





प्रन्थकार---

श्री स्वामी श्रोमानन्दजी तीर्थ

प्रकाशक---

श्रार्थ साहित्य मंडल लि॰, श्रजुमेर

भाव्यं संवत् १,९७,२९,४९,०४८

द्वितीय संस्कर्गा १०००

संवत् २००५ सन् १९४८

मूस्य १२) **द**पया प्रकाशकः— स्रार्य साहित्य मग्डल लिमिटेड, स्राजमेर,

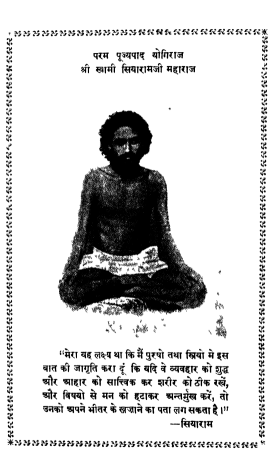
> सुद्रकः— बाबू मथुराप्रसाद शिवहरे द्वारा दी फाइन चार्ट प्रिटिंग प्रेस, चजमेर,

# श्रनुक्रमशिका \*====

### चित्र परम पूंच्यपाद योगिराजजी स्त्रामी सियारामजी महाराज

| १ प्राग् वक्तव्य                                                                           | ••••                                             | ••••                        | ••••                      | ••••               | १ से १    | १ तक  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------|--------------------|-----------|-------|--|
| <b>পকাহাক</b>                                                                              |                                                  |                             | ••••                      | ••••               | 8         |       |  |
| श्रीमान् डाक्टर मंगलदेवजी प्रिसिपल संस्कृत कालेज बनारस २                                   |                                                  |                             |                           |                    |           |       |  |
| स्वामी दिन्यानन्दजी संयोजक प्रन्थ प्रकाशक-प्रथन्थ-परिषद्                                   |                                                  |                             |                           |                    |           |       |  |
| प्रथम संस्करण                                                                              | ī                                                | ••••                        |                           | ••••               | <b>३</b>  |       |  |
| बा० गंगाप्रसादजी रिटायर्ड चीफ जस्टिस टिहरी गढ़वाल तथा भूत पूर्व                            |                                                  |                             |                           |                    |           |       |  |
| प्रधान सार्वदेशि                                                                           | शक खार्च प्र                                     | तेनिधि सभा                  |                           | ••••               | 8         |       |  |
| प्रन्थकार                                                                                  | _                                                | ••••                        |                           |                    | 4         |       |  |
| चित्र स्वामी 🤋                                                                             | प्रोमानन्दती <sup>§</sup>                        |                             |                           | ••••               | 4         |       |  |
| <b>चाशीर्वाद-पू</b> क                                                                      | यपाद स्वामी                                      | श्री सोमतीश                 | र्भजी महाराज              | ••••               | ११        |       |  |
| चित्र पूज्यपाद                                                                             | स्वामी श्री                                      | प् <del>रोमतीर्थ</del> जी   | महाराज                    | ••••               | ११        |       |  |
| २ भूमिका रूप षड्द                                                                          | र्शन-समन्वय                                      | · · ·                       |                           | ••••               | १ से १४   | १० तक |  |
| पहला प्रकरण                                                                                |                                                  |                             |                           |                    |           |       |  |
|                                                                                            |                                                  |                             |                           |                    |           |       |  |
| वेद और दशेन                                                                                |                                                  |                             | `                         |                    | 8         |       |  |
| वेद और दशेन<br>दूसरा प्रक                                                                  | रण                                               |                             | •                         |                    | 8         |       |  |
| दूसरा प्रक<br>मीमांसा श्रौर वेद                                                            | ान्त दुर्शन                                      |                             |                           |                    | 8         |       |  |
| दूसरा प्रक                                                                                 | ान्त दुर्शन                                      | <br><br>मन्त्र के श्रथे     | `<br><br>⁄िको बतलाने      | <br><br>বালা चित्र | 8         |       |  |
| दूसरा प्रक<br>मीमांसा श्रौर वेद                                                            | ान्त दर्शन<br>।। संखाया''                        | <br><br>मन्त्रके अर्थे      | `<br><br>/को बतलाने       | <br><br>वाला चित्र | 8         |       |  |
| दूसरा प्रक<br>मीमांसा श्रीर वेद<br>''द्वा सुपर्णा सयुज                                     | ान्त दर्शन<br>॥ सखाया"<br><b>तरण</b>             | <br><br>मन्त्र के अर्थे<br> | <br><br>ॉॅं/को बतलाने<br> | <br>বালা বিদ্ব     | 8         |       |  |
| दूसरा प्रक<br>मीमांसा श्रौर वेद<br>''द्वा सुपर्णा सयुज<br>तीसरा प्रव                       | ान्त दर्शन<br>॥ सखाया"<br>फरण<br>क दर्शन         | <br>मन्त्र के अर्थे<br>     | `<br><br>ॉं/को बतलाने<br> | <br>वाला चित्र<br> | ४<br>: ३६ |       |  |
| दूसरा प्रक<br>मीमांसा श्रीर वेद<br>''द्वा सुपर्णा सयुज<br>तीसरा प्रव<br>न्याय श्रीर वैरोपि | ान्त दर्शन<br>।। सखाया''<br>हरण<br>क दर्शन<br>एण |                             |                           | <br>वाला चित्र<br> | ४<br>: ३६ |       |  |

| ३ पातब्जलयोगप्रदीप                                      |          |      | •••• | १   | से ५०५ तक |
|---------------------------------------------------------|----------|------|------|-----|-----------|
| समाधिपाद ''''                                           | ••••     | •••• | •••• | १   |           |
| कोशसम्बन्धी चित्र                                       | •••      |      | •••• | ४७  |           |
| श्रोंकार का भावनामय चित्र                               |          | •••• |      | ८७  |           |
| साधनपाद                                                 | ••••     | •••• |      | १५१ |           |
| नौली सम्बन्धी चित्र                                     |          | •••• | •••• | २७० |           |
| श्रासनों के चित्र                                       |          |      | •••• | ३१० | से ३१८    |
| षट्चक्रद्योतक चित्र ( चतुर्थे प्राग्गयाम पांचवीं विधि ) |          |      |      | ३३९ |           |
| सूत्र ३२ के विशेष वक्तव्य का                            | परिशिष्ट | •••• |      | ३४३ |           |
| विभूतिपाद                                               | ••••     | **** |      | ३६५ |           |
| कैवल्यपाद                                               | ••••     |      |      | ४५५ |           |
| ४ परिशिष्ट                                              | ••••     | **** |      | ५०६ | से ५७४तक  |
| परिशिष्ट १ मूल सूत्र श्रनुक्रमः                         | ••••     |      | ५०६  |     |           |
| परिशिष्ट २ वर्णानुकम सूत्र सूची                         |          |      |      | ५१२ | ,         |
| परिशिष्ट ३ शब्दानुक्रमणी                                |          |      | •••• | 486 |           |
| परिशिष्ट ४ विषय सूची                                    |          |      |      | ५३२ |           |
| परिशिष्ट ५ शुद्धगशुद्धिपत्र                             |          | •••  |      | ५५७ |           |







पुज्य श्री स्वामीजी महाराज ने योग के यथार्थ रहस्य तथा स्वरूप को मनुष्यमात्र के हृदयङ्गम करने के लिये "पातः जलयोग प्रदीप" नामक पुस्तक लिखी थी उसका प्रथम संस्करण अनेक वर्षों से अप्राप्य हो रहा था। अब उसकी द्वितीयावृत्ति "आर्य-साहित्य मगडल" द्वारा छपकर पाठकों के सन्मख प्रस्तत है। इस बार श्री खामी जी महाराज ने इसमें श्रानेक विषय बढ़ा दिये हैं और योग-सम्बंधी अनेक चित्रों का समावैश किया है। इससे प्रन्थ प्रथम संस्करण की अपेना लगभग दुराना हो गया है। इस प्रन्थ में योगदर्शन व्यासभाष्य, भोजवृत्ति और कहीं कहीं योगवार्त्तिक का भी भाषानवाद दिया है। योग के अनेक रहस्य योग सम्बंधी विविध प्रन्थों और खानुभव के आधार पर भली प्रकार खोले हैं, जिससे योग में नये प्रवेश करने वाले अनेक भूलों से बच जाते हैं। श्री स्वामीजी ने इसकी 'षडदर्शन समन्वय' नाम्नी भूमिका में मीमांसा श्रादि छत्रों दर्शनों का समन्वय बड़े सन्दरक्रप से किया है। महर्षि दयानन्द सरखती को छोड़ कर अवाचीन आचार्य तथा विद्वान छुओं दर्शनों में परस्पर विरोध मानत है. किन्त श्री खामीजी महाराज ने प्रवल प्रमाणों तथा युक्तियों से यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि दरोनों में परस्पर विरोध नहीं है। श्री स्वामीजी महाराज इस प्रयास में पूर्ण सफल हवे हैं तथा कपिल और कर्णाद ऋषि का अनीश्वरवादी न होना; मीमांसा में पशु बलि का निषेध; द्वेत अद्वेत का भेद: सृष्टि उत्पत्ति: बन्ध और मोत्त: वेदान्त दर्शन अन्य दर्शनों का खरहन नहीं करता; सांख्य और योग की ऐक्यता आदि कई विवादास्पद विषयों का विवेचन खामी जी महाराज ने बड़े सुन्दर ढंग से किया है, इसके लियं खामीजी महाराज श्रत्यन्त धन्यवाद के पात्र हैं। दर्शनों और उपनिषद् श्रादि में समन्वय दिखलाने और योग सम्बन्धी तथा श्रम्य कई बाध्यात्मिक रहस्य पूर्ण विषयों को साम्प्रदायिक पत्तपात से रहित होकर अनुभृति, यक्ति, श्रति, तथा आर्ष प्रन्थों के आधार पर खोलते हुए खामीजी ने अपने खतन्त्र विचारों को प्रकट किया है। श्रतः इन विचारों का उत्तरदायित्व श्रीखामीजी महाराज पर ही सममना चाहिए न कि आर्थ साहित्य मग्डल पर ।

पुस्तक को अधिक उपयोगी बनाने के उद्देश्य से खामीजी के आदेशानुसार यथोचित स्थानों में चित्र मी दिये गये हैं। कुछ आसनों के चित्र पं० भद्रसेनजी के यौगिक व्यायाम संघ के ब्लाकों से लिये गये हैं। जिनके लिये पं० भद्रसेनजी मगडल की ओर से धन्यवाद के पात्रहैं।

#### प्राक्कथन

श्रीमान् पं॰ मङ्गल्डदेव जी शास्त्री, एम॰ ए॰ डी॰ फिल॰ (औक्सन) प्रिन्सिपल्ट संस्कृत कालेज, बनारस, सुपरिन्टेन्डेन्ट ओफ संस्कृत स्टबीज़ यू॰ पी॰ तथा रजिस्ट्रार संस्कृत कालेज परीक्षा युक्तप्रान्त, बनारस।

'योग' शब्द का मौलिक अर्थ क्या है ? यह एक विचारणीय प्रश्न है। तो भी इस में कोई सन्देह नहीं कि 'योग' का अर्थ वास्तव में निषेध परक \* न होकर विधि परक ही है। परन्तु योग सूत्र में ''योगश्चित्त बृत्तिनिरोधः'' इस प्रकार योग का जो प्रारम्भिक वर्णनिक्या है वह निषेधपरक ही है। इसका कारण प्राथमिक अध्यासी योग के तात्त्विक खरूप को जो ''स्वयं तदन्तः करणेन गृह्यते'' के अनुसार स्वयं संवेध ही है, समम्क्रने की ज्ञमता का न होना ही है।

योग के विषय में ध्यान रखने की दूसरी बात यह है कि वह वास्तव में एक दर्शन नहीं है। वह तो ग्रुतियों के रूप में फुलफरी सदश प्रतिज्ञण उपनीयमाण जीवनी शक्ति को सक्तप में शिर करके अनर्थभास्तर मांण को तरह स्त्रयं प्रकाश श्रात्मा के स्वरूप को 'अनुभन' करने की एक विशिष्ट कला है। इसी कला का विभिन्न दृष्टियों से भगवद्गीता में "समत्वं योग उच्यते", "योग: कमेसु कौशलम्" इस प्रकार वर्णन किया है। पर इस कला का भी दार्शनिक श्राधार होना चाहिए। इसी दृष्टि से जैसे न्याय (तके) का कला होने पर भी, दर्शनों में समावेश किया जाता है, उसी प्रकार योग की गणना दर्शनों में की गई है।

उपर्युक्त कारणों से योग की ठीक-ठीक व्यारव्या केवल ग्रुष्क पासिडस्स के सहारे नहीं हो सकती। श्रातपत्र योग सूत्रों पर श्रानेकानेक 'पासिडस्यपूर्ण, टीकाश्रों के होने पर भी वास्तविक रष्टगा उनका कोई महत्त्व नहीं है। इसके विपरीत 'पात जल योग प्रदीप' का महत्त्व इसी में है कि इसको रचना एक ऐसे विशिष्ट व्यक्ति ने की है जिन्होंने जीवन की प्रयोगशाला में इस कला का श्रभ्याम किया है। ऐसी व्याख्या के एक-एक शब्द का महत्त्व होना चाहिए। प्रम्थकत्तों ने श्रपने श्रमुभव के श्राधार पर न केवल सूत्रों की विशद व्याख्या ही लिखी है, किन्तु योग-मागे के यात्री को जिस-जिस बात के जानने की श्रावश्यकता हो सकती है उस उसको बतलाने का प्रयन्न किया है। दाशेनिक जिज्ञासुश्रों के लिए दाशेनिक समन्वय की विहत्तापूर्ण व्याख्या भी इस प्रम्थ का एक विशेष महत्त्व है।

भारतवर्ष में अत्यन्त प्राचीन काल से ही योग शास्त्र का विकास हुआ है। इस लिए विभिन्न शास्त्रीय परम्पराओं म योग-विषयक अनेकानेक बहुमृत्य अनुभव और उपयोगी विचार बिखरे पड़े हैं। बिखरे हुए मोती सहश इन विचारों और अनुभवों को भी इस व्याख्या में विवेचना पुरःसर यथा खान एकत्रित करके प्रन्थकर्त्ता महोदय ने जिज्ञासुओं और साधकों का बड़ा उपकार किया है। इस दितीय संस्करण में व्याख्याकत्तों ने इस व्याख्या को सवेथा सर्वाङ्गपूर्ण बनाने की चेष्टा की है। इसके लिए हम सब को उनका आभारी होना चाहिए। आशा है जिज्ञासुजन इस दितीय संस्करण का पूर्ण सद्ययोग करेंगे।

<sup>\*</sup> अर्थात् श्रूल्यवाद के सरश योग निषेश्वपरक नहीं है, बरन् अन्यय व्यतिरेक के साथ नित नेति द्वारा परमक्ष परमाक्ष्म स्वरूप को प्राप्त कराता है॥

#### प्राक् वक्तव्य

श्री स्वामी दिब्यानन्द जी महाराज ( पूर्व बा॰ देवकी नन्दम गुप्त वानप्रस्थी ) ( संयोजक पातञ्जल योगप्रदीप प्रकाशन प्रबन्ध परिषद् )

१९३९ के अप्रेल मास में स्वर्गीय लाला रखुनर दयाल जी मैजिस्ट्रेट की प्रेरणा से श्री स्वामी ओमानन्द जी महाराज, स्वर्गीय लाला प्यारे लालजी रिटायडे डिस्ट्रिक्ट एएड सेशन जज, बहाचारी शिवचरण जी नगीना निवासी और मैं रामगढ़ जिला नैनीताल गये। वहाँ हम श्री नारायण स्वामी आश्रम में ठहरे। वहाँ के शान्त वातावरण में श्री खामी ओमानन्द जी महाराज ने २ बजे अपना मौन ब्रत खोलने के पश्चात् १ घएटा प्रतिदिन योग दशेन का प्रयचन करना स्त्रीकार किया।

प्रवचन समाप्त होने पर लाला रघुवर दयालजी की इच्छा हुई कि जनता की जानकारी के लिए योग दर्शन के सिद्धान्त बहुत संज्ञित रूप में जनता के समज्ञ रखे जावें। अतः उन्होंने एक छोटी सी पुस्तक लिखी और उस पुस्तक को श्री खामी जी महाराज की थोर से छपवाने का विचार प्रकट किया। स्वामीजी ने कहा कि, इसका कुछ लाभ न होगा अच्छा तो यह होगा कि पुस्तक पर्याप्त विस्तृत हो। लाला जी की इच्छानुसार स्वामीजीन एक घरटा प्रति दिन मौन खोलने के पश्चान् लिखवाना छुक्त कर दिया। परन्तु ऐसा करने से पूर्व पूज्यपाद गुरुदेव जी श्री १०८ स्वामी सोमतीर्थ जी महाराज की स्वीकृति आवश्यक समसी गई। गुरुदेव जी महाराज का उत्तर आया कि भाषाटीकार्य बहुत हैं। अतः इसका कुछ लाभ न होगा। यदि टीका विशेष महत्त्व की हो तो कोई आपत्ति नहीं हैं।

स्वामी जी गुरुदेव जी के आदेश अनुसार अपने अनुभव के आधार पर प्रतिदिन एक घरटा लिखाते रहे। ब्रह्मचारी शिवचरण जी व लाला रघुवर दयाल जी लिखते थे। लिखने के पश्चात् दोनों मिला कर भूलों को ठीक कर लेते थे। कुछ दिनों के पश्चात् बाबू गङ्गा प्रसाद जी चीफ जस्टिस भी रियासत टिहरी से रिटायर्ड होकर वहाँ आगये।

पहाड़ से नीचे उतरने पर यह उचित समका गया कि छपवाने से पूर्व गुरुजी महाराज पुस्तक को एक बार सुनलें। खारध्य अध्यन्त खराब होने पर भी गुरु जी महाराज दिन में अवकाश न मिलने के कारण रात के समय सुनते रहे और अनुभव के आधार पर यथा तथा शोधन कराते रहे।

यह भी उचित समक्ता गया कि सूत्रों की व्याख्या व्यासभाष्य के आधार पर की जावे। और जनता के लाभ के लिए जहाँ व्यावश्यक हो भोजवृत्ति, विज्ञानभिक्षु के योग-वार्त्तिक तथा वाचस्पति मिश्र की टीका भी दी जावे।

कुछ मित्रों के अनुरोध करने पर हिप्रोटिक्म । Hypnotism., मैसमैरिक्म, Mesmerism. आदि व उत्तरायण दिक्तणायण आदि की यथा स्थान व्याख्या भी करदी गई और हटयोग की षट् क्रियायें, तथा प्राणायाम आसन, ग्रुहा आदि का विस्तार से वर्णान कर दिया गया जिससे पाठकों को दूसरी पुस्तुकों का सहारा हृद्दना न पड़े। प्रत्येक पाद के अन्त में उपसंहार के रूप में यह बतला दिया गया कि उस में क्या-क्या विषय है।

स्वामी जी महाराज को बहुत सी अनुभूत औषधियें साधुओं, महात्माओं से प्राप्त हुई थीं तथा उन्होंने खर्च अनुभव किया था और कराया था। साधकों के हितार्थ कुछ मित्रों के आप्रह से उनको भी यथास्थान प्रकाशित करा देना आवश्यक समका गया। पुस्तक के प्रकाशन का कार्य एक प्रकाशन प्रबन्ध परिषद् के अधीन कर दिया गया। जिसके निम्नलिखित सभासद् थे :—

१ श्री १०८ खामी सोमतीर्थ जी महाराज

२ श्री स्वामी श्रोमानन्दजी तीर्थ।

३ राय बहादुर श्री गङ्गा प्रसाद जी एम. ए रिटायर्ड चीफ जस्टिस टिहरी गढ़वाल

४ श्री बा॰ प्यारेलाल जी रिटायर्ड डिस्ट्रिक्ट ऐएड सेशन जन्न ( स्वर्गीय )

५ श्री ला० रघुवरदयाल जी रिटायर्ड मैजिस्ट्रेट (स्वर्गीय)

६ श्री ला॰ हरप्रसाद जी एम० ए० एल० एल०, बी० देहली

७ श्री मास्टर वावू प्रसाद जी ट्रेजरर सेंट्रल कौपरेटिव बैंक अजमेर

८ श्री बा० जगदीशे प्रसाद जी एम० ए० सम्पादक प्रदीप प्रेस सुरादाबाद

९ श्री बार् देवकीनन्दनजी ग्रप्त वानप्रस्थी (वर्तमान स्वामी दिन्यानन्द जी)

श्री ला० प्यारे लाल जी तथा ला० रघुवर इयाल जी ने पुस्तक के शकाशनार्थ सी, सी, क्वये प्रदान किए। पुस्तक को श्रद्धों के रूप में छपवाना श्रारम्भ किया गया। किन्तु कुछ श्रद्धों के निकल जाने के प्रशान बड़ी किठनाई का सामना करना पड़ा। कुछ मित्रों ने सलाह नी कि कार्य को बन्द कर दिया जावे, परन्तु स्वामी जी को यह श्रसहा था कि कुछ प्राहकों से पूरी पुस्तक के दाम लेकर उन्हें थोड़े से श्रद्ध दिये जावें। कुछ मित्रों की सहायता से ऋषा लेकर कार्य पूरा हो पाया। परन्तु प्रेस के ऋषा से सर्वथा मुक्त करवाने का श्रेय श्री ला० ब्रजलाल जी Inspector of schools D. A. V. College विभाग को है।

पुराने पुस्तक विक्रे ताओं का अनुमान था कि पहला संस्करण निकलने में ८-१० वर्ष लग जावेगें। परन्तु जनता ने इसे इतना पसन्द किया कि लगभग एक वर्ष में ही सब प्रतियां समाप्त हो गई और मांग को देखते हुए हमें दूसरे संस्करण का निकालना अनिवार्य हो गया। किन्तु युद्ध के कारण कागज के न मिलने से यह कार्य स्थित करना पड़ा। स्वामी जी महाराज ने इस अवसर का, लाभ उठाते हुए पुस्तक में कई स्थानों पर अधिक विस्तार से ज्याख्या करदी है और कुछ चित्र भी दे दिये हैं। विशेष वक्तव्य और विशेष विचार उनके अपने अनुभव के आधार पर हैं जिन से पाठकों को विशेष रूप से लाभ उठाना चाहिये।

हम उन सब महानुभावों के अत्यन्त आभारी हैं जिन्होंने इस पुस्तक के प्रकाशन में हमारी सहायता की है।

#### वक्रव्य

श्री बा॰ गङ्गाप्रसाद एम. ए. एम., आर. ए. एस. ( राथ बहादुर ), रिटायर्ड चीफ जस्टिस, टिहरी गदवाल राज्य भूतपूर्व प्रधान सावदेशिक आर्थ प्रतिनिधि सभा ।

श्री खामी जोमानन्द तीर्थ कृत पातत्कल योग प्रदीप भाष्य के पहले संस्करण का जनता ने अच्छा मान किया। पहला संस्करण भी एक प्रकार से सर्वागपूर्ण था। श्री खामी जी ने दूसरे संस्करण में कई विषय बढ़ा दिये हैं। योग सम्बन्धी शायद ही कोई विषय हो जो प्रन्य के भीतर न आ गया हो। षड्द्शेन समन्वय का विषय परिवर्डित करके बहुत स्पष्ट कर दिया है। आशा है कि योग साथन के इच्छुक और साथक प्रन्थ से बहुत लाभ उठावेंगे।





श्री स्वामी श्रोमानन्द जी तीर्थ

#### प्रनथकार का वक्रव्य

पात अल योग प्रदीप का यह दूसरा संस्करण पाठकों के समन्न आरहा है। प्रथम संस्करण की छपाई का कार्य सन १९४१ में बिना किसी साधन और सामग्री के अंकों के हत्य में निकालना आरम्भ किया गया था। बीच बीच में कई प्रकार की कठिनाइयां उपस्थित होती रहीं। वे सब जिस परमगुर परमेश्वर की प्रेरणा से और जिसके समर्पण रूप में यह कार्य किया गया था, उसी की अपार और अदुभुत शक्ति द्वारा दूर होती रहीं, और अन्त में मार्च १९४२ को यह पुस्तक रूप में तैयार हो ही गई। इसके प्रकाशन प्रबन्ध परिषद के सदस्यों को प्रेस तथा अन्य सज्जनों के ऋण चुकाने के सम्बन्ध में अत्यन्त चिन्ता थी, पर एक वर्ष के अन्दर ही पुस्तक की इतनी मांग बढ़ी कि न केवल उस ऋण का ही निबटारा होगया प्रस्यत लगभग सारी प्रस्तकें समाप्त होगई, और सन् १९४३ में ही दसरी बावृत्ति निकालने की धावश्यकता प्रतीत होने लगी। इस भयंकर युद्ध के समय में इतने बड़े धार्मिक भन्थ का बिना किसी बाह्य सहायता के निकालना असम्भव था। गत वर्षे यद्ध की समाप्ति पर ऐसा प्रयक्ष किया गया कि धार्मिक प्रन्थ छपवाने के लिए जो दानियों के कई टस्ट हैं इनमें से कोई इसको छपवा कर कम से कम मूल्य पर जनता तक पहुँचा दे. अथवा किसी ऐसे दानी महानुभाव की सहायता से जो अपने रुपयों को इस प्रकार के आध्यात्मिक कार्यों में लगाना चाहते हैं थोड़े दामों में पाठकों तक पहुँच सके। इसमें सफलता प्राप्त न होने पर इस दूसरे संस्करण को "आर्य साहित्य मंडल अजमेर" को जो इस प्रकार के धार्मिक प्रन्थ छापने में सराहनीय कार्य कर रहा है इस विश्वास पर सौंप दिया गया है कि वह इसको अधिक से अधिक उपयोगी और सन्दर बनाते हुए कम से कम दामों में सर्व साधारण के हाथों में पहुँचाने का यन करेगा।

षड्दर्शनसमन्वय—योग के दार्शनिक स्वरूप को समझने के लिए तो दर्शनों का क्षान आवश्यक है ही, किन्तु दर्शनों का यथार्थ ज्ञान भी योग द्वारा ही प्राप्त किया जा सकता है, इसके बिना उस को बोध कराने वाले बाह्य स्थूल शब्द आदि बुद्धि के केवल व्यायाम रूप साधन ही रहते हैं। प्राचीन विशाल हृदय व्यापक दृष्टि वाले ऋषि समस्व (समन्वय) बुद्धि से युक्त होते थे। यथा वेदों के कमेकार्स्ड तथा ज्ञान कार्र्स्ड में जो विरोध प्रतीत होने लगा था उसी के अविरोध की स्थापना और समन्वय साधन के द्वेश्य से श्री जैमिन जी ने पूर्व मीमांसा और श्री व्यासजी ने एतर मीमांसा की रचना की थी, किन्तु कई नवीन संकीर्य विचार वाले मेदवादी आचार्य जहाँ जात-पात, मतमतान्तर, छूत-अछूत, नीच-जंच आदि नाना प्रकार के भेद भाव उत्पन्न करके हिन्दुओं के व्यक्तिगत, सामाजिक, धार्मिक और राष्ट्रीय अवनित और पतन का कार्या हुए हैं, वहाँ इन प्राचीन ऋषियों के भाष्यों में परस्पर भेद और विरोध का विष फैला गये हैं।

आधुनिक कालमें महर्षि दयानन्द ने सबसे प्रथम इस दुटि को अनुभव किया और दर्शनों के अविरोध तथा समन्वय साधन पर पूरा जोर दिया, किन्तु उनके परचात् इस डरेश्य की पूर्ति के लिए काई विरोष प्रयक्त नहीं किया गया । न्याय, वैरोषिक, सांख्य और योग इन बारों दर्शनों का मुख्य उद्देश्य प्रकृति के सर्वथा परित्याग पूर्वक शुद्ध अर्थात् परम्बद्ध को प्राप्त करना है, न कि अपर ब्रह्म अथोत् ईश्वर के खराडन में जैसा कि सामान्यतया उन पर दोष आरोपित किया गया है। सांख्य और योग ही दो प्राचीन निष्ठायें हैं और वास्तव में यही प्राचीन वेदान्त फिलास्फ्री है, जिसका शुतियों (उपनिषदों) और स्मृतियों में स्थान स्थान पर वर्षान पाया जाता है। गीता तो सांख्य योग का ही मुख्य प्रन्थ है। सांख्य और योग के ब्राध्यन्तर रूप के अतिरक्त कार्य चेत्र में उनका बाह्य ज्यावहारिक रूप कैसा होना चाहिए, इस बात को गीता में विरोधता के साथ स्पष्ट शब्दों में दर्शाया है। उदाहरणाथं, जहाँ ईश्वर समर्पण्य द्वारा निष्काम कर्म योग बतलाया गया है, वहां योग की निष्ठा है, और जहाँ 'गुण्य ही गुणों में वर्त रहे हैं, आत्मा अकर्ता है' इस भावना द्वारा वह सांख्य निष्ठा है, इसी प्रकार जह जहाँ 'अन्यादेश' अर्थात् प्रथम पुरुष और मध्यम पुरुष द्वारा परमात्मा की ज्यासना बतलाई गई है, वह योगकी निष्ठा है और जहाँ 'अहंकारादेश' और 'आत्मादेश' अर्थात् परमात्मा को वपासना बतलाई गई है, वह योगकी निष्ठा है और जहाँ 'अहंकारादेश' और 'आत्मादेश' अर्थात् परमात्मा का बोध कराया गया है वह सांख्य निष्ठा है, इस्यादि।

जैन और बौद भारतवर्ष के दो प्रसिद्ध धर्मों के प्रवर्तक आचार्य वस कोटि के आनुभवी योगी हुये हैं। सांख्य योग के सदश इनका ध्येय भी श्रसम्प्रज्ञात समाधि श्रधीत् शुद्ध
पर-त्रद्वा परमारमा की ही प्राप्ति है। बाद्ध स्थूल शब्दों के भ्रमजाल में फंस कर इनके वास्तिक
स्वरूप को समम्मने में भी बहुत धोखा खाया गया है। ये भी एक प्रकार से हमारे दर्शन
समन्वय के भन्तर्गत हो सकते हैं। अर्थात् जैसे जल के सर्वत्र प्रथ्वी में व्यापक होते हुए भी
पृथ्वी से प्रथक् उसके शुद्ध स्वरूप से ही पिपासा की हिप्त हो सकती है। इसी प्रकार चैतन
तस्व के सर्वत्र व्यापक होते हुए भी उनका लक्ष्य उसके शुद्ध स्वरूप परमात्मा = पर क्रम को
प्राप्त करना है। इससे उसके शबत स्वरूप अपर व्रद्ध = ईश्वर का निराकरण न समम्भना
चाहिए, प्रस्तुत उन्होंने भी किसी रूप में इस लक्ष्य की प्राप्ति में उसके अपर स्वरूप का ही
सहारा लिया है। योग किसी स्थान विशेष पर जिसको देश कहा गया है (देशबन्धश्चित्तस्य
धारणा) अपर व्रद्धा ईश्वर का सहारा लेकर (ईश्वर प्रिण्यानाद्वा) त्रिगुणात्मक स्थूल भूत,
तन्मात्रों तक सुक्ष्म भृत, श्वर्दकार, और चित्त के आवरणों को क्रमशः वितर्क, विचार,
धानन्द और अस्मितानुगत समाधि द्वारा हटाता हुआ विवेक ज्याति द्वारा गुणों को सर्वथा
पृथक् करके असम्प्रज्ञात समाधि में शुद्ध पर-त्रद्ध परमात्म स्वरूप में अवस्थित कराता है।
इस सुक्ष्म हिष्ट से उनके मन्तव्य और साध्नों में भी श्रधिक श्वन्तर नहीं प्रतीत होगा।

योगमार्ग में प्रवेश से पूर्व संकीर्ग विचारों के क्रूपमयह्नक न रह कर अभ्यासी गण्ड हृदय की विशालता की दृष्टि से यह देख सकें कि किस प्रकार वैदिक दर्शन रूपी निष्यें विश्वरचयिता पिता के अनन्त ज्ञान के अथाह सागर में समावेश करती हैं, इस उदेश्य से षड दर्शन समन्वय को 'पात अल योग प्रदीप' का भूमिका रूप बनाया गया है।

पिछले संस्करण की व्यपेता इस दूसरे संस्करण में पहुंदर्शन समन्वय द्विग्रागित होगया है, क्योंकि दर्शनों के वास्तविक स्वरूप को विस्तार के साथ दिखलाने तथा नाना प्रकार की प्रचलित शंकाओं के संतोषजनक समाधान करने का इसमें पूरा यह किया गया है।

पातब्जल योग प्रवीप-कई योग के प्रेमी सज्जनों का विशेषकर प्रोफेसर विश्वनाथकी

विश्वालंकार भूतपूर्व उप-घाषार्थ गुरुकुल कांगड़ी का आप्रह था कि सूत्रों के भावों तथा कहीं क्यास भाष्य को भी अधिक से अधिक स्रोलने का यत्न किया जाय। सूत्रों की व्याख्या में विशेष रूप से व्यास भाष्य और भोजवृत्ति को जिनका उचित स्थानों रां टिप्पणी के रूप में भाषार्थ भी उद्देश्वत किया गया है तथा सामान्य रूप से विज्ञान भिक्ष के योग वार्त्तिक (जिसके बहुत से सूत्रों का जहां आवश्यकता प्रतीत हुई है टिप्पणी में भी भाषार्थ दे दिया गया है, ) वाचस्पति भिन्न के तस्व वैद्यारदी तथा और बहुत से प्राचीन और नवीन भाष्यों को दिष्टगोचर रक्खा गया है, विशेष विचार और विशेष वक्तव्य में अपने स्वतन्त्र विचारों को लेते हुए प्रसंग प्राप्त बहुत से दार्शनिक और योग सम्बन्धी विषयों तथा उपनिषदों के रहस्यों को खोलने का यत्न किया गया है।

योगदर्शन के दो उच्च कोटि के भाष्यकार विज्ञानिभक्षु और वाचस्पति मिश्र के भाष्यों में जहाँ कहीं परस्पर विरोध और धर्थों में च्युक्ति प्रतीत हुई है उसका भी युक्ति और प्रमाख स्रहित स्पष्टीकरण खावश्यक समका गया है। यथा स० पा० स्त्र ७ स्त्र १९ और सूत्र ४६

का वि० व०, सा० पा० सूत्र ४ का वि० व०।

साधारण मनुष्य स्थूल हारीर द्वारा कोई विचित्र किया तथा भौतिक जगत् से सम्बन्ध रखने वाले आश्चर्यजनक चमस्कार अथवा बाझ व्यवहार से सम्बन्धित सिद्धि और विभूति आदि को ही योग का गौरव समभत हैं, उनकी यह बाझ दृष्टि हृटा कर यह निर्देश कराने के उद्देश्य से कि योग का वास्तिक स्वरूप अन्तर्भुख होना है, समाधिपप सूत्र १८ के वि० व० में योग की चार भूमियों—विर्तक, विचार, आनन्द अस्मता तथा विवेक ख्याति, पर-वैराग्य, असम्प्रज्ञात समाधि और कैवस्य तथा उनके अन्तर्गत चन्द्रलोक (सूक्ष्मलोक), आदिस्य लोक (कारण जगत्) कम मुक्ति, सद्य मुक्ति और अवतार आदि का भी वर्णन आवश्यक समभा गया है।

समाधि पाद सूत्र ३४ के वि० व० में सूक्ष्म प्राणों के वर्णन के साथ साथ सूक्ष्म नाड़ियों, खरों, तत्त्वों, चक्रों और कुगडिलनी शक्ति का भी दिग्दर्शन करा देना बावश्यक था। चक्रों के सम्बन्ध में बहुत सी ऐसी चार्ते जिनका राजयोग से कोई सम्बन्ध नहीं है, और काल्पनिक हैं केवल तांत्रिक विचारों की जानकारी के उदेश्य से लिखी गईहें। तांत्रिक प्रम्थ और तांत्रिक सम्प्रदायों के सम्बन्ध में हम किसी प्रकार की विवेचना करना उचित नहीं सममते। निःसन्देह इनमें से कई एक की तो पंच मकार के सम्बन्ध में बड़ी उच्च बाध्यान्तिक धारणा है; यथा "पुरवापुरव पशु को ज्ञानखड़ग से मार कर पर-तत्त्व में (चत्त लब का नाम 'मांस' भच्चण है, इन्द्रियों का भन से निरोध कर बात्मा में संयोजन करना 'मत्स्य' भोजन है। कुराडिलनी शक्ति को जामत कर सहस्रदलिशत शिव के साथ सोमरस उत्पादन का नाम 'मैशुन' है इत्यांव''।

हिन्दुओं में वैष्णव, रीव और झाक तीन प्रकार के तांत्रिक प्रन्थ तथा वैष्णुव,रीव और शाक तीन प्रकार के तांत्रिक सम्प्रदाय हैं। तथा उनके अन्तगेत और बहुत से अवान्तर भेद हैं। जैन और बौड़ों में भी बहुत से तांत्रिक प्रन्थ और तांत्रिक सम्प्रदाय हैं। इनके अतिरिक्त और बहुत से खतंत्र तांत्रिक सम्प्रदाय और पद्धतियां प्रचलित हैं। लगभग सभी तांत्रिक सम्प्रदाय छुद्ध परमञ्ज परमास्म खरूप में अवश्यित की अपेद्या प्राष्ट्रतिक शक्तियों की प्राप्ति में विशेष प्रवृत्ति रखते हैं। राजयोग के अध्यास्म उन्नति चाहने वाले साधकों के लिये उनकी केवल उन्हीं बातों को प्रहुण करना चाहिए जो उनके अपने मुख्य उद्देश्य में सहायक हो सकें।

साधन पाद सूत्र ३० की ज्याख्या में जहाँ हमने योगियों तथा साधारण मनुष्यों के लिए ज्याक्तगत, पारिवारिक, सामाजिक तथा अन्तरराष्ट्रीय सम्बन्ध से अहिसा, सत्य, आदि यमीं का आदिशे बतलाया है वहां सूत्र २१ के विशेष वक्तन्य में राष्ट्रपतियों के लिए जिनके कपर सारे राष्ट्र अथवा मनुष्य समाज का उत्तरदायित्व होता है, उनके लिए इसका क्या सकत्य होना चाहिए, इसका महाभारत आदि के कइ उदाहरणों के साथ दर्शाया है, तथा श्री कृष्याची महाराज न राष्ट्र के रच्याथे कर्या पवे में जो सूक्ष्म इष्टता का उपदेश दिया है इसका भा उद्युत कर दिया है।

साधन पाद सूत्र १७, २६, २९ की टिप्पणियों में वैदिक दर्शनों के चार प्रतिपाद्य विषयों का बोद्ध दर्शन के चार आये सत्यों के साथ, याग दर्शन के अष्टांग योग का बौद्ध दर्शन के अष्टांगक मागे के साथ तथा याग के पांच यमा का बौद्ध दर्शन के पंच शील के साथ समन्वय दिखलात हुए बौद्ध धमे क इन विषया पर यथांचित प्रकाश डाला गया है।

आध्यात्मिक विषय सं भौतिक शरीर का क्या सम्बन्ध १ ऐसे विचार योग मार्ग में कोई स्थान नहीं रख सकत । आध्यात्मिक उन्नति में शरीर ही सबसे प्रथम और मुख्य साधन है। विना खस्य, खच्छ और निम्ल शरीर के यांग मांगे की प्रथम सीढी पर भी पंग धरना दर्गम है। श्रतः शरीर के खच्छ, शुद्धः निमेल श्रीर नीरांग रखने के चार उपाय सा० पा० सूत्र ३२ के वि० व० में विस्तार पूर्वेक बतलाय हैं(१) हठ योग की षट कियाएँ(२) प्राकृतिक चिकित्सा (३) सम्भाइन श्रीर संकल्प शक्ति । उपयुक्त तीनों साधन तभी तक काम दे सकते हैं जब तक कि शरीर और मन इनके करने के योग्य खक्ष अवस्था में हों। किन्त किसी ऐसी व्याधि श्रादि पीड़ा की उपस्थित में जब शारीरिक श्रथवा मानसिक शक्तियें इन क्रियाश्रों के करने में सबेधा ऋसमधे हों जायें तब श्रीषधियों का ही सहारा लेना पड़ता है। इस मार्ग में प्रवेश करने वाले लगभग ९० प्रतिशत किसी न किसी प्रकार की व्याधि लिये **हुए शरीर से** अस्त्रस्थ अवस्था में ही देखे जाते हैं, उनके लिए सबसे प्रथम कार्य उन न्याधियों को निवृत्त श्रथवा शिथिल करना होता है। प्राचीन समय में जंगलों श्रीर पहाड़ों में रहने वाले योगी-जनों के लिए वहाँ से प्राप्त होने वाली जड़ी बूटी, आदियों का ज्ञान रखना आवश्यक होता था, जिससे श्रावश्यकतानुसार उनको काम में लाया जाता था। किन्तु इस समय न तो ऐसे स्थान आसानी से उपयक्त हो सकते हैं और न वहाँ की कठिनाइयों को सहन करने के योग्य शरीर रहे हैं। श्राधनिक काल में श्रीषांधयों में भी नाना प्रकार के अन्वेषण किये गये हैं श्रीर उत्तम से उत्तम श्रीषिधयें हर स्थान पर उपलब्ध हो सकती हैं. इसलिए हमने ऐसी श्रीपध्यां जिनको हमने श्रनुभवी संन्यासियों, महात्माश्रों, डाक्टरों श्रीर वैद्यों से प्राप्त किया है तथा जिनको हमने खयं अनुभव किया है अथवा कराया है उपायरूप (४) में लेख बद्ध कर दिया है। जिससे साधक अथवा पथ दर्शक किसी योग्य वैद्य तथा डाक्टर की अनुपश्चिति में आवश्यकतातुसार काम में ला सके। रोग तथा व्याधि एक प्रकार से पाप रूप है और भौषधि प्रायश्चित्त रूप, पूर्ण सावधानी पूर्वक यह होना चाहिए कि यह पाप निकट न आसके किन्त उसकी उपस्थित में प्रायश्चित्त रूप श्रीषधि से बचने के लिए नाना प्रकार की यक्तियों को दूदना बुद्धिमत्ता नहीं है। इन चार उपायों में से श्रीविधयों को साधनपाद के अन्त में परिशिष्ट भाग में दे दिया गया है।

सा० पा० सूत्र ४० की व्याख्या में जहां हमने भ्यान पर बैठने के लिये कई उपयोगी खासनों और नियमों का वर्णन किया है वहाँ विशेष अकव्य में भ्यान के उपयोगी खान आदि को बतला कर सब प्रकार के बन्धां, मुद्राआं और आसनों तथा गुका में लम्बे समय तक बैठने के नियमों आदि का वर्णन कर देना भी जीवत सममा है, क्योंकि इनकी न कंबल शारिर की खक्ष और नीरोग रखने में उपयोगिता है वरन् वे नाईशिधन और प्राग्य के उद्यान में भी अत्यन्त सहायक होते हैं।

सा॰ पा॰ सूत्र ४९ की ट्याख्या में प्राणायाम का विस्तार पूर्वक वर्णन करने के प्रश्चात् उसके विशेष वक्तच्य में हटयोग की पुस्तका के आठों प्रकार के प्राणायाम तथा उनके अन्त-र्गत और बहुत सी प्राणायाम की विधियों को भी दिखलाया गया है।

सिंद्धयों, विभूतियों और चमत्कारों आदि के सम्बन्ध में प्रचलित अन्ध विश्वास और भ्रान्त ज्ञान हटाने के डहेश्य से वि० पा० सूत्र ६ के विशेष वक्तव्य में संयम के वास्तविक स्करूप तथा उसके सद्वपयोग और दृहपयोग पर पूरी विवेचना की गई है।

विभूति पार सूत्र २६ के पिछले संस्करण में टिप्पणी में व्यास भाष्य का केवल शब्दार्थ ही विया गया था, उसके सम्बन्ध में अपने विचारों को सुरचित रक्खा गया था। कई महानुभावों के आग्रह से इस संस्करण में उसका स्पष्टीकरण कर दिया गया है।

विभूति पाद सूत्र ३९ में उक्तान्ति शब्द को लेत हुए विशेष वक्तव्य में देवयान पितृ-यान कममुक्ति, सद्यमुक्ति अवतार आदि गूड़ विषयों के स्पष्टीकरण की आवश्यकता समर्मा गई है।

कैवल्य पाद सूत्र ३४ के भोजवृत्ति में योग के साथ सब दर्शनों का समन्वय दिख-लाया है। किसी को उसके द्वारा अन्य दर्शनों के खरडन की शंका न होने पावे इस हेतु उसका स्पष्टीकरण भी उचित समका गया है।

स्त्रों के विशेष विचार और विशेष वक्तव्य श्रवस्य पढ़ने चाहिये बतमें पाठकाग्य बहुत सी उपयोगी और जानने योग्य वातों को पायेंगे । स्त्रों की व्याख्या में व्यास भाष्य भोजप्रति और योग वार्त्तिक श्रादि की सभी मुख्य बातें श्रागई हैं। टिप्पिएयों में उनका भाषानुषाद केवल विशेष जानकारी के वहेश्य से किया गया है। योग वार्त्तिक जो कि ज्वित् बड़ा और गृद्ध विषयक है केवल उच श्रेषिएयों के पाठकों के लिये है। इन टिप्पिएयों को यदिः चाहें तो स्वेच्छानुसार छोड़ सकते हैं।

बहुत सी उपयोगी आवश्यक और जानने योग्य बातों के बढ़ा देने से वर्त्तमान प्रन्थ पिछले संस्करण की अपेजा लगभग दुगना हो गया है।

इस प्रकार जहाँ इस पातजाल प्रदीप में लगभग सभी खावश्यक विषयों का संकलन किया गया है और केवल इस एक पुस्तक को रखते हुए खन्य बहुत सी पुस्तकों की धावश्य-कता नहीं रहती है, वहाँ बहुत से सरसंगियों तथा अन्य कई प्रेमी सज्जनों के विचारों को हिष्ट में रखते हुए पहब्दर्शन समन्वय, विशेष विचार और टिप्पिएयों खादि को खोड़ कर पातजाल बोग प्रदीप के केवल सूत्र, शब्दार्थ अन्वयार्थ और ट्यास्या को कुछ उचित परिवर्तन के साथ

एक छोटी पुस्तक के रूप में लघु-पातजल योग अदीप के नाम से सलग निकालने का यहाँ किया गया है, जिससे वे योगप्रेमी सज्जन जो पातजल योग अदीप को संचित्र रूप में देखना चाहते हैं इससे लाभ चठा सकें तथा वह दैनिक पाठ छादि में भी उपयोगी हो सके।

सारा ही मनुष्य जीवन योग के अन्तर्गत है। इस लिए मनुष्य जीवन से संबन्ध रखने वाले सारे विषयों को यथोषित स्थान में दर्शाया गया है। मनुष्यों की प्रकृतियाँ और हिषयाँ भिन्न-भिन्न हैं। यह असम्भव है कि सारी बातें सब मनुष्यों को सन्तुष्ट कर सकें। अतः पाठक महानुभावों से निवेदन है कि नाना प्रकार के विचार रूपी पुष्पों की इस प्रन्थ रूपी वाटिका में से अपने हिषकर पुष्पों की सुगन्ध को प्रहृपा करलें। जो बनके दृष्टिकोंग्स से अनावश्यक अथवा दोषगुक्त प्रतीत हों उनके प्रति उपेना वृत्ति द्वारा अपने स्वार भावों का परिचय दें।

सारे ही विषयों को खतन्त्र विचारों के साथ युक्ति, श्रव्यभूति श्रीर श्रुति के आधार पर निष्पन्न भाव से उनके सूक्ष्म से सूक्ष्म रूप में दशोने का यन किया गया है। आशा है पाठक गया साम्प्रदायिक पन्नपात तथा मतमतान्तरों की संकीर्याता की क्षुद्रता से परे होकर इदय की विशालता में प्रत्येक विषय पर अपनी खन्छ, निर्मल और सास्विक बुद्धि से विवेक पूर्य विचार करके वास्तविक लाभ उठाएंगें।

जो महानुभाव इस प्रन्थ में किसी प्रकार की द्युटियों और भूलों के बतलाने, किसी स्थाम पर स्यूनाधिक, वा परिवर्तन करने अथवा अपने विशेष विचारों के प्रकट करने की कृपा करेंगे, उनका बड़े आदर, सम्मान और धन्यवाद के साथ स्वागत किया जावेगा तथा इसके तीसरे संस्करण में उनके सम्बन्ध में पूरा विचार किया जावेगा।

पाठकों के सुभीते के लिए प्रन्थ के अन्त में पाँच परिशिष्ट हिये गये हैं। परिशिष्ट (१) में सांख्य और योग दर्शन के मृल सून, (२) में वर्षातुकमसूत्रसूची, (३) में शब्दातुकमस्त्री, (३) में शब्दातुक कमसी, (४) में विषयसूची और (५) में शुद्धाशुद्धि पन्न है। आशा की गई थी कि इस दूसरे संस्करस्यों में अशुद्धियां न होने पायेंगी, किन्तु प्रेस बालों के प्रयस्त करने पर भी बहुत सी अशुद्धियां रह गई हैं और एक लम्बा शुद्धाशुद्धि पत्र लगाना पड़ा है। पाठकास कुपया पढ़ने से पूबे अशुद्धियों को ठीक करलें अथवा कम से कम जिन पूछों को पढ़ें उनका शुद्धाशुद्धि पत्र पढ़ने से पूबे देख लें।

अन्त में जिन महानुभावों ने इस प्रन्थ के तैयार कराने और प्रकाशन कराने में किसी प्रकार की भी सहायता दी है उनका धन्यवाद तथा जिन प्राचीन ऋषियों और वर्तमान समय के महापुरुषों और विदानों के उच्च, पित्र और रहस्य पूर्ण विचारों से इस प्रन्थ को सुशो-भित किया गया है और उपयोगी बनाया गया है उनके प्रति कृतक्षता का प्रगट कर देना अत्यन्त आवश्यक प्रतीत होता है।





पूज्यपाद योगिराज श्री १०८ श्रीयुत स्वामी सोमतीर्थे जी महाराज

## पूज्यपाद योगिराज श्री १०८ श्रीयुत स्वामी सोमतीर्थ जी महाराज

का

## आशीर्वाद

~~~

क्रेशान्यकारनाशाय ग्रुग्रुचूणां विश्वक्तये। तत्त्वक्रानप्रदानाय चमो योगप्रदीषकः॥ (भूयात्)

हेशरूपी अन्धकार को नाश करने के लिये तथा मुमुक्षुजनों की मुक्ति के लिये और तक्त्वों का ज्ञान प्रदान करने के लिये पात ज्जल योगप्रदीप समर्थ हो।



# पातञ्जल योग प्रदीप

## षड्दर्शन समन्वय

#### भूमिका

#### पाहिला प्रकरण

#### वेद

वेद ईश्वरीय ज्ञान है जिसका प्रादुर्भाव ऋषियों पर सृष्टि के आरम्भ में समाधि द्वारा होता है।

- मृल वे र मन्त्र इन मन्त्रों की चार संहितायें है जो ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथवेवेद कहलाती हैं।
- २. ब्राह्मण ब्रन्थ—इन में अधिकतर मूल वेदों में बतलाये हुए धर्म अर्थात् यज्ञादि कर्मों तथा विधि निषेध की विस्तृत व्याख्या और व्यवस्था है। 'ब्राह्मण्'नामकरण का कारण यह है कि इनका प्रधान विषय ब्रह्मन् (ब्रह् वर्धने, बद्देन वाला अर्थात् वितान यज्ञ) है। इनमें से चार प्रसिद्ध हैं ऐतरेय ऋग् का, शतपथ यज्ज का, ताएड्यब्राह्मण सामवेद का और गोपथ अर्थवे का। ब्राह्मण इन्यों में कुछ अंश ऐसा भी सिम्मिश्रित होगया है जो मूल वेदमंत्रों के आशय के विपरीत जाता है।
- ३. उपनिषद्—उपनिषद् का मुख्य अर्थ ब्रद्धाविद्या है और यहाँ ब्रह्मविद्या-प्रतिपादक प्रन्थ विरोष के हैं। इसमें अधिकतर वेदों में बताये हुए आध्यात्मिक विचारों को सममाया गया है। इन्हीं को वेदान्त कहते हैं। इनमें मुख्य ग्यारह हैं —ईश, केन, कठ, प्रश्न, मुख्डक, मायह्रक्य, तैत्तिरीय, ऐतरेय, श्रेताश्रेतर, छान्दोग्य, और बृहदारएयक।

#### दर्शन

वेदों में बतलाये हुए ज्ञान की मीमांसा दर्शनशास्त्रों में मुनियों द्वारा सूत्ररूप से की गयी है। दर्शन शब्द का खर्थ है 'दृश्यते ख्रानेन इति दर्शनम्' जिसके द्वारा देखा जावे खर्थात् वस्तु का सत्यभूत तास्विक स्वरूप जाना जावे।

#### "पाणिपात्र की दुःखनिवृत्ति की खोर पवृत्ति"

ह्योटे से छोटे कीट से लेकर बड़े से बड़े सम्राट् तक प्रतिच्या तीनों प्रकार के आध्यात्मिक, आधिरैविक और आधिभौतिक दुःखों में से किसी न किसी दुःख की निवृत्ति का ही यत्न करते रहते हैं। फिर भी दुःखों से छुटकारा नहीं मिलता। मृगठृष्णा के सदश जिन विषयों के पीछे मनुष्य सुख समक्तकर दौड़ता है, प्राप्त होने पर, वे दुःख ही सिद्ध होते हैं। इसिलये तत्त्वदर्शी के लिये निम्न चार प्रश्न उपस्थित होते हैं:—

#### दर्शनों के चार मतिपाद्य विषय

- १. हेय-दु:ख का वास्तविक स्वरूप क्या है जो 'हेय' अर्थात् त्याज्य है ?।
- २. हेय हेतु—दुःख कहाँ से उरपत्र होता है, इसका वास्तविक कारण क्या है, जो 'हेय' त्र्यार्थत त्याच्य दुःख का वास्तविक 'हेतु' है ?।
  - ३. हान-दुःख का नितान्त स्रभाव क्या है, स्रथीत् 'हान' किस स्रवस्था का नाम है १।
  - हानापाय—नितान्त दु:खनिवृत्ति का साधन ऋथात 'हानोपाय' क्या है ? ।

#### तीन मुख्य तस्य

इन प्रश्नों पर विचार करते हुए तीन बातें श्रीर उपस्थित होती हैं:--

- १. चेननतन्य: आंमा, पृष्ठष (जीय)—दुःख किसको होता है १, जिसको दुःख होता है उसका वास्तविक स्वरूप क्या है १, यदि उसका दुःख स्वाभाविक धर्म होता तो वह उससे बचने का प्रयत्न, ही न करता। इससे प्रतीत होता है कि वह कोई ऐसा तत्त्व है जिसका दुःख और जड़ता स्वाभाविक धर्म नहीं है। वह चेतनतत्त्व है। इस चेतन—आसा (पुष्ठष) के पूर्ण ज्ञान से तीसरा प्रश्न 'हान' सुलक्ष जाता है। अर्थात् आसा के यथार्थ रूप के साज्ञानकार, 'स्वरूपस्थित' से दुःख का नितान्त अभाव हो जाता है।
- २. जड़तस्य : प्रकृति इस चेतनतत्त्व से भिन्न, इसके विपरीत, किसी और तत्त्व कं मानने की भी श्रावश्यकता होती है, जिसका धर्म दु:ख है, जहाँ से दु:ख की उत्पत्ति होती है श्रीर जो इस चेतनतत्त्व से विपरीत धर्म वाला है। वह जड़तत्त्व है, जिसको प्रकृति, माया श्राहि कहते हैं। इसके यथार्थ रूप को समफ लेने से पहला और दूसरा दोनों प्रश्न सुलफ जाते हैं। श्र्यात् दु:ख इसी जड़तत्त्व का स्वाभाविक गुएा है, न िक श्रात्मा का। जड़ और चेतनतत्त्व में श्रास्तिक तथा श्रविवेकपूर्ण संयोग ही 'हेय' श्रयात् त्याज्य दु:ख का वास्तविक स्वरूप है। श्रीर चेतन तथा जड़तत्त्व का श्रविवेक श्रयात् सिध्या ज्ञान या श्रविवा 'हेय हेतु' श्रयात् त्याज्य दु:ख का कारण है। चेतन श्रीर जड़तत्त्व का विवेकपूर्ण ज्ञान था श्रविवा 'हुए हेतु' श्रयात् त्याज्य दु:ख का कारण है। चेतन श्रीर जड़तत्त्व का विवेकपूर्ण ज्ञान 'हानोपाय' दु:ख-निद्वृत्ति का मुख्य साधन है।
- चेतनतत्त्व : परमात्मा, पुरुष विशेष ( ईश्वर, ब्रह्म )— इन दोनों चेतन श्रीर जड़तस्त्रों के सानने के साथ एक तीसरे तत्त्व को भी मानना श्रावश्यक हो जाता है, जो पहले

चेतनतस्त्र के सर्वाश अनुकूल हो श्रीर दूसरे जड़तस्त्र के विपरीत हो, श्रर्थात् जिसमें पूर्ण ज्ञान हो, जो सर्वज्ञ हो, सर्वव्यापक श्रीर सर्वशक्तिमान् हो, जिसमें दुःख, जड़ता श्रीर श्रज्ञान का नितान्त श्रभाव हो, जहाँ तक श्रात्मा का पहुंचना आत्मा का श्रन्तिम ध्येय है, जो ज्ञान का पूर्ण भएडार हो, जहाँ से ज्ञान पाकर श्रात्मा जड़-चेतन का विवेक प्राप्त कर सके श्रीर श्रविद्या के बन्धनों को तोड़कर 'हेय' दुःख से सर्वाश मुक्ति पा सके। इस तर्क के द्वारा हमें तीसरे श्रीर चीथे दोनों प्रश्नों का उत्तर मिल जाता है, श्रथोत् यही 'हान' है श्रीर 'हानोपाय' मां हो सकता है।

#### षड् दर्शन

इन चारों रहस्यपूर्ण प्रश्नों के समम्माने के लिये 'दर्शन शास्त्रों' में इन तीनों तत्त्वों को छोटे छोटे खीर सरल सूत्रों में युक्तियुक्त वर्णन किया गया है। इन दर्शनशास्त्रों में 'षड् दर्शन'—छ: दर्शन - मुख्य हैं। १. मीमांसा, २. वेदान्त, ३. न्याय, ४. वैशेषिक, ५. संख्य और ६. योग। ये पड्दर्शन वेदों के उपाङ्ग कहलाते हैं।

- शिक्षा—-जिसका उपयोग वैदिकवर्णों, स्वरों और मात्राओं के लोध कराने में होता है।
- २. कहर—जो आश्वलायन, आपस्तन्त्र, बौधायन और कात्यायन आदि ऋषियों के बनाये औत सूत्र हैं, जिनमें योग के प्रयोग, मन्त्रों के विनियोग की विधि है।
- व्याकरस्य जो प्रकृति स्त्रीर प्रत्यय स्त्रादि के उपदेश से पद के स्वरूप स्त्रीर उसके स्त्रर्थ का निश्चय करने के उपयोगी हैं।
- ४. निरुक्त जो पदिवभाग, मन्त्र का अर्थ, और देवता के निरूपण द्वारा एक-एक पद के सम्भावित और अवयवार्थ का निश्चय करता है।
- ५. छुन्द-जो लौकिक और वैदिक पादों की अन्तर संख्या को नियमित करने, पाद, यति, और विराम आदि की व्यवस्था करने में उपयोगी है।
- ज्योतिष—जो यज्ञादि श्रनुष्ठान के काल विशेष की व्यवस्था करता है।
- ये वेदों के श्रङ्ग कहलाते हैं। श्रर्थात् इनके द्वारा वेदमन्त्रों के श्रर्थों का यथार्थ बोध प्राः होता है।



#### दूसरा प्रकरगा

#### पूर्व मीमांसा और उत्तर भीमांसा अर्थात् भीमांसा और वेदान्त दर्शन

कर्मकारड—वेद मन्त्रों में वतलाई हुई, कर्त्तव्य-कर्मी अर्थान् इप्र और पूर्त्त कर्मी की,— शिला का नाम कर्मकारड है। इप्र वे कर्म हैं जिनकी विधि मन्त्रों में दीगई हो, जैसे यहादि। और पूर्त्त वे सामाजिक कर्म हैं जिनकी आझा वेद में हो किन्तु विधि लौकिक हो, जैसे पाठशाला, कूप, विद्यालय, अनाथालय आदि बनवाना इत्यादि। इन दोनों कर्मी के तीन अवान्तर भेद हैं, नित्य कर्म, नैमित्तिक कर्म, और काम्य कर्म।

- नित्यकर्म—जो नित्य करने योग्य हैं, जैसे पंचमहायज्ञ आदि ।
- नैमित्तिक—वे कर्म हैं जो किसी निमित्त के होने पर किये जावें, जैसे पुत्र का जन्म होने पर जातकर्म संस्कार।
- काम्यकर्म—जो किसी लौकिक अथवा पारलौकिक कामना से किये जावें। इनके श्रतिरिक्त कर्मों के दो श्रोर भेद हैं, निषद्धकर्म श्रोर प्रायश्चित्तकर्म।
- (क) निविद्धकर्म-जिनके करने का शास्त्रों में निवेध हो।
- (ख) प्रायश्चित्तकर्म—जो विहित कमें के न करने, अथवा विधि विरुद्ध के करने, वा वर्जित कमें करने से अन्तःकरण पर मिलन संस्कार पड़ जाते हैं उनके धोने के लिये किये जावें।

उपासनाकाए उ—वेद मन्त्रों में बतलाई हुई लवलीनता अर्थान् मन की दृशियों को सब स्रोर से हटाकर केवल एक लक्ष्य पर ठहराने की शिल्ला का नाम उपासना है।

क्षानकाएड — इसी प्रकार वेद मन्त्रों में जहां-जहां व्यास्मा तथा परमास्मा के स्वरूप का वर्णन है उसको ज्ञानकाएड कहते हैं। मन्त्रों के कर्मकाएड का विस्तारपूर्डक वर्णन मुख्य-नया ब्राझए प्रन्थों में, ज्ञानकाएड का व्यारएयकों तथा उपनिषदों में, ब्रौर उपासनाकाएड का दोनों में किया गया है।

मीमांसा—इन तीनों काएडों के वेदार्थ विषयक विचार को मीमांसा कहते हैं। मीमांसा इव्द "मान ज्ञाने" से जिज्ञासा ऋथे में 'माने जिज्ञासायाम्' वार्तिक की सहायता से निष्पन्न होता है। मीमांसा के दो भेद हैं, पूर्व मीमांसा और उत्तर मीमांसा।

पूर्व मीमांसा में कर्मकाएड और उत्तर मीमांसा में ज्ञानकाएड पर विचार किया गया है। खपासना दोनों में सम्मिलित हैं। इस प्रकार ये दोनों दर्शन वास्तव में एक ही प्रस्थ के दो भाग कहे जा सकते हैं। यूवे मीमांसा श्री व्यासदेवजी के शिष्य जैमिनि मुनि ने प्रष्टुचि- मार्गी गृहस्थियों तथा कर्म कारिडयों के लिये बनाई है। उसका प्रसिद्ध नाम मीमांसा दर्शन है। इसको जैमिनि दर्शन भी कहते हैं। इसके बारह श्रध्याय हैं जो मुख्यतया कर्मकारख से सम्बन्ध रखते हैं। उत्तर मीमांसा निवृत्ति मार्ग वाले ज्ञानियों तथा संन्यासियों के लिये श्री व्यास महाराज ने स्वयं रचा है। वेदों के कमे-कारख प्रतिपादक वाक्यों में जो विरोध प्रतीत होता है, केवल उसके वास्तविक श्रविरोध को दिखलाने के लिये पूर्व मीमांसा की, श्रीर वेद के ज्ञानकारख में समन्वयसाधन श्रीर श्रविरोध की स्थापना के लिये उत्तर मीमांसा की रचना की गई है। इस कार्ण इन दोनों दर्शनों में शब्द प्रमाण को ही प्रधानता ही गई है। यह दोनों दर्शनकार लगभग समकालीन हुए हैं। इस लिये श्री जैमिनि का भी वही समय लेना चाहिये जो उत्तर मीमांसा के प्रकरण में श्री व्यासदेव जी महाराज का बतलाया जावेगा।

#### पूर्व मीमांसा

मीमांसा का प्रथम सूत्र है "ऋथातो धर्मजिक्कास।" अर्थात् अब धर्म की जिक्कास। करते हैं।

मीमांसा के अनुसार धर्म की ज्याख्या वेदविहित, शिष्टों से आचरण किए हुए कमों में अपना जीवन ढालना है। इसमें सब कमों को यज्ञों तथा महायज्ञों के अन्तर्गत कर दिया गया है। भगवान् मनु ने भी ऐसा ही कहा है—"महायज्ञीश्र यज्ञीश्र बाह्मांगं क्रियत ततुः" महायज्ञों तथा यज्ञों द्वारा बाह्मण शरीर बनता है। पूर्णिमा तथा अमावस्था में जो छोटी २ इष्टि की जाती हैं इनका नाम यज्ञ और अश्वमेधादि यज्ञों का नाम महायज्ञ है। (१) ब्रह्मयज्ञ—प्रातः और सार्यकाल को संध्या तथा स्वाध्याय। (२) देवयज्ञ—प्रातः तथा सार्यकाल का हवन। (३) पित्रयञ्च—देव और पित्रों की पूजा अर्थात् माता, पिता, गुरु आदि की सेवा तथा उनके प्रति अद्धा भक्ति। (४) वालिवैश्वदेवयज्ञ—प्रकाये हुए अन्न में से अन्य प्राणियों के लिये भाग निकालना। (५) अतिथियज्ञ— घर पर आये हुए अतिथियों का सत्कार,—ये यज्ञ के अवान्तर भेद हैं।

ये यज्ञ और महायज्ञ वेदों में बतलाई हुई विधि के अनुसार होने चाहियें। इसलिए जैमिनि मुनि ने इनकी सिद्धि के लिए 'दाब्द' अर्थात् 'आगम' प्रमास ही माना है, जो वेद है।

वेद के ५ प्रकार के विषय हैं — (१) विधि, (२) मंत्र, (३) नामधेय, (४) निषेध और (५) अर्थवाद। 'स्वर्गकामो यजेत'' 'स्वर्ग की कामना वाला यज्ञ को करें इस प्रकार के वाक्यों को विधि कहते हैं। अनुष्ठान के अर्थ स्मारकों को 'मंत्र' के नाम से पुकारते हैं। यज्ञों के नाम की 'नामधेय' संज्ञा है। अनुचित कार्य से विरत होने को 'निषेध' कहते हैं। तथा किसी पदार्थ के सबे गुगों के कथन को 'अर्थवाद' कहते हैं। इन पांच विषयों के होने पर भी वेद का तात्रर्थ विधि वाक्यों में ही है। अन्य चारों विषय उन के केवल आंग भूत हैं तथा

पुरुषों को अनुष्ठान के लियं उत्सुक बनाकर विधिवाक्यों को ही सम्पन्न किया करते हैं। विधि चार प्रकार की होती है। कर्म के स्वरूपमात्र को बतलाने वाली विधि "उत्पत्ति-विधि" है। अंग तथा प्रधान अनुष्ठानों के सम्बन्ध बोधक विधि को "विनियोग विधि", कर्म से उत्पन्न फल के स्व।मित्व को कहने वाली विधि को "अधिकार विधि", तथा प्रयोग के प्राग्रुमाव (शीधता) के बोधक विधि को "प्रयोग विधि" कहते हैं। विध्यथं के निर्णय करने में सहायक श्रुति, लिंग, वाक्य, प्रकरण, स्थान तथा समाख्या नामक षट् प्रमाण होते हैं।

जैमिनि मुनि के मतानुसार यहां से ही स्वर्ग ऋशीत् ब्रह्म की प्राप्ति होती है। "स्वर्ग-कामो यजेत" स्वर्ग की कामना वाला यहां को करे। यहां के विषय में श्रीमद्भगवद्गीता में

ऐसा वर्णन किया गया है:

यज्ञार्थात्कर्मणोऽन्यत्र लाकोऽयं कर्मबंधनः । तद्र्थे कर्म कौन्तेय ग्रुक्तसंगः समाचर ॥

(गी० अ०३ श्लो०९)

यज्ञ के लिये जो कर्म किये जाते हैं, उनके श्रातिरिक्त, श्रान्य कर्मों से यह लोक बंधा हुआ है। तदर्थ श्राथात् यज्ञार्थ (किए जाने वाले) कर्म (भी)त् श्रासक्ति श्राथवा फलाशा छोड़कर करता जा।

> सहयक्षाः मनाः सृब्ट्वा पुरोवाच मनापति:। स्रनेन मसविष्यध्वमेष वोऽस्त्विष्टकामधुक्।।

> > (गी० अ०३ स्हो० १०)

प्रारम्भ में यज्ञ के साथ साथ प्रजा को उत्पन्न करके नद्या ने (प्रजा से ) कहा "इस (यज्ञ) के डारा तुम्हारी वृद्धि हो, यह (यज्ञ) तुम्हारी कामधेतु होवे स्त्रर्थात् यह तुम्हारे इष्ट फलों को देन वाला होवे"।

> देवान्भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः । परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाष्ट्यथः॥

> > (गी० अ०३ स्रो० ११)

(प्रजापित बहा। यह भी बोले कि ) तुम इस यज्ञ से देवताओं को सन्तुष्ट करते रहो (श्रीर) वे देवता (वया त्रादि से ) तुम्हें सन्तुष्ट करते रहें। (इस प्रकार ) परस्पर एक दूसरे को सन्तुष्ट हरते हुए (दोनों ) परम श्रेय अर्थान् कल्याण प्राप्त करलो।

> इष्टान्भोगान्हि वो देवा दास्यन्ते यह्नभाविताः । तैर्दत्तानपदायैभ्यो यो भ्रंके स्तेन एव सः॥

> > (गां० अ० ६ स्ट्रो० १२)

क्यों कि यह से सन्तुष्ट होकर देवता लोग तुम्हारे इन्छित (सव) भोग तुन्हें देंगे। उन्हीं का दिया हुआ उन्हें (वापिस) न देकर जो (केवल स्वयं) उपभोग करता है, अर्थात् देवताओं से दिये गये अन्न आदि से पश्चमहायज्ञ आदि द्वारा उन देवताओं का पूजन किये विना जो व्यक्ति खाता पीता है वह सच्युच चार है।

> यज्ञशिष्टाशिनः सन्तो ग्रुच्यन्ते सर्वेकिन्विषै:। भ्रुद्धते ते त्वद्यं पापा ये पचन्त्यात्मकारणात्॥ (गी० अ०३ क्षो० १३)

यज्ञ (पश्चमहायज्ञ स्रादि) करके रोष बचे हुए भाग को प्रहण करने वाले सज्जन सब पापों से मुक्त हो जाते हैं। परन्तु (यज्ञ न करके केवल) स्रपने ही लिए जो (स्वन्न) पकाते हैं. वे पापी लोग पापभवण करते हैं।

> श्चन्नाद्भवन्ति भूतानि पर्जन्यादन्नसंभवः। यज्ञाद्भवति पर्जन्योः यज्ञः कर्मसमुद्भवः।।

> > (गी० अ०३ श्लो १४)

श्रन्न से प्राणिमात्र की उत्पत्ति होती है, श्रन्न पर्जन्य से उत्पन्न होता है, पर्जन्य यज्ञ से उत्पन्न होता है श्रीर यज्ञ की उत्पत्ति ( वैदिक ) कर्म से होती है।

> कर्म ब्रह्मोद्भवं विद्धि ब्रह्माचरसम्बद्धवम् । तस्मात् सर्वेगतं ब्रह्म नित्यं यज्ञे पतिष्ठितम् ॥ (गी० अ०३ क्षो० १५)

उस कमें को तू वेद से उत्पन्न जान श्रीर वेद श्रविनाशी परमात्मा से उत्पन्न हुन्या है। इससे सर्वेट्यापी परम श्रचर परमात्मा सदा ही यज्ञ में प्रतिश्रित है।

यहाँ तीसरे चेतनतत्त्र अर्थात् ईश्वर को व्यष्टि रूप से प्रत्येक यहा का अधिष्ठातु-देव माना गया है, जिसकी उस विशेष यहा द्वारा उपासना की जाती है। यथा—

> ''तद् यदिदमाहु: 'श्रमुं यजामुं यज' इत्येकैकं देवम्, एतस्येव सा विस्रष्टिः एष उद्योव सर्वे देवाः॥ ( वृहः १ । ४ । ६ )

अर्थ—जो यह कहते हैं कि उसका याग करो, उसका याग करो, इस प्रकार एक एक देवता का याग बतलाते हैं, वह इसीकी विस्रृष्टि : विखरा हुआ अर्थात् व्यष्टि रूप है, निसन्देह यह ही सारे देवता हैं।

अर्थात् अपिन उस ब्रह्म से उत्पन्न हुआ, उसी का प्रकाशक है। इसी प्रकार दूसरे देवता भी उसी के प्रकाशक हैं। इसलिए यज्ञों में जो आग्नि, इन्द्र आदि भिन्न भिन्न देवताओं की उपासना पाई जाती है वह वास्तव में उसी एक ब्रह्म की उपासना है। पुनश्च—

तदेवाग्निस्तदादिन्यस्तद्वायुस्तदु चन्द्रमाः । तदेव ग्रज्ञं तद्व ब्रह्म ता श्रापः समजापतिः ॥

(यजु० अ०३२ मं∘१)

वह ही अग्नि है, वह सूर्य है, वह वायु है, वह चन्द्रमा है, वह शुक्र अर्थात् चमकता हुआ नत्त्र है, वह ब्रह्म (हिरएयग्रमे) है, वह जल (इन्द्र) है, वह प्रजापति (विराट्) है।

स धाता स विधर्ता स वायुर्नभ उच्छित्रम्। (अ॰ वेद १६।४।६) सोऽर्यमा स वरुण: स रुद्र: स महादेव:। (अ॰ वेद १६।४।५) सोश्रमि: स उ सूर्य: स उ एव महायम:। (अ॰ वेद १६।४।५)

श्रर्थ: - वह (ईश्वर ) धाता है, वह विधाता है, वही वायु, वही खाकाश में उठा मेघ है। वही खर्म्ममा, वही वरुण, रुद्र और महादेव है। वही खिम, सूर्य और महायम है।

स वरुण: सायम ग्रिभेवति स मित्रो भवति मातरुखन्। स सबिता भूत्वाऽन्तरिचेण याति स इन्द्रो भूत्वा तपति मध्यतो दिवम्। (अथवेवेद १३।)

ऋर्थ: — वह सायंकाल अग्नि श्लीर वरुण होता है श्लीर प्रातःकाल उदय होता हुआ वह मित्र होता है, वह सविता होकर अन्तरिज्ञ से चलता है, वह इन्द्र होकर मध्य से युलोक को तपाता है।

यास्क ने निरुक्त के दैवत काएड ( सप्तम श्रध्याय ) में स्पष्ट शब्दों में विवेचना की है कि इस जगन के मूल में एक महत्त्वशालिनी शक्ति विद्यमान है, जो निरतिशय ऐश्वर्य शालिनी होने से ईश्वर कहलाती है। वह एक श्रिष्ठितीय है, उसी एक देवता की बहुत रूपों से स्तुति की जाती है। यथा:

> महाभाग्यात् देवताया एक एव श्रान्मा बहुधा स्तूयते । एकस्यात्मनोडन्ये देवाः पत्यक्वानि भवन्ति । (७ - ४ - ८, ९)

हानोपाय—इसी प्रकार जहां उत्तर मीमांसा में "हानोपाय" त्रर्थात् मुक्ति का साधन,-ज्ञानियों तथा संन्यासियों के लिये, ज्ञान द्वारा तीसरे तत्त्व त्रर्थात् प्रसात्मा की उपासना बतलाई गई है, वहां पूर्व मीमांसा में कर्मकागडी गृहस्थियों के लिये यज्ञों द्वारा व्यष्टि रूप से उसी ब्रह्म की उपासना बतलाई गई है।

हान—किन्तु ''हान'' श्रर्थान् मुक्ति के सम्बन्ध में जैमिनि श्रौर व्यास भगवान् में कोई विशेष मतभेद नहीं है तथा श्रन्य दर्शनकारों से भी श्रविरोध है। यथाः

ब्राह्मेण जैमिन रुपन्यासादिभ्य: । (वेदानत दर्शन । ४ । ४ । ५ )

जैमिनि श्राचार्य का मत है कि मुक्त पुरुष (श्रपर) ब्रह्म रूप से क्षित होता है। क्योंकि श्रुति में उसी रूप का उपन्यास (उद्देश्य) है।

चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादित्यौडुलीमि: ॥ (वेदान्त दर्शन ४ । ४ । ६ )

श्रीडुलोमि श्राचार्य मानते हैं कि मुक्त पुरुष चितिमात्र खरूप से क्षित होता है क्योंकि यही उसका श्रपना खरूप है।

प्वमृत्युयन्यासात्पूर्वभावाद्विरोधं वादराय्याः ॥ (वे॰ द॰ ४।४।७)

अर्थ—इस प्रकार भी उपन्यास ( उद्देश्य ) हैं श्रीर पूर्व कहे हुए धर्म भी उसमें पाय जाते हैं इसलिये उन दोनों में कोई विरोध नहीं है । यह वादरायण ( सूत्रकार व्यासदेवर्जा ) मानते हैं ।

श्रर्थात् प्रवृत्ति मागे वाले सगु.ण् ब्रह्म के उपासक शबल ( सगु.ण्) स्वरूप से मुक्ति में शबल ब्रह्म ( खपर ब्रह्म ) के ऐश्वर्य को भोगते हैं जो जैमिनजी को अभिमत है और निवृत्ति मार्ग वाले निर्गुण् छुद्ध ब्रह्म के उपासक छुद्ध निर्गुण् स्वरूप से छुद्ध निर्गुण् ब्रह्म ( परब्रह्म ) को प्राप्त होते हैं जैसा कि औडुलोमि खाचार्य्य को अभिमत है। व्यासजी दोनों विचारों को यथार्थ मानते हैं क्योंकि श्रुति में दोनों प्रकार की मुक्ति का वर्णन है।

मीमांसकों के मोज्ञ की परिभाषा इन शब्दों में है "प्रपञ्च-सम्बन्ध-विलयों मोज्ञ:। त्रेषाहि प्रपञ्च: पुरुषं वध्नाति तदस्य त्रिविधस्यापि बन्धस्य त्रात्यन्तिको विलयों मोज्ञ:"। (शाक्त दीपिका) इस जगन् के साथ त्रात्मा के शरीर इन्द्रिय त्रीर विषय इन तीन प्रकार के सम्बन्ध के विनाश का नाम मोज्ञ है। क्योंकि इन तीन बन्धनों ने ही पुरुष को जकड़ रक्खा है। इस त्रिविध बन्ध के त्रात्यन्तिक नाश की संज्ञा-मोज्ञ है। सांख्य त्रीर योग के अनुसार यह सम्प्रज्ञात समाधि का त्रान्तिम ध्येय है।

#### जैमिनि ईश्वरवादी थे

पूर्व मीमांसा का मुख्य विषय यज्ञ और महायज्ञ है। इसलिय जैमिनि मुनि ने प्रसंग प्राप्त उसमें कर्मकाएड का ही निरूपण किया है। ईश्वर के विस्तार पूर्वक वर्णन की जो उत्तर मीमांसा का विषय है अपने दर्शन में आवश्यकता नहीं देखी। इसलिय कहीं कहीं (वैशेषिक और सांख्य के सटश) इस दर्शन के सम्बन्ध में भी अनीश्वर वादी होने की शंका उठाई गई है। उसके समाधान के लिये उपर्युक्त स्पृटीकरण पर्याप्त है। अनेक व्यास सूत्रों से जैमिन जी का ईश्वर वादी होना सिद्ध होता है। यथा:

#### सात्तादप्यविरोधं-जैमिनि: ॥ (वेदान्त॰ द० १।२।२८)

अर्थ: -- जैमिनि श्राचार्य्य सात्तान् ही वैश्वानर पद के ईश्वरार्थक होने में श्रविरोध इथन करते हैं। तथा अध्याय १ पाद २ सूत्र २१, अध्याय १ पाद ४ सूत्र १८, अध्याय ४ । पाद ३ सूत्र ११ से १४ तक अध्याय ४ पाद ४ सूत्र ५ जैमिनि के ईश्वरवादी होने में प्रमाण हैं।

पूर्व मीमांसा में पशु मांस की वित्तका निषेध

पूर्व मीमांसा में जो कहीं २ पशुक्रों के मांस की आहुति देने का विधान पाया जाता है। वह पीछे की मिलावट माल्स होती है (अथवा उसको हिंसक मांसाहारी मनुष्यों के लिये यह के अतिरिक्त मांस भन्तण में प्रतिवन्धरूप समभता चाहिये) मूल सूत्रों में यह में मांस मात्र का निपेध है। यथा: "मांस-पाक-मितेषेधः" मांसपकाना श्रुति से निषिद्ध है। और सब आर्षप्रत्थों में हिंसावर्जित है। यथा:—

छरा मत्स्याः पशोर्मासं द्विजातीनां विलस्तया । धृतैः मवर्तितं यहे नैतद्र वेदेषु कथ्यते ॥

( महाभारतश्चान्तिपर्व )

अर्थ – मग मछली श्रीर पशुत्रों का मांस तथा यह में डिजाति श्रादि मनुष्यों का बिलदान धूर्तों से यह में प्रवर्तित हुन्ना है। त्रथान दुष्ट राज्ञस मांसाहारियों ने यह में चलाया है। वेदों में मांस का विधान नहीं है।

श्रन्थ सब दर्शनों के सदश हम पूर्वमीमांसा के भी विशेष रूप को दिखलाना चाहते थे किन्तु यह विचार करके कि उसके यज्ञादि सम्बन्धी गृह विषय और पारिभाषिक शब्द योग मार्ग वालों के लिये श्रिधिक रूचिकर न हो सकेंगे, हमने उसका केंवल वह सामान्यरूप ही जिसका हमारे पड़दर्शन समन्वय से सम्बन्ध है श्रीर जो इस प्रन्थ के पाठकों को लाभदायक हो सकता है दे दिया है।

मीमांसा प्रन्थ सब दर्शनों में सबसे बड़ा है इसके सूत्रों की संख्या २६४४ तथा अधिकरणों की ९०९ है। ये सूत्र अन्य सब दर्शनों के सूत्रों की सिम्मिलित संख्या के बराबर हैं। इादश अध्यायों में धर्म के विषय में ही विस्तृत विचार किया गया है। पहिले अध्याय का विषय है—धर्म विषयकप्रमाण, दूसरे का—भेद (एक धर्म से दूसरे धर्म का पार्थक्य) तीसरे का—अङ्गल, चौथे का—प्रयोज्य प्रयोजकभाव, पांचवें का कम (अर्थात्) कर्मों में आगे पीछं होने का निर्देश, छठे का अधिकार (यझ करने वाले पुरुष की योग्यता), सातवें तथा आठवें का अतिदेश ( एक कर्म की समानता पर अन्य कर्म का विनियोग ) नवें का 'ऊह' दसवें का बाध, ग्यारवें का तन्त्र, तथा बाहरवें का विषय प्रसङ्ग है। पूर्व मीमांसापर सब से प्राचीन वृत्ति आचार्य उपवर्ष की है।

#### उत्तर मीमांसा

उत्तर मीमांसा को ब्रह्मसूत्र, शारीरिक सूत्र, इझ मीमांसा तथा वेद का श्रक्तिम तात्मर्थ बतलामें से वेदान्त दर्शन श्रीर वेदान्त मीमांसा भी कहते हैं। इस दर्शन के च्रह्म अध्याय हैं, श्रीर प्रत्येक श्रध्याय चार पादों में विभक्त है।

- (१) पहिले अध्याय का नाम समन्वय अध्याय है क्योंकि इसमें सारे वेदान्त वाक्यों का एक मुख्य तात्म्या ब्रह्म में दिखाया गया है। इसके पहिले पाद में उन वाक्यों पर विचार है जिनमें ब्रह्म का चिन्ह सर्वेइतादि स्पर्ट हैं। दूसरे में उन पर विचार है जिनमें ब्रह्म का चिन्ह अस्पर्ट है और तात्म्या उपासना में है। तीसरे में उन पर विचार है जिनमें ब्रह्म का चिन्ह स्पर्ट है और तात्म्या झान में है। चौथे में सन्दिग्ध पदों पर विचार है।
- (२) दूसरे ऋष्याय का नाम श्रविरोध श्रध्याय है। क्योंकि इसमें इस दर्शन के विषय का तर्क से श्रु नियों का परस्पर श्रविरोध दिखाया गया है। इसके पहिले पाद में इस दर्शन के विषय का स्मृति और तर्क से श्रविरोध; दूसरे में विरोधी तर्कों के दोष; तीसरे में पश्च महाभूतक वाक्यों का परस्पर श्रविरोध; श्रीर चौथे में लिझ शरीर विषयक वाक्यों का परस्पर श्रविरोध दिखाया गया है।
- (३) तीसरे श्रध्याय का नाम साधन श्रध्याय है। क्योंकि इसमें विद्या के साधनों का निर्माय किया गया है। इसके पहिले पाद में मुक्ति से नीचे के फलों में त्रुटि दिखलाकर उनसे वैराग्य; दूसरे में जीव श्रीर ईश्वर में भेद दिखलाकर ईश्वर को जीव के लिये फल दाता होना; तीसरे में उपासना का स्वरूप श्रीर चौथे पाद में ब्रह्मदर्शन के विहरङ्ग तथा श्रम्तरङ्ग साधनों का वर्णन है।
- (४) नौथे ऋध्याय में विद्या के फल का निर्णय दिखलाया है। इसलिये इस का नाम फलाध्याय है। इसके पहिले पाद में जीवन्मुक्ति; दूसरे में जीवन्मुक्त की मृत्यु; तीसरे में उत्तर गति और चौथे में ब्रह्मप्रांति और ब्रह्मलोक का वर्णन है।

ऋधिकरण्—पादों में जिन २ श्रवान्तर विषय पर विचार किया गया है उनका नाम श्रिधिकरण है ।

अधिकरणों के विषय-श्रिधकरणों में निम्न लिखित विषयों पर विचार किया गया है।

१. ईश्वर २. प्रकृति, ३. जीवात्मा ४. पुनजन्म ५. मरने के पीछे की श्रवस्थाएँ ६. कर्म ७. उपासना ८. ज्ञान ९. बन्ध १०. मोच ।

श्रद्धा सूत्र में व्यासदेवजी ने जहां दूसरे श्राचार्थ्यों के मत दिखलाकर श्रपना सिद्धान्त बतलाया है वहां श्रपने को बादरायण नाम से बोधन किया है इस दर्शन के श्रवसार:—

- १. 'हेय'-त्याज्य जो दुःख है उसका मूल जड़तत्त्व है ऋथीत् दुःख जड़तत्त्व का धर्म है।
- 'हेय हेतु'- त्याज्य जो दुःख है उसका कारण श्रज्ञान श्रर्थात् जड़तत्त्व में श्रात्मतत्त्व का श्रध्यास श्रर्थात् जड़तत्त्व को भूल से चेतनतत्त्व मान लेना है। चारों श्रन्तःकरण मन, बुद्धि, चित्त, श्रद्धार और इन्द्रियों तथा शरीर में श्रहम्भाव और उनके विषय में ममत्त्व पैदा कर लेना ही दुःखों में फंसना है।
- 'हान'—दुःख के निर्तान्त खभाव की खबस्था 'खरूप स्थिति' खर्यात् जड्तत्व से खपने को सर्वथा भिन्न करके निर्विकार निर्लेण शृद्ध परमात्मखरूप में खबस्थित होना है।
- 'हानोपाय'—स्वरूप स्थिति का उपाय 'परमात्मतस्व का ज्ञान है' जहाँ दु:ख, श्रज्ञान, भ्रम श्रादि लेहामात्र भी नहीं हैं श्रीर जो प्रश्कान और हाक्ति का भएडार है।

#### द्वैत-श्रद्धैत सिद्धान्त के भेद

आस्मतत्त्व के सम्बन्ध में द्वैत-बहैत आदि मतावलिम्बयों ने शब्दों के अर्थ निकालने में खासी खींचातानी की है। अद्वैतवादी 'हान' अर्थात् खरूपिखति, मोत्त की अवस्था में आस्मतत्त्व और परमात्मतत्त्व की भिन्नता नहीं मानते। उनके मतानुसार, व्यवहार दशा में आत्मतत्त्व के रूप में परमात्मतत्त्व का ही व्यवहार होता है। मुक्ति की अवस्था में, आत्मतत्त्व परमात्मतत्त्व में, जो इसका ही अपना वास्तविक खरूप है, अवस्थित रहता है। द्वैतवादी आत्मतत्त्व और परमात्मतत्त्व में जड़तत्त्व से विज्ञातीय भेद मानते हैं, और आत्मतत्त्व-परमात्मतत्त्व में परस्पर सज्ञातीय भेद मानते हैं। अर्थात् आत्मत तथा परमात्मा परस्पर जड़तत्त्व के सदश भिन्न नहीं हैं किन्तु एकजातीय होते हुए भी अपनी अपनी अलग सत्ता रखते हैं। मुक्ति की खबस्था में आत्मा परमात्मा को प्राप्त होकर उसके सदश, दुःखों को त्यागकर, ज्ञान और आनन्द को प्राप्त होता है।

इसी प्रकार जड़तन्त्र के सम्बन्ध में भी उनका मनभेद है, अद्वैतवादी जड़तन्त्र की सत्ता परमास्मतन्त्र से भिन्न, नहीं मानते, उसी में आरोपित मानते हैं, जैसे रस्सी में साँप श्रीर सीप में चांदी की सत्ता आरोपित है, वाम्नविक नहीं। इस प्रकार अद्वैतवादी जड़तन्त्र को आनर्वचाय मायां अथवा 'अविधा' मानते हैं जो न सन् है न असन्। सन् इस कारण नहीं कि मुक्ति अर्थान् स्वरूपिशति की अवस्था में उसका नितान्त अभाव होजाता है, और असन् इमलिए नहीं कि सारा व्यवहार इसी में चल रहा है किन्तु जगन् का अभि- ओपादन-कारण ब्रद्ध या चेतनतत्त्व ही है। क्योंकि माया ब्रद्ध से अलग कोई स्वतन्त्र सत्ता नहीं रखती, वह ब्रद्ध ही की विशेष शक्ति अथवा सत्ता है। ब्रह्ध में कोई परिणाम नहीं होता, वह सदा एकरस है। जगन् की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय माया का परिणाम है; यह केवल चेतन सत्ता में भ्रम से भासता है। यह सिद्धान्त विवर्त्तवाद कहलाता है जिसमें ब्रह्म को जगन् का विवर्ती उपादान कारण माना गया है, अर्थान् ब्रद्ध अपने स्वहप को किचिन्मात्र भी नहीं बदलता है परन्तु भ्रम से बदला सा प्रतित होता है।

#### नासद्द्र्या न सद्द्र्या माया नैवोभयात्मिका । सदसद्वभ्यामनिर्याच्या मिथ्माभृता सनातनी ॥

अर्थः—माया न ऋसद्रूप है न सद्प और नहीं उभयास्मिका । सत् ऋसत् दोनों से श्रानिर्वचनीय मिथ्यारूपा और सनातन ( नित्य ) है ।

यहाँ केवल शब्दों का उलटफेर है। वास्तव में तो इससे जगत् का उपादान कारण माया ही सिद्ध होती है। माया को चाहे सन् कहो, चाहे श्रसन्, **चाहे सन् श्रीर श्र**सन् दोनों से विलक्षण ! यथा:—

> मायामेघो जगन्नीरं वर्षत्वेष यतस्ततः । चिदाकाशस्य नो हानिर्ने च लाभ इति स्थितिः ॥

अर्थ: — मायारूपी मेघ से जगतरूपी नीर धरस रहा है और आकाश के समान निर्तेष चेतन की कुछ हानि नहीं, नाहीं वह आकाशरूपी ब्रह्म भीगता या गीला होता है।

छन्दांसि यहः क्रतबो व्रतानि भूतं भव्यं यच वेटा वदन्ति । व्रह्मान्भायी स्टजते विश्वमेतत् तस्मिंशान्यो मायया सिक्टदः ॥ मायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । तस्यावयवभतेस्त व्याप्तं सर्वमिदं जगत ॥

(इवेसा० ४। ६। १०)

अर्थ—छन्द, यज्ञ (हिवर्येज्ञ), कृतु (ज्योतिष्टोमादि), व्रत, भूत, भविष्यत् और जो कुछ और वेद बतलात हैं इस सबको माया का खामी (मायी) इससे रचता है और उसमें दूसरा (पुरुष) माया से रुका (वॅधा) है। प्रकृति को माया जानो और महेश्वर को मायी, सारा विश्व उस (मायी माया शबल) के अंगों से व्याप्त है।

### नामरूप विनिर्धक्तं यस्मिन्सन्तिष्ठते जगत्। तमाहुः प्रकृति केचित् मायामन्येपरेत्वणून्।। ( बृहद्वासिष्ठ )

अर्थ:—नाम और रूप से रहित यह जगत् जिसमें ठहरता है उसको कोई (जगत् का उपादान होने से) शकृति कहते हैं, दूसरे (जगत् की मोहक होने से) माया बोलते हैं और कुड़ लोग परमाणु नाम लेते हैं।

हैतवाद में इस जड़तत्त्व को एक स्वतन्त्र तत्त्व 'प्रकृति' नाम से मानते हैं। मुक्ति की अवस्था में इसका नाश केवल मुक्ति वालों के लिए होता है। इसका अपने स्वरूप से अभाव नहीं होता, क्योंकि जो मुक्ति अवस्था को प्राप्त नहीं हुए हैं उनके लिए यह बनी रहती है। यथा—

## "कुतार्थे प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्यसाधारणत्वात्।"

(योगदर्शन २।२२)

अर्थ—जिसका प्रयोजन सिद्ध हो गया है उसके लिए नष्ट हुआ भी (वह अपने स्वरूप से) नष्ट नहीं होता, क्योंकि वह दूसरों के साके की वस्तु है। यही प्रकृति जगत् का उपादान कारण है। जगत् इसका कार्य है। जिस प्रकार घट (घड़ा) कार्य है, मिट्टी उसका उपादान कारण है, कुम्हार निमित्त कारण है और इसका प्रयोजन पाकादि कार्यों में लाना है, इसी प्रकार प्रकृति जगत् का उपादान कारण, ब्रह्म निमित्त कारण और पुरुषों का भोग-अपवर्ग इसका प्रयोजन है।

### द्वेत-श्रद्धेत सिद्धान्त के भेट में श्रविरोध

जड़ तथा चेतनतत्त्व के सम्बन्ध में द्वैत-श्रद्वैतवादियों के सिद्धान्त में जो भेद दिख-लाया गया है वास्तव में वह कोई भेद नहीं है। किसी साधारण टश्य का यदि कई लेखक वर्णन करें तो वे सब एक जैसे नहीं हो सकते। लेखकों के विचार, उनकी रुचि, दृष्टिकोण् चौर सेखनरौली के चानुसार भिश्ता का होना चावश्यक है। ये तीनों तत्त्व केवल चानुभव-गम्य हैं, बुद्धि से चाधिक सूक्ष्म होने के कारण वर्णन में ठीक-ठीक नहीं चा सकते। इस कारण तत्त्ववैत्ताचों की वर्णनशैली में भिश्ता का होना खाभाविक है। बाह्य रिटवालों को भले ही यह भिश्ता वास्तविक प्रतीत हो, किन्तु सूक्ष्म टिप्ट से देखने वालों के लिए इसमें कोई भिश्ता नहीं। इस प्रकार—

'हान' — दुःख की अत्यन्त निवृत्ति अर्थात् स्वरूपस्थिति वैदान्त के द्वैत-अद्वैत दोनों ही सिद्धान्तों का श्रन्तिम लक्ष्य है। वह स्वरूपस्थिति 'मग्नस्टश' होना हो अथवा 'मग्नस्टरूप' होना हो अथवा 'मग्नस्टरूप' होना हो अथवा 'मग्नस्टरूप' होना हो अथवा 'मग्नस्टरूप' होना हो, यह केवल शन्दों का उलट-फेर ही है। इसी प्रकार 'हैय हेतु' :दुःख का कारण् जब्तत्त्व है, इसका आत्मतत्त्व से संयोग हटाना दोनों सिद्धान्त वालों का ध्येय है। अद्वैत-वादियों ने इसको रुज्य में सर्प के सट्झ, परमात्मतत्त्व में आरोपित एक कित्पतवस्तु बतलाकर आत्मतत्त्व से इसका संयोग छुड़ाया है। दैतवादियों ने इसको आत्मतत्त्व से सर्वथा भिन्न एक अलग तत्त्व दिखलाकर उसमें से आत्मतत्त्व का श्रध्यास हटाया है।

'हानोपाय'— दुःख की निष्टृत्ति का साधन परमात्मतत्त्व का द्वान दोनों सिद्धान्त वालों के लिए समानरूप से माननीय है। यही वेदान्त का मुख्य विषय है।

हमने केवल देत और अदैत सिद्धान्तों का वर्णन किया है । अन्य सम्प्रदायों के "विशिष्टाद्वैत" "ग्रुढाँद्वैत" "हैताद्वैत" इत्यादि सव सिद्धान्त जिन का इसी शकरण के अन्त में वर्णन किया जावेगा, इन्हीं दो सुख्य सिद्धान्तों के अन्तर्गत हैं।

यहां इतना बतला देना खावश्यक है कि परिणामबाद सांख्य श्रीर योग का सिद्धान्त जिसका वर्णन चौथे प्रकरण में किया जावेगा एक श्रंश में श्रद्धैतवाद से मिलता है अर्थात् ''खरूपावस्थित'' ''परममुक्ति'' की श्रवस्था में आत्मतत्व श्रीर परमात्मतत्व की खिमाता होती है। व्यवहार दशा में आत्मतत्व के रूप में परमात्मतत्व का ही व्यवहार होता है। श्रीर दूसरे श्रेश में द्वैतवादियों से मिलता है। श्र्योत् जड़ तत्त्व एक स्वतन्त्रतत्व श्रिगुणमय प्रकृति नाम से है। परम मुक्ति की श्रवस्था में इसका नाश केवल मुक्ति वालों के लिये हो जाता है। दूसरों के लिये स्वरूप से इसका श्रभाव नहीं होता।

वेदान्तदर्शन का प्रथम सूत्र है-

### 'यथातो ब्रह्मजिज्ञासा'

अर्थ—'ग्रब ब्रह्म के विषय में विचार आरम्भ होता है'। दूसरा सूत्र है—

#### 'जन्पाद्यस्ययतः'

अर्थ—इस जगत् की उत्पत्ति, स्थिति श्रौर प्रलय जिससे होती है झर्थात् जो जगत् की उत्पत्ति, स्थिति, श्रौर प्रलय का निमित्त कारग्रा है। वह ब्रह्म है, जैसा कि श्रुति बतलाती है—

# यस्रो बा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति

यत्मयन्स्यभिसंविशन्ति, तद्विजिज्ञासस्य तद्वज्ञ ॥ (ते॰ ३ । १)

अर्थ-जिससे ये भूत उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न होकर जीते हैं और मरते हुए जिसमें लीन होते हैं, उसकी जिज्ञासा कर, वह सत्य बद्ध है।

वेदान्त दर्शन का तीसरा सूत्र है-

#### 'शास्त्रयोनित्वात्" (१।१।३)

अर्थ-नहा शास्त्र प्रमाणक है। अद्या इन्द्रियों की पहुंच से परे है, इसलिये वह प्रत्यक्त का विषय नहीं, अनुमान भी उसकी मतकभात्र देता है। पर शास्त्र उसका दिव्य स्वरूप दर्शाता है, जिससे अनुमान इधर ही रह जाता है। अतएव कहा है—

"येन सूर्यस्तपति तेजसेहढः नावेदिवन्मनुते तं बृहन्तम् " (तै॰ ब्रा॰ ३। १२) अर्थ—जिस तेज से प्रदीप्त होकर सूर्य तपता है, उस महान् (प्रभु ) को वह नहीं

जानता जो वेद को नहीं जानता है।

वेदान्त-दर्शन का चौथा सूत्र है-

#### " तत् त समन्वयात " (१।१।४)

अर्थ—वह ब्रह्म का शास प्रमाणक होना, एक तात्पर्य से है। सारे शास्त्र का एक तात्पर्य ब्रक्त के प्रतिपादन में है, अतएव कहा है—

#### '' सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति '' ( कठ० २ । १५ )

अर्थ—सारे वेद जिस पद का अभ्यास करते हैं। इसलिये श्रुति का तात्वर्थ एक ब्रह्म के प्रतिपादन में है, कहीं शुद्धस्तरूप से, कहीं शबल स्वरूप अथवा उपलक्षण से।

वेदान्त दर्शन के आदि के ये चारों सूत्र वेदान्त की चतुःसूत्री कहलाती है। इसमें सामान्य रूप से वेदान्त का विचार कर दिया है। विशेष रूप से आगे किया है।

वेदान्त में परमात्मतत्व ( ब्रह्म ) का दो प्रकार से वर्णन है—एक उसके शुद्ध स्वरूप का जो प्रकृति से प्रथक् अपमा निजी निर्गुण केवल शुद्ध स्वरूप है।यह "सर्व तस्त्रीचेश्चिद्धम्" सारे तत्वों से निखरा हुआ ( श्वे० २ ' १५ ) है। स्वरूप-मात्र होने से उसे शुद्ध कहते हैं। दूसरा, प्रकृति के सन्वन्ध से जो उसका शवल अपर अथवा सगुण रूप है, वह है।

- इस शंबल स्वरूप को भी, समष्टि-व्यष्टि भेद से, दो प्रकार का बर्गन किया गया है। क्रथीत् सारे विश्व में उसकी महिमा का एक साथ देखना उसके समष्टि रूप का दर्शन है और उसके साथ उसका वर्णन समष्टि रूप का बर्गम है। इसके तीनों केव:-
  - १. विराट् ( चेतनतत्व + स्थूल जगन् ),
  - २. हिरएष गर्भ (चेतन तक्ष्त्र + सूक्ष्म जगत् ) श्रीर
  - ३. ईश्वर (चेतन तत्व + कारण जगन्),

बोग-दर्शन समाधिपाद सूत्र २८ पर 'विशेष विचार' में विस्तारपूर्वक दिसालां

गए हैं। शबल स्वरूप को भिन्न भिन्न शक्तियों में देखना उसके न्यष्टि रूप का दर्शन है श्रीर उनके द्वारा वर्णन उसके व्यष्टिरूप का वर्णन है।

वेदान्त (उपनिषदों) में शबल नहा की उपासना समष्टि और व्यष्टि दोनों प्रकार से बतलाई गई है। वेदान्त दर्शन में इसी बात को स्पष्ट करते हुए कहा गया है कि वेदों और उपनिपदों में जहाँ जहाँ इन्द्र, सविता, वैश्वानर, अगिन श्याकाश तथा प्राणाहि की उपासना बतलाई गई हैं वह उन दिव्य शक्तियों की नहीं है किन्तु व्यष्टि रूप से नहा की ही उपासना है।

पृत्वं सीमांसा में व्यष्टि रूप से सगुरा ब्रह्म की यहां द्वारा उपासना बताई गई है । इसिलये कई एक तार्किकों को इसके वहु ईश्वर तथा अनीश्वरवादी होने की शंका हुई है। इसके अनुसार उपासक मुक्ति में अपने सगुरा सहस्य अर्थान् जीवरूप से अपने सगुरा सार्थ अर्थान् आवरूप से अपने सगुरा सार्थ अर्थान् अपने सगुरा प्रस्य अर्थान् अर्थान् अपर बहा के साथ उसके ऐश्वयं और आनन्द को भोगता है। अन्य चार दशैन-कारों (न्याय, वैशेषिक, सांख्य और योग) को परब्रह्म अर्थान् गुद्धरूपेण परमात्मा की उपासना अभिमत है इसलियं कईएक तार्किकों को उनके अनीश्वरवादी होने की शङ्का हुई है। इनके अनुसार उपासक कैवल्य में अपने गुद्ध आत्मस्वरूप से परब्रह्म निर्मुण ब्रह्म, अर्थान् गुद्ध परमात्म तत्त्व में एकी भाव से लीन हो जाता है।

वेदान्त में ब्रह्म का वर्णन कहीं कहीं श्रन्य श्रादेश से जैसे 'तत्त्वमसि', कहीं 'श्रहङ्कारा-देश' से जैसे 'श्रहं ब्रह्मास्मि' श्रीर कहीं 'श्रात्मादेश' से जैसे 'श्रयमात्मा ब्रह्म' से किया गया

है। श्रद्वैतवादी इन वाक्यों को श्रद्वैत-परक सममकर महावाक्य कहते हैं।

प्राचीन वेदान्त सांख्य श्रीर योग के श्रमुसार इन महावाक्यों का श्रिभग्रय शरीर में भासने वाले श्रास्मा के शुद्ध खरूप की परमक्ष परमात्मा के शुद्ध खरूप के साथ श्रीमन्नता की प्रतीति कराना है। इनमें 'त्वं', 'श्रह्म', 'श्रयमात्मा', श्रात्मा के शुद्ध खरूप के सूचक हैं और ''तत, मझ, परमझ' परमात्मा के शुद्ध खरूप का निर्देश करते हैं।

#### उपलच्चण से ब्रह्म का वर्णन

जहाँ बाह्य पदार्थ के द्वारा उसके श्रन्तरात्मा पर दृष्टि लेजाना श्रमिन्नेत होता है, वहाँ वह बाह्य पदार्थ उसके श्रन्दर स्थित परमात्मा के जानने का उपलक्षण होता है, जैसे—

यः पृथिव्यां तिष्ठम् पृथिव्या अन्तरो, यं पृथिवी न वेद, यस्य पृथिवी श्रारीरस्, यः पृथिवीमन्त्रोयमयत्येष त आत्मान्तर्योष्टयमृतः (बृद०३।०।३)

अर्थ-जो पृथिवी में रहता हुआ पृथिवी से खलग है; जिसको पृथिवी नहीं जानती, जिसका पृथिवी शरीर है, जो पृथिवी के अन्दर रह कर नियम में रखता है, यह तेरा आत्मा अन्तर्यामी अमृत है (वेदान्त दर्शन १।२।१८ से २० तक अन्तर्याम्यधिकरण )।

हाबल रूप में और उपलक्ष्ण में यह भेद है कि शबल रूप में बाह्य शक्ति से विशिष्ट रूप कहा हुआ। होता है और उपलक्ष्या में उसके द्वारा उसमें शक्ति देता हुआ। केबल आरुप, होता है।

#### चेतन तस्व का श्रद्ध खरूप

### तद्व्यक्तमाह हि (वेदान्त १।२।२३)

अर्थ-मूर्त अमूर्त से परे ब्रह्म का अव्यक्त शुद्ध खरूप है, जैसा कि ध्रुति कहती है-श्रद्धमपापविद्धम् ( ईश॰ ८ )

अर्थ-वह शद्ध श्रीर पाप से न बींधा हुशा है। शुद्ध चेतन तत्त्व ज्ञान वाला नहीं है, किन्तु ज्ञान-स्वरूप है-

सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म (तै॰ २।१।१)

अर्थ-( शुद्ध ) ब्रह्म, सत्य, ज्ञान त्रीर त्र्यनन्त है ।

### तच्छभ्रं ज्योतिषां ज्योतिः ( मण्ड० )

अर्थ-वह शुभ्र ज्योतियों का ज्योति है।

ब्रह्म का शुद्ध स्वरूप प्रायः नेति नेति निपेधमुख शब्दों से वर्णन किया गया है। क्योंकि उसका खरूप क्या है, यह बात तो आत्मानुभव से ही जानी जा सकती है; उपदेश केवल यही हो सकता है कि ज्ञात वस्तुओं से उसका परे होना जैंचा दिया जावे, जैसा कि महर्षि याज्ञवल्क्य ने देवी गागी को उपदेश किया है-

एतद्वै तदत्तरं गार्गि ! ब्राह्मणा अभिवदन्त्यस्थुलम्नएवहस्वभदीर्घमलोहि-तमस्नेहमच्छायमतमोऽवाय्वनाकाशमसंगमरसमगन्धमचहुष्कमश्रोत्रमवागमनोऽतेज-स्कमपाण्यस्वममात्रमनन्तरमबाह्यं. न तदशाति किञ्चन न तदशाति कथन। ( मृह · १ । ८ । ८ )

अर्थ-हे गार्गि! इसको ब्राह्मण अन्तर कहते हैं, वह न मोटा है. न पतला है, न छोटा है, न लम्बा है, न लाल है, ( उसमें कोई रङ्ग नहीं है ), बिना स्नेह के है, बिना छाया के है, बिना अन्धेरे के है, वह वाय नहीं है, आकाश नहीं है, वह असङ्ग है, रस से रहित है, गन्ध से रहित है, उसके नेत्र नहीं, श्रोत नहीं, वाणी नहीं, मन नहीं, उसके तेज (जीवन की गर्मी ) नहीं, प्रारा नहीं, मुख नहीं, परिमारा नहीं, उसके कुछ श्रन्दर नहीं, न वह कुछ भोगता है, न कोई उसको उपभोग करता है।

यत्तद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचत्तुः श्रोत्रंतद्पाणिपादं नित्यं विश्वं सर्वगतं सुरुच्मं तद्वयरं तद्भृतयोनि परिपश्यन्ति धीरा: । ( मुण्डको० १।१।६। )

जो श्रॉखों से दिखलाई देने वाला नहीं है, जो हाथों से प्रहण नहीं किया जा सकता. जिसका कोई गोत्र नहीं है, जिसकी न (भौतिक) चक्षु है, न श्रोत है, जिसके न हाथ हैं, न पैर हैं, जो नित्य है, विभु है, सर्वव्यापक है, सूक्ष्म से सूक्ष्म है, जो नाश रहित है, उसको जो सब भूतों का योनि है धीर लोग देखते हैं।

न तत्र चत्तुर्गच्छति न वाग्गच्छति नो मनो न विद्यो न विजानीमो यथै-तदनुशिष्यात्, श्रन्यदेव तद् विदितादयो श्रम्बिद्तादिष, इति सुश्रम पूर्वेषां ये नस्तद्रव्याचचित्तरे (केन १।३)

अर्थ—न वहाँ नेत्र पहुँचता है, न वार्गा पहुँचती है, न ही मन (पहुँचता है), नहीं सममत हैं, नहीं जानत हैं, जैसे उसका उपदेश करें, वह जाने हुए से निराला हैं (श्रीर) न जाने हुए से श्रलग, यह सुना है पूर्वजों से जिन्होंने हमारे लिये उसकी व्याख्या की है।

# यदाऽतमस्तम् दिवा न रात्रिनेसन्नचा सच्छित एव केवलः।

अर्थ — जब ब्रह्मझान का प्रकाश उदय होता है, तब वहाँ न दिन हे न रात है, न सत है न असत् (न ब्यक्त है न अब्यक्त है) वहाँ केवल शिव है।

हमारा सारा व्यवहार जड़तत्त्व अथवा शबल चेतनतत्त्व में चल रहा है। शुद्ध चेतनतत्त्व जड़तत्त्व से विलन्न सह है। शुद्ध चेतनतत्त्व जड़तत्त्व से विलन्न सह है। बहु वैशेषिक दर्शन में बतलाये हुए द्रव्या के सहश किसी गुर्ग, कर्भ अथवा समवाय की अपेना नहीं रखता। उपनिषदों में महत्त्व से उसकी विचित्र व्यापकता और अग्पत्व से विचित्र स्क्ष्मता का, न कि परिन्छि ता का निर्देश किया गया है, जैसे—

#### श्रणोरणीयान महतो महीयान

(इवे० ३ । २०, कठ० २ । २०, तै० आ० १० । १२ । १)

अर्थ —श्रण् से श्रण् ( सूक्ष्म से सूक्ष्मतर ) श्रौर महान से महत्तर।

महान्तं विभ्रमात्मानं मत्वा धीरो न शौचति (कड० २।२२)

अर्थ — उस महान् विभु श्रास्मा को जानकर धीर पुरुष शोक से परे होजाता है। शुद्ध चेतनतत्त्व श्रपारणामी, निर्विकार, निष्क्रिय (केवल ज्ञान-स्वरूप) कूटस्थ नित्य है; जड़तत्त्व विकारी, सिक्रय श्रीर परिणामी नित्य है; जड़तत्त्व में ज्ञान, नियम श्रीर व्यवस्था-पूर्वक क्रिया चेतनतत्त्व की सिर्विध-मात्र से है। यह सिद्धान्त सांख्य श्रीर योग के समान वेदान्त को भी श्रभिमत है। जैसे—

निष्कर्त्तं निष्कियं शान्तं निरवर्द्यं निरक्षनम् (१वे०६। १९) अर्ध – वह निरवयव है, निश्चल है, शान्त, निर्दोष श्रीर निर्लेष है।

अने नदेकं मनसो जवीयो (ईश॰ ४)

अर्थ—श्रडोल, एक, मन से बढ़कर वेगवाला (सर्वत्र व्यापक होने के कारण्) है। गीता में इसका विस्तार के साथ वर्णन है। जैसे—

> श्रच्छेचोऽयभदासोऽयमक्केचोऽशोष्य एव च । िनत्यः सर्वगतः स्थागु रचलोऽयं सनातनः ॥ २४॥ २ ४५

अर्थ:—यह आत्मा अच्छेष है, यह आत्मा अदाह्य, अञ्चेय और अशोष्य है तथा यह आत्मा निःसन्देह नित्य, सर्वव्यापक, अचल क्षिर रहने वाला और सनातन है।

> प्रकृतेः क्रियामाणानि ग्रुणैः कर्माणि सर्वशः। ऋहंकारविमृहात्मा कर्ताहमिति मन्यते॥ २७॥ ३ अ०

(वास्तव में) सम्पूर्ण कर्म प्रकृति के गुणों द्वारा किये हुये हैं; तो भी श्रहङ्कार से मोहित हुए श्रन्तःकरण वाला पुरुष में कर्त्ता हूँ ऐसा मान लेता है।

तस्ववित्तु महाबाहो गुणकर्मविभागयोः ।

गुणा गुणेषु वर्तेन्ते इति मत्वा न सज्जते ॥ ॥ २८ ॥ ३ ००

परन्तु हे महाबाहु ! गुगा विभाग श्रीर कर्म विभाग के तत्त्वों का जानने वाला ज्ञानी पुरुष 'सम्पूर्ण गुगा गुगा में बरत रहे हैं' ऐसा मान कर श्रासक नहीं होता।

मदाऽध्यक्षेण मकृतिः स्यते सचराच्रम् ।

हेतुनाऽनेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्तते II १०॥ ९ अ०

हं कौन्तेय, मेरी [ परमात्मतत्त्व की ] अध्यक्तता से श्रकृति चराचर जगत् को रचती है। इस हेतु से जगत् सदा परिवर्तित होता रहता है।

पकृत्यैव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्पशः।

यः पश्यति तथात्मानमकर्तारं स पश्यति ॥ २९॥ १२ ४०

श्रीर जो पुरुष समस्त कर्मा को सब प्रकार से प्रकृति से ही किये हुए देखता है तथा श्रात्मा को श्रकर्ता देखता है, वहीं देखता है, श्रर्थोत् वहीं तत्त्वज्ञानी है।

सत्त्वं रजस्तम इति ग्रुणाः मक्कतिसम्भवाः ।

निवध्नन्ति महाबाहो देहे देहिनमञ्चयम् ॥ ५ ॥ १४ अ०

हे महाबाहो, सत्, रज श्रीर तम यह प्रकृति से उत्पन्न हुए तीनों गुण श्रविनाशी श्रात्मा को [श्रविवेक से ] शरीर में बॉधत हैं।

नान्यं गुरोभ्यः कर्तारं यदा द्रष्टानुपश्यति ।

गुणेभ्यश्र परं वेति मद्भावं सोऽधिगच्छति ॥ १६॥ १६ अ०

जब पुरुष गुणों [त्रिगुणात्मक प्रकृति ] के सिवाय किसी दूसरे को कर्त्ता नहीं देखता है श्रीर तीनों गुणों से श्रतीत परम [ ग्रुद्ध श्रात्मतत्त्व ] को तत्त्व से जान लेताहै वहीं मेरे खरूप [ परमात्मतत्त्व ] को प्राप्त होता है।

> ग्रुणानेतानतीत्य त्रीन्देही देहसम्रद्भवान् । जन्ममृत्युजरादुःवैर्विद्यक्तोऽमृतमश्चते ॥ २०॥ ३५ ॥ ॥

देह की स्वामी [पुरुष] इन स्थूल, सूक्ष्म श्रीर कारण इरीर की उत्पत्ति के कारण तीनों गुर्णों को उर्लघन करके जन्म, मृत्यु श्रीर बुदापं के दुःस्वों की [भ्रान्ति से ] सुक्त होकर श्रमृत को प्राप्त होता है।

# उदासीनवदासीनो गुणैयों न विचान्यते।

गुणा बतेन्त इत्येव योऽवतिष्ठति नेंगते ॥ २३॥ १४ ४०

जो उदासीन के समान [सानों भाव से ] स्थित हुआ [ जीवन यात्रा करता हुआ ] गुर्ह्यों से विचलित नहीं किया जा सकता है और जो गुर्ह्या गुर्ह्यों में वर्तते हैं ऐसा समभ कर स्थिर [शान्त] रहता है, [उस स्थिति से ] चलायमान नहीं होता है [वह गुर्ह्या-तीत कहलाता है]।

#### ब्रह्मसूत्र में योग साधन की शिक्षा

आसीनः सम्भवात् ॥ (ब्रह्मसूत्र ४।१।७) ॥ दांका—उपासना के मानसिक होने सं शरीर स्थिति का श्रानियम है। इस पर बतलाते हैं कि उत्तर—उपासना किसी श्रासन से बैठकर करनी चाहिये क्योंकि एक प्रत्यय का प्रवाह करना उपासना है और उसका चलते या दौड़ते हुए पुरुष में सम्भव नहीं है क्योंकि गित श्रादि चित्त में विद्यंप करने वाले हैं। खड़े रहने वाले का भी मन देह के धारण करने में व्यय रहता है। इसलिये वह सूक्ष्म वस्तु के निरीचण करने में समर्थ नहीं होता, लेटे हुए का मन भी सम्भव है कि श्रकस्मान ही निद्रा से विवश हो जाए किन्तु बैठा हुआ पुरुष इस प्रकार के बहुत से दोषों का परिहार भली भान्ति कर सकता है। इस लिये उस उपासना का होना सम्भव है ( शांकरभाषार्थ )

ध्यानाच्च ( ब्रह्मसूत्र ४। १। ८) ॥ श्रौर एक प्रत्यय का प्रवाह करना ही 'ध्यायति' ( ध्ये धातु ) का श्रथं है श्रौर 'ध्यायति' शब्द, जिनकी अङ्ग चेटाएं शिथिल हों दृष्टि शिथिल हो श्रौर चिन् एक ही विषय में श्रासक हो उनमें उपचार से योजित होना दिखाई देता है। जैसे कि बगुला ध्यान करता है, जिसका प्रिय विदेश में गया है वह स्त्री ध्यान करती है। वैठा हुआ पुरुष श्रायास रहित होता है इससे भी उपासना बैठे हुए का कमे है। (शांकरभाषार्थ)

अचलरवं चापेच्य ।। (ब्रह्मसूत्र ४ । १ । ९) ।। और 'ध्यायतीव पृथिवी' (पृथिवी मानो ध्यान करती है) इस श्रुति में पृथिवी स्त्रादि में त्रचलत्व की स्त्रपेत्ता से ही 'ध्यायति' शब्द का प्रयोग होता है और वह उपासना बैठे हुए का काम है इसमें लिङ्ग है (शांकरभाषार्थ)

स्मरन्ति च ॥ (ब्रह्मसूत्र ४। १। १०)॥ 'शुचौदेशे प्रतिष्ठाप्य क्षिरमासनमासनतः' (पित्र देश में अपना क्षिर आसन स्थापित करके, इत्यादि स्पृति वचन से शिष्ट लोग उपासना के श्रङ्गरूप से श्रासन का विधान करते हैं। इसीसे योग शास्त्र में पद्मक श्रादि आसनों का उपदेश है। (शाङ्करभाषार्थ)

यत्रेकाव्रता तत्रा अविशेषात् ॥ ( त्रहासूत्र ४। १। ११) ॥ विशेषता न पाए जाने से जहां चित्त एकाव्र होसके उसी देश में बैठ कर समाधि लगावे स्रथवा उपासना करे अर्थात् समाधि अथवा उपासना का सम्बन्ध चित्तवृति निरोध से है। किसी दिशा, काल और वेश विशेष से नहीं।

जिस दिशा, देश या कालमें उपासक का मन सहज में ही एकाम हो उसी दिशा श्रादि में उपासना (ध्यान) करना चाहिये। क्योंकि पूर्व दिशा, पूर्वाङ्ग, पूर्व देश की तरफ, निम्न स्थान त्यादि के समान यहां विशेष का अवरा नहीं है, क्योंकि त्रभीष्ट एकामता सर्वन्न तुल्य है। परन्तु कितने ही विशेष भी कहते हैं। यथा—

समेशुचौ शर्कराविहन बालुका विविजिते शब्दजलाश्रयादिभिः। मनोऽनु-कुले नतुचल्लुपीडने ग्रुहानिवाताश्रयणे प्रयोजयेतु ॥ २००१ २०००

अर्थः—सम स्रौर पित्रत्र, सूक्ष्म पाषाए, बिह्न स्रौर रेती से वर्जित शब्द स्रौर जलाशय स्रादि से वर्जित, मनके स्रतुकूल स्रौर नेत्रों को पीड़ा न देने वाले निर्वात या एकान्त प्रदेश में बैठ कर योग साधन करें।

इस पर कहते हैं - ठीक है, इस प्रकार का नियम है, परन्तु ऐसे नियम के रहने पर भी विशेष में नियम नहीं है, ऐसा सुहद् होकर श्राचार्त्य कहते हैं। 'मनोऽनुकूले' 'मनके श्रमुकूल' यह श्रुति जहां एकाप्रता है, वहीं, ऐसा इतना ही दिखलाती है। ( शांकरभाषार्थ)

#### श्रिप च संराधने मत्यत्तानुमानाभ्याम् ॥ (१० स्०३ । २ । २४) ॥

अर्थः -- उक्त परमात्मा को कोई धीर पुरुष समाधि दशा में जान सकता है। यह "कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैत्तदावृत्त चश्चरमृतत्त्वमिच्छन्"। (क०४।१) "ज्ञानप्रसादेन विद्युद्धसत्त्वस्ततस्तुतं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः"। (मु०३।१।८) यं विनिद्रा जितश्वासाः सन्तृष्टाः संयतेन्द्रियाः।

ज्योतिः पश्यन्ति युश्वानास्तरमै योगात्मने नमः॥ इत्यादि श्रुति स्त्रीर समृति से

जाना जाता है।

श्रधान् समस्त प्रपश्च से शून्य श्रीर श्रव्यक्त इस श्रात्मा को योगी लोग संराधन समय में देखते हैं। संराधन समय में योगी लोग परमात्मा को देखते हैं, यह कैसे समका जाता है ? प्रत्यक्त श्रीर श्रनुमान से, श्रुति श्रीर स्मृति से जाना जाता है, क्योंकि 'कश्चिद्धीरः० (जिसकी नेत्रादि इन्द्रियां विषयों से व्यावृत होगई हैं ऐसा श्रमुत का चाहने वाला कोई विवेकी पुरुष प्रत्यगात्मा को देखता है) 'ज्ञानश्चादेन विशुद्धसल्व०' (ज्ञान की निर्मलता से जिसका श्रन्तःकरण विशुद्ध हुशा है वह ध्यान करता हुशा सब श्रवयव भेद से वर्जित श्रात्मा को देखता है।) इत्यादि श्रुतियां हैं। उसी प्रकार—

"यं विनिद्रा जितश्वासाः" (निद्रा रहित श्वास को जीते हुए मसुध्य, जिसकी इन्द्रियां संयम में है भ्यान करते हुए जिस ज्याति को देखते हैं, उस योग लश्य आसा को नमस्कार है, उस सनातन भगवान को योगी सम्यक् रूप से देखते हैं इस प्रकार की स्वृतियां भी हैं। (शांकरभाषार्थ)

### होनों मीमांसाओं के ग्रन्थकार आचार्यों का समय और उन से पूर्व आचार्यों के नाम—

उत्तर मीमांसा ऋर्थात ब्रह्म सूत्रों के कत्ती महर्षि बादरायण हैं। इनके सम्बन्ध में ऐसा निश्चय प्रसिद्ध और अचलित है कि यही पराशर ऋषि के पत्र कृष्ण है पायन वेद व्यास हैं जो महाभारत के समय में हुए हैं। जिन्होंने करुत्तेत्र में होने वाले युद्ध की सारी घटनात्री से वृतराष्ट्र को जानकारी करात रहने के लिय सञ्जय को दिव्य दृष्टि दी थी स्त्रीर जो स्वयं महाभारत श्रीर गीता के रचयिता बतलाय जाते हैं । कपिल सुनि, श्रासरि, पञ्चशिख, जैगीशब्य, वार्षगरय, जनक और पराशर इन सब प्राचीन त्र्याचाय्यों ने क्रमशः सांख्यज्ञान में निष्ठा प्राप्त करके जगत में उसका प्रचार किया था। वारू व में सांख्य ही अपने व्यापक रूप में उपनिषदों की प्राचीन बेदान्त फिलास्फी है। श्रीर जिसको पिछले काल के साम्प्रदा-यिक आचार्या ने जिनका हम आगे वरान करेंगे अपने सम्प्रदाय की संकीराता में संकचित करके दर्शाया है वह सब नवान बेदान्त विचार हैं। बादरायण के अर्थ बादरि का पत्र हैं । इससे सिद्ध होता है कि पराशर ऋषि का दूसरा नाम बादरि था । बादिर आचाय्ये का नाम ब्रह्मसूत्रों में चार वार (१।२।३०,२) १।११,४।३।७,४।४।१०) त्राया है त्रोर जैमिनि के मीमांसा सुत्रों में भी चार स्थानों (३।१।३,६।१।२७,८। ३। ६, ९। २। ३०) में त्र्याया है। इससे सिद्ध होता है कि बादिर ऋषि ने कर्म मीमांसा श्रीर ज्ञान मीमांसा दोनों पर सूत्र प्रन्थ बनाए थे। इन के मत में वैदिक कर्म में सबका श्रिधिकार है। उसमें जन्म से जाति भेद को कोई स्थान नहीं दिया गया है।

बादरायण के अग्र सूत्र में जैमिनि का नाम (१।२।२८, १।२।३१,१।३। ३१,१।४। १८,३।२।४०,३।४।२०,३।४।१२,३।४।१८,३।४।१८,४।१।१२,४।४।१८,३।४।११,४।१८।११।११,४।४।११) ग्यारह वार आया है। औडुलोमि आवार्ष्य का नाम (अव सू०१।४।११,३।४।४५,४।४।६) में तीन वार आया है और काश करत आवार्ष्य का नाम (अग्र० सू०१।४।१४) में एक वार आया है। आत्रेय आवार्ष्य का नाम (अग्र० सू०३।४।४४) में और जैमिनिदरोन में (४।३।१८,६।१।२६) दो वार आया है। आवार्ष्य अशमरध्य का नाम (अग्र० सू०३।४।१४।१४) में और जैमिनिदरोन में (४।३।१८,६।१।१०) और जैमिनिस्त्र (३।५।१६) में आया है। आवार्ष्य कार्ष्यिन का नाम (अ० सू०३।१।६) और जैमिनिस्त्र (३।५।१६) में आया है। आवार्ष्य कार्योजिन का नाम (अ० सू०३।१।९) और (मामांसा सूत्र ४।३।१७,६।७।३५) में आया है। इससे सिद्ध होता है कि जैमिन सूत्र और वादरायण सूत्रों से पूर्व दोनों पूर्व मीमांसा और उत्तर मीमांसा पर वहुत से प्राचीन आवार्थों के सूत्र विग्रमान थे और परस्पर विवारों में मतमेद भी

पांचों अक्षमय, प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय कोशों का विस्तारपूर्वक वर्णन बोगदर्शन समा॰ पा॰ स्॰ १७ वि॰ व॰ में, तीनों स्थूल, सुक्षम, कारण शारीरों का समाधिपाद सूच २८ के विशेष वक्षम्य में, पुनर्जन्म का साधनपाद सूत्र १३ के, विशेष वक्षम्य में, और देख्यान पितृवाण आदि का वि॰ पा॰ स्॰ ३९ वि॰ त्र॰ में देखें।

था, क्योंकि ऐसे गूढ़ विषयों में विचारों की भिन्नता का होना स्वाभाविक ही है। किन्तु उन सूत्रों के भाष्यकार नवीन साम्प्रदायिक त्राचार्क्यों की कटान (Controversy) की रौली के विकद्ध वे अपने विचारों से भिन्नता रखने वाले त्राचार्क्यों के मत को त्रादर और संमान से दिखलाते थे।

#### वेदान्त पर भाष्यकार श्राचार्यों के नवीन सम्प्रदायः—

प्राचीन समय में उपनिषद् वेदान्त कहलाते थे। किन्तु वे भिन्न भिन्न समय में भिन्न भिन्न म्हांषयों द्वारा प्रचार किये गये तथा बनाए गए थे। इसलिये उनकी विचार भिन्नता को जिसका होजाना स्वाभाविक था जब बादरायण् त्र्याचार्य्य ने त्र्यपन नद्या सुत्रों में सब उपनिषदों की विचारिकता सिद्ध कर दी तब यह ब्रह्म सूत्र भी उपनिषदों के समान ही भामाणिक माना जाने लगा। इन्हीं बादरायण् त्र्याचार्य्य द्वारा व्यास नाम से भगबद्गीता में सारे उपनिषदों का सार श्रति निपुणता से समकाया गया है। इस लिये त्र्यन्त में उपनिषद् ब्रह्म सूत्र श्रीर भगबद्गीता यह तीनों प्रस्थानत्रयी नाम से वेदान्त के मुख्य प्रामाणिक प्रम्थ माने जाने लगे। बौद्ध धर्म के पतन के पश्चात् प्रत्येक नवीन सम्प्रदाय के प्रवर्तक श्राचार्य्य को वेदान्त के प्रस्थानत्रयी के इन तीनों भागों पर त्र्यपन सम्प्रदाय के पिद्धान्त के श्राचार्य्य को वेदान्त के प्रस्थानत्रयी के इन तीनों भागों पर त्रपन सम्प्रदाय के सिद्धान्त के श्राचार पर भाष्य लिख कर यह सिद्ध करने की श्राचारयकता हुई कि उस का सम्प्रदाय वेदान्त के श्राचार पर भाष्य लिखने की रीति चल पड़ने पर भिन्न २ पिएडत श्रपने २ सम्प्रदायों के भाष्यों के श्राचार पर टीकाएँ लिखने लगे। इसके परिणाम स्वरूप नवीन वेदान्त के पांच सम्प्रदाय श्रीत, विशि राह्येत, हैंत, हुद्धाह्रीत, हैताह्रीत के सिद्धान्तों के श्राचार पर लगभग पांच हिन्न कोण से ब्रह्म सुत्रों पर भाष्य किये गए हैं।

### ब्रह्मसूत्र पर भाष्यकार श्री० स्वामी शङ्कराचार्य्य का ऋद्वेत सिद्धान्तः—

अद्वैत सिद्धान्त—१. ऑखों से दिखलाई देने वाले सारे जगत् अथात् सृष्टि के पदार्थों की अनेकता सत्य नहीं है। वास्तव में यह सब एक ही शुद्ध चैतन्य सत्ता (तत्त्व) है जो निर्मुण, निष्योप, शुद्ध ज्ञान स्वरूप है जिसको परमद्भा वा परमात्मा कहते हैं। २ परमात्मा के साथ अनादि से एक विरोप शक्ति है जिसको माया अथवा अविद्या कहते हैं जो न सत् हें और न असन् अर्थान् आंतर्वचनीय है। ब्रह्म इस सारे अनेक विष्ण जङ्गेतन सृष्टि के प्रपञ्च को इसी अविद्या अथवा माया द्वारा रचता है जिस प्रकार मायाची मदारी अपनी माया शक्ति से नाना प्रकार के जड़ चेतन पदार्थों को प्रकट करके दिखलाता है जो अपनी वास्तविक सत्ता नहीं रखते हैं, केवल आनित मात्र होते हैं। ३. इसलिये माया सम्बद्ध ब्रह्म ही इस जगत् का अभिन्न निमित्त उपादान कारण है। माया के सम्बन्ध से ब्रह्म को ईश्वर कहते हैं, और अविद्या के सम्बन्ध से जीव। ४. जीव अविद्या के कारण अपने ब्रह्म स्वरूप अर्थान् शुद्ध ज्ञान स्वरूर को भूल कर युद्धि, अहंकार, मन, इन्द्रियों और शरीर आदि की उपापोयों को अपना वास्तविक सरूप समक्त कर उनकी अवस्थाओं को अपनी अवस्था मान लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अरुपनि अवस्था मान लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पनि अवस्था मान लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पन्नता, अस्पन्नति अवस्था मान लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पन्नति अस्पना मान लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पन्नति अस्पन्नता, अस्पन्नति स्वरूप सामक लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पन्नति स्वरूप सामक लेता है। इस अध्यास के कारण अस्पन्नता, अस्पन्नति स्वरूप

डित्तर मीमांसा

परिक्षित्नता की सीमा में श्राकर कर्ता श्रीर भोग्ता बन जाता है श्रीर सकाम कर्मों द्वारा पुराय श्रीर पाप को सञ्चय करता हुआ श्रावागमन के चक्र में फंसकर उनके फलों को भोगता है। '४. श्रात्मा श्रीर परमात्मा श्रथवा जीव श्रीर ब्रह्म की एकता के श्रानुभव सिद्ध पूर्ण झान से श्रविद्या का नाश हो जाने पर शरीर, इन्द्रियों, मन, श्राहंकार श्रीर बुद्धि श्रादि उपाधियों में से श्रात्मभाव मिट जाता है, जिसके उपरान्त कर्ता भोक्ता का श्रभमान निष्टृत्त हो जाने पर कर्म, उनके फलों श्रीर श्रावागमन से मुक्ति पाकर परिश्चिन्तता श्रीर श्रव्यक्ता की सीमा की तोड़ कर श्रपने श्रवन्त शुद्ध झान स्वरूप में श्रविद्यात हो जाता है। यह श्रद्ध त सिद्धान्त कडलाता है इसको निर्विशेषाद्ध त भी कहते हैं। इस सम्प्रदाय के श्रावाण्य श्रीर स्वामी शङ्कराचार्य्य दृए है जिनके सम्बन्ध में कई इतिहास लेखकों द्वारा यह विश्चित किया गया है कि इन्हों ने विक्रमी सम्बन् ८४५ तदनुसार ७८८ ई० सन् में जन्म महरा किया था श्रीर ३२ वीं वर्ष में वि० सं० ८७८, ई० सन् ८२० में शरीर त्याग किया था। किन्तु श्री स्वामी द्यानन्दजी महाराज ने स्वामी शंकराचार्य्य का समय श्राज से २२०० वर्ष पूर्व माना है।

श्री स्वामी शंकराचार्य्यजी श्रपने समय के श्राह्मिताय विद्वान् थे । ब्रह्म सूत्रों के संस्कृत में जितने भाष्य हुए हैं उनमें सब से श्राधिक प्रचित्त श्रीर प्रसिद्ध श्री स्वामी शंकराचार्य्य का है श्रीर शंकर प्रतिपादित मत ही सामान्य रूप से वेदान्त सममा जाने लगा है। किन्तु बहुत से विद्वानों का विचार है कि स्वामी शंकराचार्य्यजी ने श्रपनी खालौकिक बुद्धि श्रीर विशा को वादरायण सूत्रों के श्राशय को स्पष्ट करने की श्रपेका श्रपम प्रवर्तित सम्प्रदाय के मगडन श्रीर श्रपने से भिन्नता रखने वाले मतों के खगडन में श्रिक प्रयोग किया है।

डाक्टर घाटे ने 'वेदांत' नामक अंमेजी पुस्तक में शंकर, रामानुज, निम्बार्क, मध्व तथा बहुम के व्याख्यानों का तारतम्य अनुशीलन कर मूल सूत्रों के प्रतिपाद्य सिद्धान्तों को खोज निकालने का यत्न किया है। उनकी सम्मति में शंकराचार्य्य के अनेक सिद्धान्तों की पुष्टि सूत्रों से नहीं की जा सकती। कार्य कारण के सम्बन्ध में सूत्रकार 'परिखामवाद' के पत्तपाती प्रतीत होते हैं न कि 'विवर्तवाद' के। 'आत्मकृत: परिखामान्' (ब्र० सू० १। ४। २६) में सूत्रकार ने परिखाम शब्द का स्पष्ट निर्देश किया है।

प्रसिद्ध पाधात्य पिष्डत थीवां ने शंकराचार्ध्य क्रत भाष्य के स्वरचित अनुवाद की भूमिका में शंकराचार्ध्य की व्याख्या के सम्बन्ध में लिखा है कि "वादरायण का दार्शनिक सिद्धान्त शंकराचार्ध्य के क्यास्त्रा के सम्बन्ध में लिखा है कि "वादरायण का दार्शनिक सिद्धान्त शंकराचार्ध्य ने अपने शुष्क निर्विशेष अद्भैत सिद्धान्त का प्रचार करने के लिये वादरायण के उत्पर अपने मत का आरोप किया है, इसलिय बद्धासूत्र के शांकर भाष्य को पढ़ने से सूत्रकार का वास्तविक सिद्धान्त नहीं मान्द्रम हो सकता"। इनकी समालोचना के अनुसार ही पूर्ववर्ती बहुत से समालोचकों ने स्वामी शंकराचार्थ्य के विषय में ऐसा ही मत प्रकट किया है। प्राचीन काल के रामानुजाचार्थ्य ने भी बद्धासूत्र के व्याख्यान के प्रसंग में स्वामी शंकराचार्थ्य

के व्याख्यान के उत्पर विभिन्न स्थलों पर दोष दिखलाए हैं। रामानुजाचार्व्य के पूर्ववर्ती आचार्व्य भास्कर ने अपने भाष्य के आरम्भ में लिखा है कि "इंकराचार्य्य ने सूत्रकार के अभिप्राय को गुप्त करके अपना सिद्धान्त ब्रह्म सूत्र के भाष्य के बहाने प्रकट किया है।"

सम्भव है उपरोक्त समालोचनाओं में बहु उक्ति से काम लिया गया हो, क्योंकि ब्रह्मसूत्र के भाष्यकारों में अपने सम्प्रदाय से भिन्न विचार वालों के प्रति प्रायः ऐसी ही शैली चल निकली है। किन्तु वादरायण के मूल सूत्रों पर साम्प्रदायिक पच्चपात से रहित हो कर स्वतन्त्र विचार से हिंदे डालने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि अन्य सब दर्शनकारों (न्याय, वैशेषिक, विशेषकर सांख्य और योग के हिंदे उनमें भी सांख्य और योग के हैं ते सिद्धान्त का ही प्रतिपादन किया गया है जो स्वामी शङ्कराचार्य की अद्भुत विद्वत्ता द्वारा निर्विशेष अद्वैत सिद्धान्त के रूप में दिखलाया गया है।

ब्रह्म सूत्र में वैदिक दर्शनों का खराडन नहीं प्रत्युत श्रुतियों के साथ उनका समन्वय है और बादरायण से लगभग अदाई हजार वर्ष पश्चान् भगवान बुद्ध का जन्म हुआ है; जिनके सम्प्रदायों का ब्रह्म सूत्र के शाङ्कर भाष्य में खराडन किया गया है।

वास्तव में यह वात प्रतीत होती है कि म्ह्यामी शङ्कराचार्य्य के समय में सारे भारन-वर्ष में नास्तिकता फैल रही थी और अवैदिक मतमतान्तरों का सब और प्रचार था। तान्त्रिक सम्प्रदाय, पाशुपत और पाश्चरात्र तथा शाक्तमत वालों की नास्तिकता बढ़ रही थी। बौद्ध धर्म जो एक प्रकार से सांख्य और योग का ही रूपान्तर है जिसके निवृति मार्ग में भगवान हुद्ध ने अन्वय व्यतिरेक करते हुए समाधि द्वारा नेति नेति रूप ( सर्व वृत्ति निरोध रूप) सक्ष अवस्थिति प्राप्त करना सिखलाया था सौत्रान्तिक, वैभाषिक, योगाचार माध्यिमिक आदि सम्प्रदायों में विभक्त होकर अपने उब आत्म और चैतन्यवाद से विच्युत होकर जड़वाद की ओर सुक रहा था और बहुत सम्भव है कि इस जड़वाद के प्रभाव में उस समय के कोई २ दाशिनिक विद्यान भी वैदिक दर्शनों से अनीश्वर वाद को सिद्ध करने में प्रवृत हो रहे हों। इसलिय इस सारे अवैदिक और नास्तिक वातावरण को वैदिक धर्म में परिवर्तित करने के लिये स्थामी शंकराचार्य को पाशुपत पाश्वरात्र और शाक्त सम्प्रदायों के साथ २ वैदिक दर्शनों के भी खराडन की आवश्यकता हुई हो और जड़वाद के स्थान में अद्भैत चैतन्यवाद स्थापन करना आवश्यक समभा हो। यहाँ वैदिक दर्शनों विशेषकर सांख्य और योग के देत सिद्धान्त को संत्तेष से वतलाकर उसकी शङ्कर के अद्भैत सिद्धान्त से सामान्यरूप से तुलना दिखला देना पाठकों की जान कारी के लिये जिय वितात होता है!—

सं ख्य योग का द्वेत सिद्धान्त:—चेतन श्रीर जड़ दो श्रनादि तस्त्व हैं। चेतन तस्त्व (पुरुष) अपरिणामी, निष्क्रिय, निर्विकार, ज्ञान स्वरूप क्रूटस्थ नित्य है। जड़ तस्त्व (मुलप्रकृति) त्रिगुणात्मक सिक्रय श्रीर परिणामी नित्य है। चेतन तस्त्व की सिन्निधि से जड़ तस्त्व में एक प्रकार का ज्ञान नियम श्रीर व्यवस्था पूर्वक विरूप श्र्यांत् विषम परिणाम हो रहा है। सस्त्व में क्रिया मात्र रज श्रीर उस क्रिया को रोकने मात्र तम का सब से पहिला विषम परिणाम महत्तस्त्व कहलाता है। यही महत्तस्त्व सस्त्व की विश्वदाता से श्रपने

समाष्ट्र रूप में विशाद सत्त्वमय चित्त कहलाता है जिसमें समाप्टि श्रहंकार बीज रूप से रहता है। यह ईश्वर का चित्त है और श्रापने व्यष्टि रूप में सत्त्वचित्त कहलाते हैं जो संख्या में श्चनन्त हैं जिनमें व्यष्टि श्रहंकार बीज रूप से रहते हैं। ये जीवों के चित्त हैं। चेतन तत्त्व में अपने ज्ञान के प्रकाश डालने की और महत्तत्त्व में उस को प्रहण करने की योग्यता अनादि चली श्रारही है। पुरुष से प्रकाशित श्रथवा प्रतिविभिन्नत समिट चित्त समिट श्रास्मिता श्रीर व्यष्टि चित्त व्यष्टि अस्मिता कहलाते हैं। पुरुष निष्क्रिय होता हन्ना भी अपने चित्त का दृष्टा है श्रर्थात चित्त में उसके ज्ञान के प्रकाश में जो कुछ भी हो रहा है वह उसे स्वयं ज्ञात रहता है। व्यप्ति चित्त के सम्बन्ध से चेतन तत्त्व का नाम जीव है जो संख्या में श्रानन्त श्रीर श्रल्पन हैं श्रीर समष्टि चित्त के सम्बन्ध से चेतनतत्त्व का नाम ईश्वर श्रपर ब्रह्म. सग्रण बहा और शबल बहा है जो एक और सर्वज्ञ है। अपने शुद्ध खरूप से चेतन तत्त्व का नाम परमात्मा, निर्माण ब्रह्म, शुद्ध, ब्रह्म श्रीर परब्रह्म है। पुरुष शब्द का प्रयोग जीव देश्वर ख़ौर परमात्मा तीनों अर्थों में होता है। दसरा विषम परिणाम छहंकार है अर्थात पुरुष से प्रकाशित अथवा प्रतिविभिन्नत महत्तत्त्व ही रज और तम की अधिकता से विकृत होकर छाहंकार रूप से व्यक्त भाव में बहिएेख हो रहा है। यह छाहंकार हां छाहंभाव से एकत्त्व, बहत्त्व, व्यष्टि और समिटि रूप सर्वे प्रकार की भिश्ता का उत्पन्न करने वाला है। विभाजक श्रहंकार से ग्रहण और ग्राह्म रूप दो प्रकार के विषम परिएाम हो रहे हैं। अर्थात विभाजक अहंकार सत्व में रज और तम की अधिकता से विकृत होकर महरण रूप ग्यारह इन्द्रियाँ ( पांच ज्ञान इन्द्रियां पांच कर्म इन्द्रियां ग्यारहवां इनका नियन्ता मन ) श्रीर सत्त्व में रजतम की कछ विशेषता के साथ श्रधिकता से विकृत होकर परस्पर भेट वाली पांच तन्मात्राश्रों में विकृत होकर बहिमेख होरहा है। पांचवां विषम परिशाम पांच स्थल भूत हैं अर्थात अहंकार से व्याप्त पांचों तन्मात्राएं ही सत्त्व में रज और तम की श्राधिकता से विकृत होकर पांचों सदम श्रीर स्थल भूतों में व्यक्त भाव से बहिर्मेख हो रही हैं। इस प्रकार बहिर्मुखता में महत्तत्त्व की श्रपेका श्रहेकार में, श्रहंकार की श्रपेका ग्यारह इन्द्रियों और पांचों तन्मात्रात्रों में और तन्मात्रात्रों की अपेत्ता पांचों सूक्ष्म और स्थल भतों में क्रमश रज तथा तम की मात्रा बढ़ती जाती है और सत्त्व की मात्रा कम होती जाती है यहां तक कि स्थल जगत श्रीर स्थल शरीर में रज तम का ही व्यवहार चल रहा है। सत्त्व केवल प्रकाश मात्र ही है और महत्तत्त्व में प्रकाशित अथवा प्रतिविभ्वित चेतन तत्त्व भी उपरोक्त राजसी तामसी त्रावरणों में त्राच्छादित होता दृत्रा स्थल शरीर श्रीर भौतिक जगत में केवल मलक मात्र ही दिखलाई दे रहा है। यह सब अवरोह क्रम ( Descent ) है । इससे उल्टे आरोह कम ( Ascent ) में जितनी अन्तर्भुखता बढ़ती जावेगी उतनाही रज तथा तम का विद्येप आवरण हट कर सत्त्व का प्रकाश बढ़ता जावेगा श्रीर उस प्रकाश में चेतन तत्त्व की श्रिधिक स्पष्टता से प्रतीति बढती जावेगी। इस प्रकार श्वन्त में गुणों के सब से प्रथम विषम परिणाम रूप चित्त की भी सर्व वृत्ति निरोध द्वारा श्रपने कारण में लीन करके शुद्ध चेतन खरूप में श्रवस्थित प्राप्त की जा सकती है।

व्यष्टि चित्तों में जो लेश मात्र तम है उस लेश मात्र तम में बीज रूप से श्रावद्या विद्यमान है। इस श्रावद्या क्लेश से कमशः श्रास्मता, राग, द्वेष, श्राभिनवेश क्लेश और उससे सकाम कमें, सकाम कमों से उन्हीं के श्रानुसार कमोशय के श्रानुसार जन्म श्रायु और भोग तथा उनमें सुख और टु:ख उत्पन्न होता है। सम्प्रज्ञात समाथि की चारों भूमियों वितर्क, विचार, श्रानन्द और अस्मिता श्रानुता में ये सब क्लेश तनु श्राथीत् शिथिल होजाते हैं और उसकी उच्चतम श्रावस्था विवेक ख्याति में सत्त्व की विशुद्धता से सारे क्लेश श्रानुता साई अपने श्रावद्या सिहत दग्ध बीज तुत्य हो जाते हैं। श्राव वही तम श्रापने श्रावद्या रूप धर्म को छोड़ कर इस सब से उबतम सात्त्विक वृत्ति को थिर रखने में सहायक होता है। सर्व वृत्ति निराध रूप श्रामुग्नात समाधि में श्रापने धर्मी (उपादान कारण्) चित के श्रापने कारण् में लीन होने के साथ दग्ध बीज रूप श्राविद्या छेश का भी लय हो जाता है। तब द्रष्टा की शुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रावस्थित होती है।

### शंकर के निर्विशेष श्रद्धेत सिद्धान्त श्रीर सांख्य योग के द्वैत सिद्धान्त में तुलनाः-

वैदिक दर्शनकारों ने जहां चेतन तत्त्व को निमित्त कारण और जड तत्त्व को इस जगत का उपादान कारण बतलाया है वहां शंकर ने चेतन तत्त्व को ही जगत का ऋभिन्न निमित्त उपादान कारण माना है। शङ्कर ने ब्रह्म सूत्र के भाष्य में एक स्थान पर सांख्य के इस श्राचेप को कि चेतन तत्त्व से जड़ तत्त्व कैसे उत्पन्न हो सकता है ( अर्थात चेतन तत्त्व जब तन्त्र का उपादान कारण नहीं हो सकता ) इस प्रकार निवारण किया है कि जैसे तुम्हारे श्राज्यक्त मूल प्रकृति से ज्यक्त महत्तत्त्व श्रहंकारादि उत्पन्न होते हैं वैसे ही चेतन तत्त्व से जड़ तत्त्व उत्पन्न हो सकता है । किन्तू सांख्य योग का जड़ तत्त्व मूल प्रकृति त्रिगुणात्मक है। सत्व में रज श्रीर तम जितना बढ़ता जाता है उतनी ही स्थलता श्रीर जितना रज और तम कम होता जाता है उतनी ही सक्ष्मता बढती जाती है। स्थलता के कम को ज्यक्त होना और सक्ष्मता के क्रम को श्रव्यक्त होना कहते हैं । इसलिये सारा सक्ष्म और स्थल श्रर्थात् श्रव्यकत श्रीर व्यक्त संसार तीनों गुणों का ही परिणाम है। किन्त एक अपरिएामी निर्विकार कृटस्थ नित्य ब्रह्म में इन नाना प्रकार के विकारों श्रीर परिग्णामों का होना कैसे सम्भव हो सकता है। इसलिये शंकर को भी जगत के उपादान कारण त्रिगुरणात्मक प्रकृति के स्थान में ब्रह्म के साथ एक अनादि तत्त्व माया अर्थात् श्रविद्या का मानना श्रनिवार्थ्य हो गया, जिस के द्वारा ब्रह्म स्वयं श्रपरिगामी श्रीर निर्वि-कार रहता हुआ भी इस सारे संसार की रचना कर सकता है । जैसा कि शंकर भाव्य ज्यसंहार दर्शन श्रधिकरण सूत्र २४ में बतलाया है :--

श्रद्धेतं तत्वतो ब्रह्म तचाऽविद्या सहायवत्। नाना कार्यकरं कार्यक्रमोऽविद्यास्य शक्तिभिः॥

(ब्रह्म॰ स॰ अ॰ २ पा॰ १ अधि॰ ८ शांकर साल्य)

अर्थ:- "यद्यपि परमार्थतः ब्रह्म एक ही है, तथापि वह अविद्या की सहायता से श्रनेक विचित्र कार्यों को उत्पन्न कर सकता है। श्रीर श्रविद्या की शक्तियों से कार्य-क्रम की व्यवस्था हो सकती है।" इस माया अर्थात अविद्या की अलग सत्ता मानने में अद्वैत सिद्धान्त खरिडत होता था श्रीर श्रसत् मानने में इसके अन्तर्गत सारा संसार श्रुति स्पृति श्रीर खबं श्रपना श्रद्धेत सिद्धान्त श्रसत श्रीर मिध्या सिद्ध होता था इसलिय इसको श्रनिर्वचनीय नाम दिया गया जिसको न सत कह सकते हैं श्रीर न श्रसत् । इस प्रकार शहर की त्रिग्रणात्मक माया अर्थान अविद्या सांख्य की त्रिग्रणात्मक प्रकृति है । अनिर्व-चनीय अथवा सत् और असत् दोनों से विलक्षण कह देना केवल शब्दों का ही रूपान्तर है। दोनों सिखान्तों का इससे परे होकर श्रपने शुद्ध चेतन स्वरूप में श्रविधत होना श्रन्तिम ध्येय है। एक श्रीर मुख्य भेद इन दोनों सिद्धान्तों में यह है कि जहाँ सांख्य चेतन तत्त्व की सन्निधि से त्रिगणात्मक जड तत्त्व में खाभाविक ज्ञान नियम और ब्यवस्था पूर्वक किया का होना इस संसार की रचना का कारण बतलाता है वहां शंकर को बहा की स्वतन्त्रता स्वेच्छाचारिता श्रीर महिमा दिखलान के लिये यह मानना पड़ा कि ब्रह्म श्रपनी इच्छा से श्रीर श्रपनी महिमा दिखलाने के लिये शोबदेवाज मदारी के सदश श्रपनी श्रनादि माया अर्थान अविद्या से इस जगन की रचना करता है। इसमें नाना प्रकार के दोष आते हैं जिनका यक्ति द्वारा सन्तोष जनक उत्तर नहीं मिल सकता अर्थातः - (१) ब्रह्म को क्यों ऐसे जगत् केरचने की इच्छा होती है जिसमें दुःखही दुःख है और फिर स्वयं ही उससे मुक्ति पाने के लिये श्रांत स्मृति द्वारा उपदेश दिलवाता है। (२) यदि यह कहा जाय कि जगत और उसके श्रन्तरोत सुख दु:ख सब मिथ्या श्रीर भ्रम रूप ही हैं केवल एक ज्ञान स्वरूप ब्रह्म ही सत्य है ती बहा ने इस भ्रम को क्यों फैताया श्रीर निर्भान्त बहा में भ्रम फैसा ? (३) श्रविद्या से बहा जगत की रचना करता है और अविद्या ब्रह्म से अभिन्न है फिर अविद्या और जगत से छटकार। कैसे सम्भव हा सकता है ? (४) ब्रह्म की शक्ति रूप श्रविद्या से जगन की उत्पति है इस-लिये विद्या श्रर्थात ज्ञान द्वारा ही इससे मुक्ति हो सकती है; किन्तु श्रविद्या के श्रन्तर्गत होने के कारण सारे साधन श्रुति और स्मृति भी अविद्या रूप ही होंगे। विद्या और ज्ञान ब्रह्म से बाहिर कहां से लाया जा सकता है (५) सर्वेज्ञ ज्ञान स्वरूप ब्रह्म की शक्ति माया श्रर्थाम् श्रविद्या न होनी चाहिये। प्रत्यत निर्भान्त विद्या श्रीर सत्य ज्ञान होना चाहिये। (६) श्रीर यदि उसमें संसार के रचने की इच्छा भी हो तो वह निर्धान्त विद्या और सत्य ज्ञान के साथ हो न कि माया श्रीर श्रविद्या के साथ। (७) मदारी पैसा कमाने श्रथवा श्रपने से बड़े श्रादमियों को खश करने के प्रयोजन से शोबदे और तमाशे दिखलाता है। आप्त काम ब्रह्म को इस माया जाल फैलाने में क्या प्रयोजन है (८) यदि अपनी महिमा और प्रभुता दिखलाने के लिये, तो यह किसको दिखलाना ? जब कि एक ब्रह्म के सिवा दूसरा कोई है ही नहीं (९) यदि श्रपनी प्रभुता श्रीर महिमा दिखलाने के लिये जीवों को उत्त्वन्न करता है तो इस प्रकार की महिमा भौर प्रभुता दिखलाने की श्रभिलाषा होना ही महिमा श्रौर प्रभुता के श्रभाव को सिद्ध करता

है (१०) यदि बिना किसी ऋपने विशेष प्रयोजन के ब्रह्म द्वारा संसार की रचना केवल जीवों के कल्याग ऋर्थात् भोग ऋौर ऋपवर्ग के लिये स्वाभाविक मानी जावे तो यह सांख्य ऋौर योग का ही सिद्धान्त ऋा गया।

इस प्रकार जहां द्वैतवादी सांख्य योग सारे दोषों विकारों और परिणामों आदि को त्रिगुणात्मक प्रकृति में डालकर ब्रह्म का अद्वैत, तिर्दोष, तिर्विकार अपरिणामी, तिष्काम, निष्क्रम, कूटस्थ, तित्य, शुद्ध ज्ञान स्वरूप सिद्ध करता है और उस शुद्ध ज्ञानस्वरूप में अविश्वित अपना अन्तिम ध्येय ठहराता है वहां यह निर्विशेष अद्वैतवाद इन सारे दोषों का ब्रद्ध मारोप करके ब्रह्म को सदोष, विकारी, परिणामी, सिक्र्य, सकाम और अपनी महिमा दिखलाने और प्रतिष्ठा पाने का अभिलाषी, प्रस्वधर्मी, अज्ञान, अविद्या और अम युक्त सिद्ध करता है। किन्तु यद्यपि यह निर्विशेष अद्वैत सिद्धान्त व्यवहार दशा में इस प्रकार दोषपुक्त और युक्ति हीन है, तथापि यह भावना कि यह सारा द्रष्टच्य संसार मिथ्या अविद्या और अमरूप है केवल एक ब्रह्म ही सत्य है साथकों को साधन रूप से शुद्ध चेतन स्वरूप में अवश्वित अमरूप है केवल एक ब्रह्म ही सत्य है साथकों को साधन रूप से शुद्ध चेतन स्वरूप में अवश्वित अमरूप में में रोचक और सहायक प्रतीत होता है। इसीलिये बहुत से महात्माओं ने इस सिद्धान्त को अपनाया है और अपना रहे हैं। इसलिये सांख्य योग के देत वाद और शंकर के निर्विशेष अदैत वाद में अनितम लक्ष्य की प्राप्ति में कोई वास्त्विक अम्बर तहीं है।

#### २ ब्रह्म सूत्र के भाष्यकार श्री० रामानुजाचार्य्य का विशिष्टाद्वेत सिद्धान्त:—

शंकर से लगभग २५० वर्ष पश्चान् (जन्म विक्रम सं० १०७३ तद् नुसार ई० सन्० १०१६) श्री रामानुजाचार्य्य ने बिशिटाढेत सम्प्रदाय चलाया। इनका ब्रह्म सूत्र पर भाष्य 'श्री भाष्य' कहलाता है। प्रसिद्ध है कि ब्रह्म सूत्र पर एक श्रांत प्राचीन व्याख्या 'श्रुत्ति' अथवा 'क्रुतकोटि', नाम से बौधायन ऋषि की बनाई हुई थी किन्तु वह लुप्त हो चुकी थी, उसको टंक इमिई, गुहदेव श्रादि पूर्व श्राचार्यों ने संचेष किया था उसके श्राधार पर श्री रामानुज-श्राचार्य्य अपने श्री भाष्य को लिखा जाना श्रपने वेदार्थ संग्रह में बतलाते हैं 'भगवान् बौधायन की विस्तीर्ण वृत्ति का जो पूर्व श्राचार्थ्यों ने संचेष किया है उनके मत श्रनुसार सूत्रों का व्याख्यान किया जाता है''।

श्री खामी रामानुजाचार्य्य का विशि ग्राह्मैत सिद्धान्त—इस सम्प्रदाय का मत है कि शंकराचार्य्य का माया मिथ्यात्ववाद और श्राह्मैत सिद्धान्त दोनों मूठे हैं। चित अर्थात् जीव श्रीर श्राह्मित श्राय्य का माया मिथ्यात्ववाद और श्राह्मित सिद्धान्त दोनों मूठे हैं। चित अर्थात् जीव श्रीर श्राह्मित अर्थात् विषय, शरीर, इन्द्रियाँ श्रादि पांचों स्थूल भूतों से बना हुश्या भौतिक जगत् और महा ये तीनों यद्यपि भिन्न हैं तथापि चित श्रार्थात् जीव और श्राह्मित श्राध्य ( वृह० उप० ३।७) में कहा है कि यह सारा बाह्म जगत् शरीर हैं जैसा कि श्रान्तवामी श्राह्मका श्रार्थात् है। इस प्रकार से बिशिष्ट क्या एक ही है। इस प्रकार से बिशिष्ट क्या एक ही है। इस प्रकार से बिशिष्ट क्या से सहा को श्राह्मका को श्राह्मका श्राह्मका से सहा हो जाता है। इस सिद्धान्त के श्राह्मकार मोत्त में जीवात्मा ब्रह्म को प्राप्त होकर ब्रह्मके सहस्र हो जाता है न कि ब्रह्म रूप। पुरुषोत्तम, नारायण, वासुदेव श्रीर परमेश्यर ब्रह्म के पर्याय वाचक हैं। उपरोक्त सारी

बातों से सिद्ध होता है कि इस सम्प्रदाय में सगुण ब्रह्म श्रर्थात् श्रपर ब्रह्म = शबल ब्रह्म की प्राप्ति ही श्रपना लक्ष्य स्पना है जो योग की सम्प्रज्ञात समाधि का श्रन्तिम ध्येय हो सकता है।

### ३ ब्रह्म सूत्र के भाष्यकार श्री मध्याचार्य्य का द्वेत सिद्धान्तः —

श्री रामानुजाचार्य्य के १८२ वर्ष पश्चात् विक्रमी सं० १२५४ तद्नुसार ई० सन् ११९७ में श्रमदानन्द तीर्थ का, जो मध्वाचार्य्य के नाम से प्रसिद्ध हैं, जन्म हुआ। ८६ वर्ष की अबस्था में विक्रमी सं० १३३५ तद्नुसार ई० सन् १२८६ में इनका शरीर त्याग हुआ। इनका ब्रह्म सूत्र पर भाष्य 'पूर्णप्रज्ञ भाष्य' के नाम से प्रसिद्ध है। यह द्वैत सम्प्रदाय के प्रवतेक हुए हैं। इनका मत है कि ब्रह्म और जीव को कुछ अंशों में एक और कुछ अंशों में एक और कुछ अंशों में एक और उक्ष अंशों में भिन्न मानना परस्पर विरुद्ध और अक्षम्बद्ध बात है। इस लिये दोनों को सदा ही भिन्न मानना चाहिये। क्योंकि इन दोनों में पूर्ण अथवा अपूर्ण रीति से भी एकता नहीं हो सकती। लक्ष्मी ब्रह्म की शक्ति ब्रह्म के ही आधीन रहती है किन्तु उससे भिन्न है।

श्चार्य समाज के प्रवर्तक श्री खामी द्यान रजी महाराज का सिद्धान्त भी द्वेत वाद कहलाता है किन्तु इन दोनों में अन्तर यह है कि जहाँ श्री मध्वाचार्य्यजी ने अधिकतर परागों का त्राश्रय लिया है वहाँ श्री० स्वामी दयानन्दजी ने वेदों उपनिषदों वैदिक दर्शनों स्त्रीर प्रामाणिक स्मृतियों का उसके साथ समन्त्रय दिखलाया है। श्री खामी दयानन का हैत बाद सब वैदिक दर्शनों के समन्वय के साथ सांख्य योग का ही सर्वीश में हैत बाद है किन्त लेखक का यह व्यक्तिगत खतन्त्र विचार है कि:—उन्होंने चैतन्य तत्त्व का शुद्ध खरूप त्रथात परबद्ध को न दिखला कर केवल ईश्वर जीव और प्रकृति का ही वर्एन किया है जो इस सृष्टि की सारी बाह्य रचना में पाय जा रहे हैं। इस सिद्धान्त के अनुसार पुनरावर्तनी रूप अपर ब्रह्म की प्राप्ति ही मुक्ति की सीमा हो सकती है जो योग की सम्प्रज्ञात समाधि का अन्तिम ध्येय हो सकता है है किन्तु खामीजी का यांग साधन पर पूरा जोर देने और उसकी ही परमात्मा प्राप्ति का साधन बतलाने तथा पात जल योग को योग का मुख्य प्रामाणिक प्रन्थ मानने से योग की अन्तिम सीमा श्रसम्प्रज्ञात समाधि श्रीर उसका श्रान्तिम ध्येय शद्ध परमात्म स्वक्रप में श्रविधित रूप कैवल्य भी श्राजाता है। खामी दयानन्दजी ने ईश्वर जीव श्रीर प्रकृति इन तीनों का जो विशेष रूप से वर्णन किया है इससे सामान्यतया इनका सिद्धान्त त्रैतवाद समका जाता है। किन्तु चेतन तत्त्व का समष्टि ब्रह्मागड के सम्बन्य से ईश्वर नाम है स्त्रीर व्यक्ति पितडों के सम्बन्ध से जीव । ये दोनों चेतन तत्त्व के शबल श्रर्थात निश्रित रूप हैं इस लिये लेखक के व्यक्तिगत विचार अनुसार खामी द्यानन्द का सिद्धान्त द्वेत वाद ही है। स्वामी दयानन्दर्जा ने शुद्ध चेतन तत्त्व आर्थात् परब्रह्म का वर्णन विशेष रूप से इस कारण नहीं किया कि उस समय का जनसमूह उसके समक्तने में श्रयोग्य था श्रीर उनका मख्य बहेश्य समाज सवार श्रीर धर्मरचा था । स्वामी दयानन्दजी के समय में हिन्द समाज श्रीर बैदिक धमे जैसा विकट परिश्यित में मृत्यू की श्रोर जा रहा था उसका उदाहरण किसी भी पर्याचार्य्य के समय में न मिल सकेगा। स्वामी दयानन्दजी का हिन्द धर्म श्रीर समाज की निम्न प्रकार की दर्दशा को हटाना मुख्य उद्देश्य था:-

- १—वैदिक धर्म्भ का नाना प्रकार के मतमतान्तर श्रौर सम्प्रदायों में विभक्त होकर परस्पर एक दूसरे का विरोध करना।
- २—एक ईश्वर उपासना के स्थान में न केवल अनेक देवी देवताओं किन्तु भूत, प्रेत, पीर, पैराम्बर, क्रम, मजार, आदि को सांसारिक कामनाओं के लिये वृजना।
- ३— मृर्तिपृजा का दुरुपयोग श्रौर मन्दिर तीर्थ श्रादि पवित्र स्थानों में नाना प्रकार के दुर्व्यवहार।
- ४ गुरा कर्म स्वभाव को छोड़ कर जन्म से जात पात की व्यवस्था मानने के कारण ऊंची कहलाने वाली जातियों की प्रमाद के कारण श्रवनित श्रीर नीची कहलाने वाली जातियों की उन्नति के मार्ग में रुकावट इसका परिणाम रूप सारे हिन्दू समाज की श्रधोगित।
- ५—स्वयं अपने गुए कर्म और स्वभाव को ऊंचा बनाने की अपेचा एक दूसरे को नीचा, छोटा, मृठा और अपूर्ण बतलाकर अपने को ऊंचा, बड़ा, सज्ञा और पूर्ण सिद्ध करने की घासुरी चेंग्रा। इस प्रकार हिन्दुओं में परस्पर आह भाव, समानता, आदर और सत्कार का अभाव।
- ६— उंचे सवर्ण कहलाने वाले सङ्कीर्ण हृदय मनुष्यों का नीची कहलाने वाली निर्धन जातियों का न केवल धार्मिक सामाजिक श्रीर नागरिक श्राधिव।रों का हरणा करना किन्तु उनके प्रति पिशाचवन् श्रत्याचार करके उनको दूसरे मजहबों के जाल में फंसने के लिये मजबूर करना।
- ७—बाल विवाह, दृद्ध विवाह त्र्यादि नाना प्रकार की क़ुरीतियां। स्त्रियों को झूड़ा बतला कर उनको जन्म-सिद्ध धार्मिक त्र्यधिकारों से विञ्चित रखना, विधवात्र्यों के साथ श्रन्याय पूर्वक दुर्ब्यवहार।
- ८— हिन्दुओं के सामाजिक धार्मिक राष्ट्रीय, नागरिक और वैयक्तिक स्नादि सारे अर्ज्जों में खार्थमय जीवन।
- ९—सार्वभौम वैदिक धर्म को मूर्खता और श्रज्ञानता से संकीर्ग करके न केवल श्रन्य मतावलिक्वयों के लिये उसमें प्रवेश का द्वार बन्द कर देना किन्तु श्रपनी मूठी स्वार्थ सिद्धि के लिये श्रपन वैदिक धर्मी भाइयों को छोटी २ वातों में श्रपने से पृथक करके विधर्मियों के जाल में फंसने में सहायक होना ।
- १०—उपरोक्त सारे दोषों से अनुचित लाभ उठाकर दो विदेशीय मजहबाँ का न केवल विद्याहीन छोटी जात वाले गाँवों, पहाड़ों और जङ्गलों में रहने वाले अनपढ़ हिन्दुओं को किन्तु नीलकएठ जैसे बड़े बड़े अंग्रेजी पढ़े हुए विद्वानों को पौराणिक कथाओं में अयुक्ति और दोष दिखता कर अपने मजहब के जाल में फंसाना।
- ११—राष्ट्र का परतन्त्र होना; विदेशी राज के कारण देशभक्ति, प्राचीन सभ्यता और धर्म भाषा के प्रति प्रेम का व्यभाव, दासता के विचार, विदेशी भाषा, संस्कृति और सभ्यता की क्षोर प्रवृत्ति इत्यादि २।

### ४ - ब्रह्म सूत्र के भाष्यकार श्री बल्लभाचार्व्य का शुद्धाद्वीत सिद्धान्त

श्री० बहुभाचार्य्य का जन्म १५३६ विक्रमी सम्बत् तदनुसार १४७९ सन् ई० में हुआ। इनका बद्धा सूत्र पर भाष्य "अणुभाष्य" कहलाता है। उनका मत निर्विशेष अद्वैत, विश्विष्ट अद्वैत श्रीर हैत तीनों सिद्धान्तों से भिन्न है। यह शंकराचार्य्य के समान इस बात को नहीं मानते कि जी। श्रीर बद्धा एक हैं श्रीर न मायात्मक जगत् को मिथ्या मानते हैं बल्कि माया को ईश्वर की इच्छा से विभक्त हुई एक शक्ति बतलाते हैं। माया श्राधीन जीव को बिना ईश्वर की इप्णा के मोन्नज्ञान नहीं होसकता इसलिये मोन्न का मुख्य साधन ईश्वर भक्ति है। माया रहित श्रुद्ध जीव श्रीर पर ब्रह्म (श्रुद्ध ब्रह्म) एक वस्तु ही है दो नहीं हैं। इसलिये इस को श्रुद्ध श्रद्धेत सम्ब्रदाय कहते हैं। इस श्रद्धा में यह सिद्धान्त सांख्य योग के सदश है किन्तु पीराण्यिक रंग में इसकी दाशनिकता छिप गई है।

### ५--- ब्रह्म सुत्र के भाष्यकार श्री निम्बार्काचार्य का द्वेत श्रद्धेत सिद्धान्त:---

श्री निम्बार्काचार्य्य लगभग १२१९ ब्रिक० सं० तदनुसार ११६२ सन् ई० में हुए हैं। इन्होंने ''वेदान्त पारिजात'' नाम से ब्रह्म सूत्र पर भाष्य लिखा है। जीव, जगन् श्रीर ईश्वर के सम्बन्ध में इनका मत्त है कि यद्यपि ये तीनों परस्पर भिन्न हैं तथापि जीव श्रीर जगन् का उ्यवहार तथा श्रीतत्त्व ईश्वर को इन्छा पर श्रावलियत है खतन्त्र नहीं है श्रीर ईश्वर में ही जीव श्रीर जगन् के सूक्ष्म तत्त्व रहते हैं। विशिष्ट श्रुढेत से श्रालग करने के लिये इस का नाम द्वैत श्रुढेत सम्प्रदाय रखा गया है।

उपरोक्त सम्प्रदाय शंकर के मायावाद को स्वीकृत न करके ही उत्त्वन हुए हैं और इान की अपेना भक्ति प्रधान हैं। वैष्णुव सम्प्रदाय से सम्बन्ध रखते हैं। इसलिये जहां स्वा० शंकराचार्य्य का भाष्य उपनिषदों पर निर्भर है वहां इन सम्प्रदायों के भाष्य में पुराणों और विशेष कर विष्णु पुराणु को अधिक उद्भृत किया गया है।

ब्रह्म सूत्र पर विज्ञान भिक्षु का भाष्य नए ढंग का 'विज्ञान।मृत' नाम से है जिसमें श्रुतिः स्मृति श्रीर दर्शनों की एक तात्पर्य्य में संगति दिखलाई गई है किन्तु वह किसी भी साम्प्रदायिक रूप में नहीं है।

### ब्रह्म सूत्रों में अन्य वैदिक दर्शनों का लएडन नहीं है

ब्रह्म सूत्रों में किसी वैदिक दर्शन का खराइन नहीं है बिल्क श्री व्यासजी ने तो जिन सिद्धान्तों में श्रन्य विद्वानों का उनसे मत भेद था उनको भी श्रादर पूर्वक दिखलाया है, किन्तु साम्प्रदायिक श्राचार्त्यों ने जहां सूत्रों के शब्दों से श्रपने सम्प्रदाय के पन्न में श्रीर श्रपने से भिन्न सम्प्रदायों के विपन्न में श्रीर श्रपने से श्रिक सम्प्रदायों के विपन्न में श्री तिकालने में खेंचातानी की है वहां प्राचीन तत्त्ववेता ऋषियों के दर्शनों को भी जो वेदों के उपाङ्ग रूप हैं दृषित ठहराने में पूरा जोर लगाया है। इसी कारण क्याद मुनि प्रणीत वैशेषिक श्रीर कपिल मुनि के सांख्य का ब्रह्म सूत्रों में खराइन होने का भ्रम हुआ है।

जन्माद्यस्य यतः (५० सू० १।१।२) के अर्थ जो तैत्तिरीय उपनिषद् के "यतोवा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यरप्रयन्त्य भिसंविद्यान्ति, तद्विजिज्ञासस्य तद ब्रह्म" के प्रतीक में है, तीन प्रकार से हो सकते हैं । १. जगत् की उत्त्पत्ति, थ्यित और प्रलय का अभिन्न उपादान निमित्त कारण जड़ तत्त्व (सांख्य की प्रकृति, वैरोषिक के परमाणु अथवा चार्चाक के चार भूत ) हैं । २. जगत् की उत्पत्ति, थ्यिति और प्रलय का अभिन्न निमित्त उपादान कारण चेतन तत्त्व है । ३. जगत् की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलय का निमित्त कारण चेतनतत्त्व अर्थात् आरमसत्ता और उपादान कारण जड़तत्त्व (प्रकृति अथवा परमाणु) अनात्मसत्ता है । इस प्रकार मुख्य तीन वाद अथवा सिद्धान्त हो सकते हैं ।

१---जड़ श्रद्धैत वाद (चार्वाक वालों का जड़ वाद)

२-चेतन श्रद्धेत वाद ( नवीन वेदान्तियों का श्रद्धेत वाद )

२—चेतन जड़ अर्थात् आत्म श्रानात्म द्वेत वाद (वैदिक दर्शनों का द्वेत वाद) सिद्धान्त रूप में तो यह द्वेत वाद है किन्तु ज्यवहार दशा में त्रेत वाद होजाता है अर्थान्

(१) ईश्वर ( सगुण ब्रह्म = शवल ब्रह्म = अपर ब्रह्म ) जो ब्रह्माएड अर्थात समष्टि रूपेण जड़ तत्त्व के सम्बन्ध से चेतन तत्त्व ऋर्थात् परमात्म सत्ता का नाम है। (२). जीव जो पिएड अर्थात व्यष्टि रूपेण जड़ तत्व के सम्बन्ध से चेतन तत्त्व श्रर्थात् श्रात्मसत्ता का नाम है श्रीर (३). प्रकृति (जड तत्त्व) जो श्रनात्मसत्ता है। श्रीर केवल कैवल्य श्रवाशा में ही जब द्रष्टा की राद चैतन्य (परमात्मा = पर ब्रह्म = निर्पूर्ण ब्रह्म = राद्ध ब्रह्म ) स्वरूप में श्रवस्थिति होती है तब उस कैवल्य प्राप्त किये हए जीव की अपेता से अहैत कहा जासकता है। न कि सांसा-रिक जीवों की ऋषेता से । यह हैतवाद सांख्य, योग, न्याय, वैशेषिक चारों दर्शनों का सिद्धान्त है। दु:ख निवृति के उदेश्य से इन प्राचीन दर्शनकारों ने खोज की है। दु:ख प्रतीति त्रीर उसकी निवृति का प्रयत्न चेतन तत्त्व ( श्रात्मसत्ता ) के श्रस्तित्व को सिद्ध करता है। इसलिये पहिला जड अद्वेत वाद दृषित ठहरता है। यदि दुःख चेतन तत्त्व ( आहरसत्ता ) का ही धर्म होता तो उसकी प्रतीति न होती श्रीर यदि दुःख की प्रतीति भी श्रास्मा का धर्म्म माना जावे तो दःख और उस की प्रतीति दोनों चेतन तत्त्व (श्राश्मसत्ता ) का स्वाभाविक गण होने से उस की त्रिकाल में भी निवृति त्रसम्भव होती। इस लिये दूसरा सिद्धान्त चेतन च्छे ते वाद भी इनको सन्तुष्ट न कर सका । इस लिये यह तत्त्व वेत्ता ऋषि इसी परिगाम पर पहुँचे हैं कि एक तो चेतन तत्त्व ( श्रात्मसत्ता ) है जो हमारा वास्तविक स्वरूप है श्रीर इससे भिन्न एक कोई दूसरा जड़ तत्त्व (श्रनात्म सत्ता) है, जिसके खाभाविक धर्म्म दु:स्वादि हैं, जिनके हटाने का प्रयत्न किया जाता है। इसके श्रतिरिक्त सिद्धान्त सं०१ तथा सं०२ के पन्न में न तो कोई श्रुति मिलती है न युक्ति श्रीर न संसार में कोई उदाहरण परन्त सिजान्त संव 3 को सारी श्रतियां, स्मृतियां, यक्ति श्रीर उदाहरण सिद्ध करते हैं।

शङ्काः —जैसे सुवर्ण के आः पूषण नाना प्रकार की आकृति रखते हुए भी सुवर्ण रूप ही हैं, जैसे तरङ्गें, बुल्बुलें, नदी, तालाब आदि सब जल रूप ही हैं वैसे ही सारा जगन् केवल एक अदितीय बद्धा रूप ही है। समाधान:—ये उदाहरण तो द्वैत सिद्धान्त की ही पुष्टि करते हैं, क्योंकि सुवर्ण के आभृषणों के आकारों में एक दूसरा तत्त्व आकाश, जल के तरङ्ग बुल्बुले आदि में वायु और नदी तालाब आदि में पृथिवी भेदक है।

### शंकाः—''यथोर्णनामिः स्रजते गृह्णते च तथात्तरात् सम्भवतीह विश्वम् ॥

मु०१। ख०१। मं०७।

अर्थ:—जिस प्रकार चेतन मकड़ी जड़ तन्तुओं को श्राभिन्न निमित्त उपादान कारण है इसी प्रकार चेतन ब्रह्म इस जड़ जगत् का श्राभिन्न निमित्त उपादान कारण है। '' इससे चेतन अर्ढेत वाद सिद्ध होता है।

समाधान: —यह श्रुति है त सिद्धान्त को ही सिद्ध करती है। श्रर्थान् जिस प्रकार जब् तन्तु की उत्पत्ति का चेतन मकड़ी निमित कारण है श्रीर उसके मुंह का जड़ लेप उपादान कारण है, इसी प्रकार जड़ जगत् का उपादान कारण त्रिगुरणस्मक जड़ प्रकृति है श्रीर निमित्त कारण चेतन ब्रह्म है।

इसलिय सब दर्शनकारों का सिद्धान्त जड़ चेतन हैंत वाद है। जड़ तत्त्व (श्रनात्मसत्ता) को चेतन तत्त्व (श्रात्म सत्ता) से भिन्न करने के उद्देश्य से जड़ तत्त्व के श्रवान्तर भेद करण, माप श्रीर वर्णन शैली में भेद होने के कारण बाह्य दृष्टि रखने वालों को इनमें परस्पर भेद होने का भ्रम होता है।

दार्शनिक दृष्टिकोण् से जानना अपने से भिन्न वस्तु जड़ तत्त्व (अनात्मसत्ता) का ही हो सकता है। अपने को अर्थान् चेतन तत्त्व (परमात्म सत्ता) अर्थान् पर ब्रह्म को जानने का शब्द प्रयोग करना अयुक्त है। यथा "विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयन्" सब के जानने वाले विज्ञाता को किस से जाना जा सकता है। अर्थान् किमी से भी नहीं जाना जा सकता है। थेनेदं सर्व विज्ञानीत ते केन विज्ञानीयान्"।। ब्रह्म ६ १४। जिस से यह सब जाना जाता है उसको किससे जानें ? सम्प्राज्ञात समाधि की सारी भूभियों वितर्क, विचार, आनन्द, अस्मिना और विवेकख्याति में जिग्रुण्यात्मक प्रकृति के ही सारे काय्यों को साज्ञान् करते हुए इनसे आसक्ति हटा कर विदक्त होना होता है। असम्प्रज्ञात समाधि में कुछ जानना शेष न रहने पर केवल शुद्ध चैतन्यस्वरूप (परमात्म चपत्रक्र) में स्वरूप अविश्वित होती हैं। इसी प्रकार जहां जहां परमात्मा अथवा परम्ब के जानने का वर्णन आया है जैसे "आस्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्या सितव्यः।" वहां अनात्म ज्ञेय पदार्थों को (चाहे उन्हें प्रकृति कहा चाहे माया चाहे अविद्या और चाहे अम्) जानकर "नितिनेति" द्वारा पृथक करते हुए अन्त में सारे ज्ञेय पदार्थों की समाप्ति पर शेष जानने योग्य कुछ न रहने पर शुद्ध परमात्म स्वरूप में ही अवस्थिति होती है। यथा:—

#### यदा पञ्चावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसासह ।

बुद्धिय न विचेष्टते तामाहुः परमां गतिम् ॥ (कड६। १०)

क्रर्थ:—जब पांचों ज्ञान इन्द्रियां मन के साथ रुक जाती हैं और बुद्धि भी चेष्टा रहित हो जाती है उसको परम गति श्रर्थान परमात्म स्वरूप में श्रवस्थित कहते हैं। इसिलये इन तत्त्ववेत्ता प्राचीन दर्शनकारों का ऋतम्यरा प्रक्षा द्वारा साज्ञात्कार पर-प्रत्यज्ञ है, जो शब्द और अनुमान का बीज है अर्थात् जिसके आश्रय शब्द और अनुमान होते हैं।

"श्रतानुमान प्रज्ञाभ्यामन्य विषया विशेषार्थत्वात्" । वो॰ द॰ १ । ४९,

शब्द और अनुमान की प्रज्ञा से ऋतम्भराप्रज्ञा का विषय अलग है विशेष रूप से अथं का सालात्कार कराने से। केवल शब्द और अनुमान का आश्रय लेने वाले आचाय्यों और उनके आधार पर पाखात्य विद्वानों ने उन के वालविक सार को न समक्ष कर इन प्राचीन दर्शन कारों के कहीं सनीश्वर वादी और कहीं वह ईश्वर वादी होने का धोका खायाहै।

श्रव उत्तर मीमांसा के जिन सूत्रों में श्रन्य दर्शनों के खरडन होने का भ्रम हुआ है

उनका स्पष्टीकरण किया जाता है।

#### ईन्दतेर्नाशब्दम् । (ब्रह्म० सु० अ० १ । पा० । १ । ५ )

शब्द अर्थ:—(ईचते:)ईच्चए से (अशब्दम्) शब्द प्रमाण रहित (न) नहीं है। अर्थात् ब्रह्म को जगत् की उत्पत्ति आदि में निमित्त कारण मानना शब्द प्रमाण रहित नहीं है क्योंकि उसमें यह शब्द प्रमाण है। ''तदैच्चत वहस्यां प्रजाययेति''। उसने ईच्चण किया मैं बहुत होऊं प्रजा वाला होऊं।

बि० व०:—कई साम्प्रदायिक भाष्यकारों ने 'श्रशब्दम्' के श्रर्थ प्रमाण रहित प्रकृति लगाकर कर सांख्य दर्शन का खण्डन किया है जो सर्वथा श्रनुचित श्रीर श्रन्यायपूर्ण है क्योंकि सांख्य की त्रिगुर्णात्मक प्रकृति श्रनेक श्रुतियों श्रीर स्मृतियों से प्रमाणित है यथा:—

### ''मार्था तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम्''। ( क्षेता०४ । १० )

श्रथ:-- प्रकृति को माया जानो श्रीर महेश्वर को माया वाला"।

''ऋ नामेकां लोहित शुक्र कृष्णां बहवी: प्रजाः स्रजमानां सरूपाम्'' (श्वेता ०४।५)

श्रथे: - एक श्रजा (श्रनादि श्रकृति) है जो लाल श्रेत श्रीर काली (रजस, सस्व श्रीर तमस इन तीन गुर्णोवाली) है वह श्रपने समानरूपवाली (तीन गुर्णो वाली) बहुत-सी प्रजाश्रों को उत्तपन्न कर रही है।

"महतः परमञ्यक्तमञ्यकात् पुरुषः परः" ( कठ० ३ । ११) अर्थः—महत्तत्व से परे अञ्चक्त ( मूल प्रकृति ) और अञ्चक्त से परे पुरुष ( ब्रह्म ) है । निम्न वैद मन्त्रों में कितनी उत्तम रीति से प्रकृति का वर्णन किया गया है:—

द्वा मुवर्णा सयुना सखाया समानं ष्ट्रनं परिषस्त्रजाते । तयो रन्यः विष्वत्तं स्वाद्वस्यनश्रनस्यो स्रभिचाकशीति ॥ ६ ॥ समाने द्वेते पुरुषो निमग्नोऽनीशया शोखति मुख्यानः । जुष्टं यदा पश्यत्यन्यवीशमस्य महिमान मिति बीतशोकः ॥ ७ ॥ ( क्वेता० वप० अध्याय ४ ) अर्थ:— (पुरूष और पुरुष विशेष अर्थान् जीव और ईश्वर रूप) दो पत्ती जो साथ रहने वाले और मित्र हैं, वे दोनों एक ही त्रिगुणात्मक प्रकृति रूप दृत्त को आलिंगन किये हुए हैं। उन दोनों में से एक जीवरूपी पत्ती (जन्म आयु और भोग रूपी सुख दुःख) स्वाद वाले फल को खाला है और दूसरा ईश्वर रूपी पत्ती फल न खाता हुआ केवल साची रूप से रहता है।। ह।। उसी प्रकृति रूप दृत्त पर जीवरूपी पत्ती आसक होकर असमर्थता से धोग्या खाता हुआ शोक करता है (किन्तु) अब योग युक्त होकर अपने दूसरे साथी ईश और उसकी महिमा को देखता है तब शोक से पार हो जाता है।

इस प्रकृति रूप वृत्त की पृथ्वी में छिपी हुई जड़ 'अन्यक्त मूल प्रकृति' है और दिखलाई देने वाला वृत्त का आधार तना 'न्यक्र महत्तव्य' है, तने में अंकुर ''अहंकार'' है, शाखें 'तन्मान्त्रायें हैं पतली शाखें स्ट्रम मृत और उनसे पतली शाखें पत्तों सिहत सोलह विकृतियां हैं, फल जन्म, आयु और भोग हैं। उसका स्वाद सुख और दु:ख है। जीव रूपी पत्ती का असमर्थता से धोखा खाना क्रमश: अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेप और अभिनिवेश क्रेश, उनसे सकाम कर्म, सकाम कर्म से कर्माशय के जन्म, आयु और भोग के लिये स्थूल शरीर रूपी अनन्त अध्यर पत्तों में घृमना है। योगयुक्त होकर जीव रूपी पत्ती का ईश रूपी पत्ती और उसकी मिहमा को देखना ईश्वर प्रिण्धान (योग दशेन समा० पा० सू० २३, मा० पा० सू० १, ३२) है।

"मकृतेः क्रियमाणानि ग्रुणैः कर्माणि भवेशः, । (गाता० ३ । २०)

श्रर्थ:-सम्पूर्ण कर्म प्रकृति के गुर्णो द्वारा किये हुए हैं।

'मयाऽध्यक्षेण मकृति: स्रयते सचराचरम्' ।( गोता॰ । ९ । १० )

श्रर्थ:—हे कौन्तेय मेरी ( ईश्वर की ) श्रश्यक्ता के रहते हुये प्रकृति चराचर जगत् को उत्पन्न करती है।

'मक्रत्यैव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्वशः'॥

यः पश्यति तथात्मानमकर्तारं स पश्यति ॥ (गोता १३ । २९)

अर्थ:---जो पुरुष समस्त कर्मों को सब प्रकार से प्रकृति से ही किये हुए देखता है तथा आत्मा को अकर्त्ता देखता है वहीं तत्त्वज्ञानी है।

सत्त्वं रनस्तम इति गुणाः पकृतिसम्भवाः ।

निवधनन्ति महावाहो देहे देहिनमञ्ययम् ॥ (गीता० १४। ५)

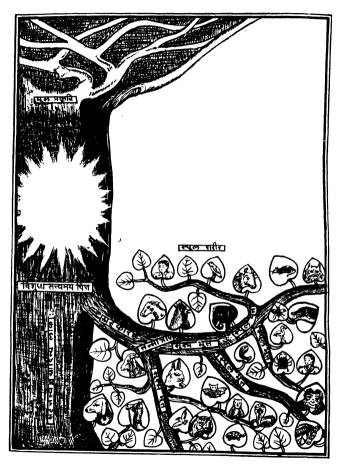
अर्थ:—हे महावाहो सत्त्व रज और तम ये प्रकृति से उत्पन्न हुए तीनों गुरा अवि-नाशी आत्माको (अविवेक से ) शरीर मं बान्धते हैं।

मकृतिं पुरुषं चैव विद्धयनादी उभावि ।

विकारांश्र गुणांश्रेव विद्धि प्रकृति संभवान् ॥ १३ । १९

अर्थ:--प्रकृति और पुरुष इन दोनों को ही तू अनादि जान और विकारों को तथा त्रिगुणात्मक सम्पूर्ण पदार्थों को भी प्रकृति से उत्पन्न हुए जान।

### पड्दर्शन समन्वय पृष्ठ ३६



हासुपर्णा सयुजा मंत्रों के अर्थ का योतक चित्र

जब स्वयं व्यासजी महाराज श्रपने स्वरचित गीता में इस प्रकार प्रकृति का स्पष्टरूप से वर्णन कर रहे हैं तो इन्हीं के सूत्रों में 'श्रशब्दम्' के श्रयं 'प्रमाण रहित' प्रकृति निकालना कितना घोर पत्तपात और श्रत्याचार हैं। यह पाठक स्वयं समप्त्र सकते हैं।

श्रुति और स्मृति द्वारा तो सांख्य श्रीर योग ही प्राचीन वेदान्त श्रीर ब्रह्म प्राप्ति का साधन सिद्ध होता है। यथा:—

### 'तत्कारणं सांख्य योगधिगम्यं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशै:।

(श्रेता०६। १६)

श्रर्थ:---उस देव को जो जगत् की उत्पत्ति श्रादि का निमित्त कारण है श्रीर जो सांख्य योग द्वारा ही जाना जा सकता है जानकर मनुष्य सारे फांसों से छूट जाता है।

### लोकेऽस्मिन्द्रिविधानिष्ठा पुरा मोक्ता मयानथ । ज्ञान योगेन सांरुयानां कर्म योगेन योगिनाम् ॥ (गोता २ । ३ )

श्रर्थः — हे निष्पाप श्रर्जुनः इस मनुष्य लोक में भैंने पुरातन काल में (कपिल सुनि श्रीर हिरएयगर्भे रूप से ) दो निष्ठाएं बतलाई है। (कपिल सुनि द्वारा बतलाई हुई) सांख्य योग की निष्ठा ज्ञान योग से होती है श्रीर (हिरएयगर्भ रूप से बतलाई हुई) योगियों की निष्ठा निष्काम कर्मयोग से।

#### सांख्यस्यवक्ता कविताः परमिषं स उच्यते ।

### हिरएयगर्भो योगस्य वक्ता नान्यः पुरातनः ॥ (म० मा०)

श्रर्थः - सांख्य के वत्ता परमर्षि किपल हैं श्रोर योग के वक्ता हिरख्याभे हैं इन से पुरातन इनका वक्ता श्रीर कोई नहीं है।

इस प्रकार श्री० व्यासजी महाराज ने स्त्ररचित गीता श्रीर महाभारत में कपिल ऋषि के सांख्य को महिमा बतलाई है। न केवल कपिल मुनि का सांख्य श्रीर उसकी प्रकृति ही श्रुतियों श्रीर स्मृतियों से प्रमाणित है किन्तु कपिल मुनि को ऋषियों में सर्वोच्च श्रीर श्रेष्ठ स्थान दिया गया है। यथा:—

'ऋषिः प्रस्तं कपिछं यस्तमग्रे झानै विंमर्ति'। (श्येता०) त्रर्थः—जो पहिले उत्त्पन्न हुए कपिल मुनि को ज्ञान से भर देता है।

'सिद्धानां कपिलो मुनिः' (गीता॰ १०। २६) सिद्धों में में कपिछ मुनि हूँ। श्री गोड़ पादाचर्यजी ने भी सांख्य के २५ तत्त्वों के ज्ञान द्वारा मुक्ति का होना बत-लाया है। यथा:—

### पश्चविंशति तत्त्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे वसेत् । जडी मुख्डी शिखी वाषि मुच्यते नात्र संशयः॥

अर्थः — जिसको ( सांख्य में बतलाये हुये ) २५ तत्त्वों का ज्ञान हो गया है वह चाहे

किसी व्याश्रम में स्थित हो, चाहे वह गृहस्थ हो चाहे सन्यासी हो, वह श्रवश्य मुक्त हो जाता है, इसमें संशय नहीं है ।

े उपरोक्त प्रमाणों से पूर्णतया सिद्ध होता है कि श्री० व्यासजी का 'श्रशब्दम्' से

प्रकृति को प्रमाण रहित सिद्ध करना श्रमिप्राय कदापि नहीं हो सकता ।

'अझस्त्रप्' को 'अव्यक्त' मूल प्रकृति अथवा मायावादियों की 'अनिवेचनीय' माया का पर्याय वाचक मान लेने पर भी (यद्यपि श्री० व्यासजी को मायावाद का सिद्धान्त किसी सुत्र में भी अभिमत नहीं हैं) सांख्य के साथ समन्वय में ही सुत्र के अर्थ होते हैं न कि निराकारण (खएडन) में ॥ अर्थात सांख्य की अव्यक्त मूल प्रकृति अथवा माया वादियों की अनिवेचनीय माया जगत की उत्पत्ति आदि का निमित्त कारण नहीं हो सकती। वह केवल अपादान कारण हो सकती है। क्योंकि 'तदेक्षत वहुस्यां प्रजायेयेति'। द्वारा चेतन ब्रह्म ही जगत की उत्पत्ति आदि का निमित्त कारण हो सकता है।

इसी अध्याय के चौथे पार के सूत्रों के अर्थ भी इन आचार्यों ने प्रकृति के अप्रमा-िष्क सिद्ध करने और सांख्य के निराकरण में निकालने का यन किया है। इस लिये इनका

भी संबेप से स्पर्शकरण कर देना आवश्यक प्रतीत होता है।

# आनुमानिकमप्येकेपानितिचेन्न शरीर रूपक विन्यस्त गृहीतेर्दर्शयति च।

(ब्रह्म०स्०१।४।१)

अर्थ:—( एकेषाम् ) कई शाखावालों की शाखात्रों में ( अनुमानिकम् ) आगम और अनुमान गम्य खतन्त्र प्रकृति का भी वर्णन पाया जाता है। यथा:—"महतः परम व्यक्तम व्यक्तान् पुरुषः परः"। अर्थ:— महत्तत्व से परे अव्यक्त (मूल प्रकृति) है और उससे परे पुरुष है। (इति चेत्) यदि ऐसा कहो ते। ( न ) यह ठीक नहीं है क्योंकि ( शरीर रूपक विन्यस्त मृहीतेः) शरीर के तौर पर रूपक से वतलाई हुई का प्रह्ण होंने से अर्थात् जिस प्रकार शरीर आसा के अर्थान है इसी प्रकार प्रकृति को ब्रह्म के अर्थान बतलाया गया है। ( दर्शयित च ) और शृति वाक से भी ऐसा ही पाया जाता है।

# यथा:- 'झात्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथेमवतु ।

श्रर्थः—त्रात्मा को रथ का स्वामी जाने श्रीर शरीर को रथ।

वि० व० योगियों को केवल तीनों गुणों के प्रथम विषम परिणाम महत्तत्व तक ही समाधि द्वारा साज्ञात्कार हो सकता है उससे उसके कारण आगम गम्य गुणों की साम्य अवस्था ''मृलप्रकृति'' का अनुमान किया जाता है। इसलिये गुणों की साम्य अवस्था मूल प्रकृति को आगम और अनुमान गम्य कहा जाता है।

### सूच्मंतुतदईच्चात्। (बक्ष०स्० १।४।२)

पदार्थ:—(तु) किन्तु (तत्), वह प्रकृति इसी स्थृत जगत् का (सूक्ष्मं ) सूक्ष्मत्तस्व है ( अहत्त्वात् ) योग्य होने से अर्थात् सृष्टि का सूक्ष्म तत्त्व ही अव्यक्त इाद्व के योग्य है जिस प्रकर वृत्व अपने बीज में अव्यक्त रूप से स्थित रहता है इसी प्रकार यह सृष्टि अपने बीज सूक्ष्म तत्त्व में अव्यक्त रूप से स्थित रहती है।

### 'तदधीनत्वादथर्वत' (बस॰ स्॰ १।४।३)

श्रर्थ: - (तद्यीनस्वात्) उपरोक्त प्रकृति का ईश्वर के श्रर्थान होने से श्रीर जगत् की उत्पत्ति श्रादि में ईश्वर के सहायक होने से श्रर्थवत्, सार्थक श्रर्थात् प्रणेजन वाला होना सिद्ध होता है। प्रकृति का मुख्य प्रयोजन पुरुष का भोग श्रीर श्रपवर्ग है। यथा:—

### 'नकाश किया स्थिति शीलं भूतोन्द्रियात्मकं भोगापवगार्थे दृश्यम्'

(यो० द० २, १८)

ऋर्थ:—प्रकाश क्रिया श्रीर स्थिति जिसका खभाव है भूत श्रीर इन्द्रिय जिसका खरूप है भोग श्रीर श्रपको जिसका प्रयोजन है वह दृश्य है।

### 'ह्रोयत्वावचनाच्च' (१।४।४ वहा॰ स्॰)

चर्धः—( ज्ञेयरत्वचनात् ) ज्ञेयता के न कहे जाने से मी प्रकृति स्वतन्त्र नहीं है, ब्रह्माधीन ही है। अर्थात् पुरुष का अन्तिम ध्यये प्रकृति की प्राप्ति नहीं बल्कि ब्रह्म की प्राप्ति बतलाई गई है।

(च) इसितये भी प्रकृति ईश्वर के त्र्राधीन ही सिद्ध होती है, न कि उससे स्वतन्त्र। बढतीतिचेस पान्नोहि पकरणात् । (ब्रह्मः स्०१।४।५)

अर्थः—(चेत्) यदि (इति) ऐसो कहो कि (बदति) श्रुति अञ्यक्त मूल प्रकृति को भी क्षेय बतलाती है। यथाः—

''ग्रशब्दमस्पर्शेमरूपमव्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्धवश्चयत् ॥ ''ग्रनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचायतं मृत्यु म्रुखान्ममुच्यते ॥''

(कठ०२।३।१४)

ऋथे:—वह जो शब्द स्पश, रूप रस गन्ध से शून्य अव्यय है तित्य है अनादि अनन्त है महत्तत्त्व से परे है अटल है उस को जानकर पुरुप मृत्यु के मुख से छूट जाता है" (न) तो यह ठीक नहीं है। (हि) क्योंकि (प्रकरणात्) प्रकरण से यहां (प्राज्ञः) चेतन है क्यर्थात् यहां चेतन ब्रह्म का प्रकरण ऊपर से चला आ रहा है न कि जड़ प्रकृति का

### "त्रयाणामेव चैवग्रपन्यासः पश्नश्च । ( वकः स्॰ १ । ४ । ६ )

ऋर्थः - (च) और (एवं) इस प्रकार (त्रयाणाम्) तीन पदार्थी दा (एवं) ही (उपन्यासः) का वर्णन उत्तर (च) और (प्रश्नः) प्रश्न भी है। इसलिये यहां ऋब्यक्त मूल फ्कृति का प्रसंग से वर्णन है न कि मुख्यतया ब्लेय होने से।

श्रर्थात् सृत्यु श्रौर निषकेता के सम्वाद में निषकेता के तीन ही प्रश्न हैं। श्राप्ति, जीवात्मा श्रौर परमात्मा उन के नीन ही उत्तर हैं। तीसरे परमात्मा विषयक प्रश्न का यह उत्तर है जो "श्रशच्यसस्पर्शम्" इत्त्यादि वचन में दिया गया है। प्रधान श्रथवा प्रकृति विषयक क न तो प्रश्न है श्रौर न ही उत्तर। इसलिय इस वचन में प्रधान वा प्रकृति के कारणवाव की शंका नहीं होसकती।

#### 'भइटुच्च । ( प्रहा॰ स्॰ १।४।७ )

श्रर्थः—(महद्वत्) महत् शब्द के समान (च) भी। श्रर्थात् जैसे महत् शब्द महत्तत्त्व का वाचक है परन्तु "महान्तांवभुमात्मानम्"। (इट॰ २।२२) में श्राया हुश्रा महत्त् शब्द महत्तत्त्व का वाचक नहीं है इसी प्रकार श्रव्यक्त श्रादि पद भी श्रपने प्रकरण में प्रकृति वाचक हैं परमात्मा के प्रकरण में प्रकृति वाचक मान कर श्रर्थ करना ठीक नहीं है।

### "चमसवद विशेषात्"।(बहु०१।४।८)

श्रर्थ:--( श्रविशेषात ) विशेष के न कहने से ( चमसवत् ) चमस के समान ।

जैसे चमस नाम चमसे का है और इह० १।२।३ में चमस का लक्षण इस प्रकार किया है। "अर्वाग्विक्त चमस ऊर्ध्वकुष्तः" अर्थात् जिसमें नीचे बिल हो और उत्पर बुध्न पैन्दा हो वह चमस कहाना है। चमस के इस लक्षण से जहां पर्वत की गुहा में अथवा अन्यत्र कहीं नीचे बिल और उत्पर बुध्न अर्थात् पैन्दा होता उसका चमस नहीं कह सकते इसी प्रकार अन्यक्त का अर्थ इन्द्रियातीत होने से मृल प्रकृति को अन्यक्त कहते हैं। किन्तु परमात्म प्रकरण में आए हुए ऐसे शब्दों से मृल प्रकृति का प्रहण नहीं किया जा सकता। प्रकरणानुसार परमात्मा के ही अर्थ हो सकते हैं।

#### उयोतिरुपक्रमा तुतथा हाशीयत एके ॥ ( बक्ष ० सू॰ १ । ४ । ६ )॥

श्रर्थः—( जयोनि रुपक्रमा ) श्रारम्भ जिसका ज्योति है ( तु ) निश्चय करके ( एके ) कई श्राचार्य्य ( तथाहि ) वैसा ही ( श्रर्धायते ) पाठ करते हैं ।

श्रजापेकां लोहित शुक्ल कृष्णां बहीः प्रजाः सृज्यानां सरूपाः ।

श्रजोहोको जुपमागो तुशेते नहान्येनां भ्रुर भोगामजोन्यः॥(भेता०४।५)

यहां जीवात्मा ईश्वर श्रीर प्रकृति तीनों को श्रज = श्रजन्मा श्रर्थात् श्रनादि कहा है। तो क्या कहीं श्रज्ज विशेषण से जीवात्मा के प्रकरण में ईश्वर का तथा ईश्वर के प्रकरण में प्रकृति का प्रहण् कोई कर सकता है ? नहीं क्योंकि कई श्राचार्यों ने श्रपने पाठ में ज्योति से उपक्रम श्रथीत् श्रारम्भ करके स्पष्ट पढ़ा है जैसे कि छ,न्देश्य ६।४।१ में तेज, श्रप् श्रीर श्रप्न का खहूत् स्पट्ट करने को कहा है कि

### 'यदग्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद् रूपं, यच्छुक्नं तद्यां, यत्कृष्णं तद्वस्य'।

श्रर्थः - श्रप्ति की लपट में लाल रंग तेजस तत्त्व का, श्रेत श्रप् तत्त्व का श्रीर काला श्रन्न का रूप है। इसी को सत्त्व, रज, तम का श्रुङ, रक्त, कृष्णरूप मान कर त्रिगुणात्मक प्रकृति का वर्णन 'श्रजांमेकां लोहित' इत्यादि वाक्य में हो जाता है। श्रजा शब्द के प्रयोग मात्र से प्रकृति को स्वतन्त्र जगत् का कारण नहीं मान। जासकता।

कल्पनोपदेशाच्च मध्वादिबद्बिरोध:। (अधः स्॰ १।४।१०)
अर्थ:—(कल्पनोपदेशात्) कल्पना पूर्वक उपदेश होने से (च) भी (मध्वादिवत्)

मधु आदि किल्पत उपदेश के समान (अविरोध:) विरोध नहीं है। अर्थात् इन तीनों के विषय में 'श्वजा' सन्द न श्वाकृति निमिक्तक है न यौगिक है किन्तु कल्पना से यह उपदेश है। अर्थात् तेज, जल, अन्न (रज, सत्त्व, तम) रूप प्रकृति को अजा कल्पना किया गया है। जैसे कोई बकरी लोहित शुक्क कृष्णा हो और अपने जैसी बहुत सी सन्तान वाली हो, कोई श्वज (बकरा) इसके भोग में आसक्त नहों कोई भोग रहा हो। इस प्रकार की वह है। यह ऐसी कल्पना है जैसे खुनन्देग्य ३। १ में आदित्य को जो मिठाई नहीं है मधु (शहद) कल्पना किया है। तथा बृहु ५। ८ में वाणी को जो गौ नहीं है धेनु रूपक में कहा है

न संख्योपसंग्रहाद्पि नाना भावाद्तिरेकाच्च ॥ (महा० स्० १।४।११)

श्रर्थ:—(नाना भावात्) श्रनेक होने से (च) श्रौर (श्रितिरेकात्) वच रहने के कारण (संख्योपसंप्रहात्) संख्या के साथ कथन करने से (श्रिपि) भी (न) नहीं कह सकते [ िक प्रकृति स्वतन्त्र कत्ती है ]

जिस परमात्मारूप श्राथार में प्रकृति रहती है उसी श्राधार में कहीं एक प्रकृति के बदले श्रन्य पांच संख्या बाले पदार्था की भी स्थिति कही गई है। इससे एक प्रकृति के बदले पांच संख्या के उपसंप्रह से विरोध श्रावगा। इसका उत्तर यह है कि यह विरोध नहीं है क्योंकि (नाना भावात्) एक प्रकृति के श्रनेक हो जाने से श्रनेक कथन करना विरूद्ध नहीं है तथा पांच संख्या मी श्रदल नहीं है।

यस्मिन्पञ्च पञ्चजना आकाशञ्च प्रतिष्ठितः।

तमेव मन्य आत्मानं विद्वान्त्रह्माऽमृतोऽमृतम् ॥ बृहवा० ४। ४। १७

अर्थः — जिस में पांच पंज्चजन और आकाश ठैरा हुआ है उसी को मैं आत्मा, ब्रह्म अपृत मानता हूँ, उस को जान कर मैं अपृत हुआ हुं

इसमें पश्चजन शब्द से पांच मनुष्य नहीं लेना है किन्तु व्यगले सूत्र में बतलाएंगे कि प्राया, चक्षु, श्रोत्र, व्यन व्यौर मन इन पांच को यहां पंचजन कहा है। परन्तु पश्च पश्चजन कहने से भी व्याधेय रूप से ५ ही पदार्थों को नहीं कहा, किन्तु [ व्यतिरेकाम् ] आत्मा और आकाश भी पांच के अतिरिक्त पढे हैं तथा एक प्रवृत्ति के नाना रूप होने से एक के पांच कहना भी विरुद्ध नहीं हैं।

संगति:--तो फिर "पश्वजनः" से क्या श्रभिन्नेत है ? उत्तर

प्राणादयो वात्र्यशेषात्। (वक्ष स् १ १ १ ११)

श्रर्थः—(प्राणावयः) पांच पश्चजन यहां प्राणादि पांच हैं। (वाक्यरोषात्) क्योंकि वाक्य रोष में उनका प्रहण है। 'यस्मिन् पश्च पश्चजनाः' से उत्तर वाक्य में ब्रह्म का खरूप निरूपण करने के लिये प्राणादि पांच कहे हैं।

"पाणस्यपाणम् त चतुषरचतुष्त श्रोत्रस्यश्रोत्रमझस्यामं मनसो ये मनो विदुः" वृदयः ४।४।१८ द्यर्थ:- जो प्राग् के प्राग्, नेत्र के नेत्र, श्रोत्र के श्रोत्र, श्रन्न के श्रन्न और मनके मनको जानते हैं, इस वाक्य शेष से १. प्राग्. २. चक्षु ३. श्रोत्र ४. श्रन्न ५. मन. इन पांच का नाम प्रविक्त वाक्य में पंच्वजन है।

सङ्गति:--यि यह कहो कि जिन के पाठ में अन की गणना नहीं हैं। उनके पाठ में

पञ्जजन किससे पूरे होंगे ? तो इसका उत्तर अगले सूत्र में देते हैं।

## क्योतिषैकेषामसत्यक्षे ॥ ( व्या॰ स्॰ १ । ४ । १३ )

त्रर्थः—(एकेपाम्) कई शाखात्रों के (ऋत्रे) ऋत्र,पद (ऋसति) न होने पर (ज्योतिषा) ज्योति पद से पांच की संख्या पूरी की जाती है।

श्रर्थात् 'प्राणस्य प्राणम्' इत्यादि पूर्वोक्त माध्यन्दिन पाठ में तो प्राणादि पांच पढ़े हैं। पर 'प्राणस्य प्राणमृत चश्चपश्चश्चरुत श्रे।त्रस्य श्रोत्रं मनसोये मनोविदुः' बृहबा० ॥॥१८। इस काएव पाठ में श्रत्न नहीं पढ़ा है। इनकी पांच संख्या ''ज्योतिषां ज्योतिः'' ॥।॥१६ इस पूर्व श्लोक में पठित ज्योति से पूरी करनी चाहिये।

इन सांश्रदायिक भाष्यों में दूसरे ऋष्याय के प्रथम दो पादों के लगभग सभी सूत्रों के ऋर्थ सांख्य, योग और वैशेषिक के खएडन में लगाये गये हैं। जो वास्तव में उनके साथ समन्वय में हैं। इस बात को दर्शाने के उद्देश्य से यहां दूसरे पाद के प्रथम दश सूत्रों को उनके पदार्थ सिहत उद्दृत कर देना पड् दर्शन समन्वय के इस छोटे से प्रकरण के लिए स्थाली पुलाक न्याय से पर्श्याप्त होगा।

# रचनातुपपत्तेश्व नातुमानम्॥ (ब॰ स॰ २।१।१)॥

पदच्छेदः — रचनानुपपत्तेः, च, न, भनुमानम्,

पटार्थ:—(च) पहले पादमें शब्द प्रमाण से सिडकर आये हैं कि जड़ प्रकृति जगत का निमित्त कारण नहीं हो सकती वह केवल उपादान कारण है, निमित्त कारण चेतन ब्रह्म हैं और अब उसी बात को यहां गुक्ति से सिद्ध करते हैं। (रचनानुपपत्तेः) वर्षमान सृष्टिकी सुगुक्तिक रचना के असिद्ध होने से (अनुमानम्) आगम और अनुमान सिद्ध प्रकृति (न) अचेतन होने से जगत् का निमित्त कारण नहीं होसकती। वह केवल उपादान कारण है। जगत का निमित्त कारण चेतन होने से केवल ब्रह्म ही हो सकता है।

मब्त्रेश्च ॥ (ब॰ स्॰ २।२।२)॥

#### पटच्छेट:--- प्रवृत्तेः, च

पदार्थ:—(च) श्रीर (प्रवृत्तेः) श्रप्रवृत्त जड़ प्रकृति विना किसी चेतन निमित्त कारण के स्वयं प्रवृत्त भी नहीं होसकती।

पयोऽम्बुवच्चेत्तत्रापि । (ब॰ स्॰ २। २। ३)

पद्रदेदः-पयोम्युवत्, चेत, तत्र, अपि,

पदार्थ:—( चेत् ) यदि यह कहा जावे कि ( पयोम्बुबत् ) दूध ऋौर जल के सहझ

जड़ प्रकृति की स्वतः प्रशृत्ति होती है तो (तत्र, श्रापि) वहां भी जड़ प्रशृत्ति गाय श्रीर बछड़े श्रादि चेतन के श्राधीन ही होती हैं।

व्यतिरेकानवस्थितेश्वानपेत्तत्वात् ॥ ( म॰ स्॰ २ । २ । ४ ) ॥ पदेच्छेदः—व्यतिरेकानवस्थितेः. च. अतपेत्तत्वातः

पदार्थ: —( व्यतिरंकानवस्थित: ) प्रकृति के प्रथक भाव से व्यवस्थित न होने से ( च ) बौर ( अनपेक्तवान् ) व्यपेक्त रहित होने से भी प्रकृति नहीं किन्तु ब्रह्म ही जगत का निमिक्त कारण होसकता है।

**अम्यत्राभावाच न तृणादिवत् ॥ (ब॰ स्०२।२।५)॥** 

पदच्छेदः — अन्यत्रभावात्, च, न, तृशादिवत्,

पदार्थ:—( त्यादिवत ) जिस प्रकार गौ के पेट में जाकर जड़ त्यादि स्वभाव से ही दूध बन जाते हैं इसी प्रकार जड़ प्रकृति की स्वतः प्रवृत्ति होसकती है ? उत्तर—(न) नहीं हो सकती क्योंकि ( अन्यत्र अभावान् ) गौ से अतिरिक्त बैल आदि के पेट में त्यादि दुध नहीं बनते हैं । इसलिए इस प्रवृत्ति का निमित्त कारण चेतुन गौ है ।

अभ्युपगमेऽप्यर्थाभावात् ॥ ( व॰ स॰ २ । २ । ६ ) ॥ पटच्छेटः—अभ्युपगमे अपि. अर्थाभावात् ।

पदार्थ:—(ऋभ्युपगमे, ऋषि) यदि प्रकृति में बिना किसी चेतन के खतः प्रवृत्ति मान भी ली जाय तो भी (ऋथीभावात्) सृष्टि बनाने में जड़ प्रकृति का कोई प्रयोजन नहीं हो सकता।

पुरुषारमबदिति चेत्तथापि ॥ (ब॰ स्॰ रं । र । ७) पदच्छेदः — पुरुषारमबत्, इति, चेत्, तथापि ।

पदार्थ: - (पुरुषाश्मवत्) जिस प्रकार अन्धा किसी से पृष्ठकर मार्ग चल सकता है वा लोहें में चुम्बक की समीपतासे गित आजाती है उसी प्रकार अचेतन प्रकृति स्वतः जगत को रच सकती है (इतिचेत्) यदि ऐसा मानो (तथापि) तो भी ठीक नहीं है, क्योंकि जैसे अन्धे को मार्ग दिखलाने वाले और लोहे को चुम्बक की अपेहा होती है, इसी प्रकार जड़ प्रकृति को प्रवृत्त कराने में किसी चेतन की अपेहा होगी।

श्रक्तित्वानुपपत्तेश्र ॥ ( व० स्०२।२।८)

मदच्छेदः—श्रङ्गित्वानुपपत्तेः, च ।

पदार्थ- -- (च) श्रौर (श्रिङ्गत्वानुपपत्ते:) प्रकृति के तीन गुर्ण सत्त्व, रजस् श्रौर तमस् जड़ होने के कारण विना किसी चेतन के खयं श्रङ्ग श्रौर श्रङ्गी भाव से प्रवृत्त नहीं हो सकते इसलिए उनमें इस त्रोभ का निमित्त कारण चेतन ब्रह्म ही हो सकता है।

भन्यथातुमिनौ च इशक्ति वियोगात् ॥ (त्र-। स्॰। २। २। १) ॥ पदच्छेदः — भन्यथा, अनुमितौ, च इशक्ति वियोगात्

पदार्थः—( अन्यथा ) अन्यप्रकारसे ( अनुमितौ ) अनुमान करने में ( च ) भी ( इ. शक्तिवयोगात् ) चेतन शक्ति के वियोग होने से । यदि प्रकृति के तीनों गुणों का स्वभाव अन्यथा अर्थात् कभी संयोग और कभी वियोग भी अनुमान कर लिया जावे तो भी उनके झान रहित होने के कारण विना किसी चेतन के उनमें झान पूर्वक किया न हो सकेगी, इस लिए चेतन ब्रद्ध ही जगत् की उत्पत्ति आदि में निमित्त कारण है ।

विमतिषेथाचासमञ्जसम् ॥ (ब॰ स्॰ २।२।१०)॥

पदच्छेदः—विनितिषेधात्, च, श्रासमञ्जसम् ।

पदार्थः—(विश्रतिषेधात्) परस्परं विरोध से (च) भी (श्रसमश्रसम्) श्रानिय-मिकता होती है।

विना चेतन ब्रह्म के श्रस्तित्व को माने हुए तीनों गुर्गों के परस्पर विरुद्ध उत्पादन श्रीर

नाशन धर्म मान लेने से भी श्रनियमिकता होती है।

इसी प्रकार ग्यारह से सजह तक सात सृज वैशेषिक के साथ समन्वय में हैं न कि श्री कणाद मुनि को नास्तिक सिद्ध करके उनके दरीन के निराकरण में । इस पाद के अन्त के चार स्त्रों में सांख्य और वैशेषिक को सेश्वर मानकर भी इन भाष्यकारों द्वारा इन दरीनों को दृषित ठहराने का प्रयन्न किया गया है। जिसका मृलसूजों में नाम निशान भी नहीं है। शक्तसूज २। १। ३ में यांग शब्द देखकर कई साम्प्रदायक आचाय्यों ने इस सूज का अर्थ योग के निराकरण में लगाने का यन्न किया है। इस आन्ति को मिटाने के लिये दूसरे अध्याय के पहिले पद के प्रथम तीन सूजों को उनके सरल और स्पष्ट अर्थ सहित उद्धृत कर देना आवश्यक है।

''स्मृत्यनवकाश दोष प्रसंग इति चेकान्य स्मृत्यनवकाश दोष प्रसंगात् ॥'' ( व॰ स॰ २। १। १)॥

श्रर्थ:—(चेत्) यदि (इति) ऐसा कहा जाय कि (स्मृत्यनवकाशदोष प्रसंगः) स्मृति के श्रनवकाश रूपदोष श्रर्थात् श्रसङ्गति का प्रसंग होगा तो (न) नहीं क्योंकि (श्रन्यसम्त्यनवकाश होप प्रसंगात्) श्रन्य स्मृतियों के श्रनवकाश रूप दोष का प्रसंग होगा। यहां सूत्र के पूर्वार्थ में यह शंका उठाई गई है कि यदि ब्रह्म को निमित्त कारण माना जावे श्रीर प्रकृति को उसके श्राधीन उपादान कारण, तो किसी २ स्मृति में जो केवल प्रकृति को स्वतन्त्र उपादान कारण, माना है उन स्मृतियों का श्रनवकाश हुप दोष होगा। यथा:—

इत्येष पकृति कृतो महदादिविशेष भूत पर्यन्तः।

पति पुरुष विमोत्तार्थं स्वार्थ इव परार्थ आरम्भ: ॥ ( सांख्य कारिका ५६ ) ॥ अर्थः—इस प्रकार यह प्रकृति से किया हुआ महत्तत्व से लेकर विरोष अर्थात् स्थूल भृतों तक का आरम्भ प्रत्येक पुरुष के मोत्त के लिये स्वार्थ की तरह परार्थ है ।

श्रव्यक्ताद्वय्क्तयः सर्वाः प्रभवन्त्यहरागमे । राज्यागमे मलीयन्ते तत्रैवाच्यक्तः संब्रके ॥ (गीता ८ । १८ )॥ अर्थ:—सम्पूर्ण विश्वमात्र भूतगण् ब्रह्मा के दिन के प्रवेश काल में अञ्चल (मूल प्रकृति) से उत्पन्न होते हैं और ब्रह्मा की रात्रि के प्रवेश काल में उस अञ्चल नामक मूल प्रकृति में ही लय होते हैं।

पकृतेः क्रियामाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः ( गीता ३ । २७ ) ॥

अर्थ: - ( वास्तव में ) सम्पूर्ण कर्म प्रकृति के गुर्णों द्वारा किये हुये हैं।

सूत्र के उत्तरार्ध में इस शंका का यह समाधान किया गया है कि यदि इन स्पृतियों के अनवकाश दोष का डर है तो अन्य स्पृतियों में जहां ब्रह्म को निमित्त कारण और प्रकृति को तदाधीन उपादान कारण बतलाया गया है उन को भी तो अनवकाश दोष की प्राप्ति होगी।

यथा:---

"निरिच्छे संस्थिते रत्ने यथा लोहः पवर्तते ।

सत्तामात्रेण देवेन तथा चार्य जगडजनः ॥'' (सां प्रवचन माण्य ९७)॥

श्रर्थ:—जैसे विना इच्छा वाले चुम्बक के स्थित रहने मात्र में लोहा गतिशील होता है वैसे ही सत्ता मात्र ब्रह्म से जगत् की उत्त्पति श्रादि होती है।

"मयाध्यच्चेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम् ।

हेतुनानेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्तते'' ॥ (गीता ९ । १०) ॥

त्रर्थः — हे त्रजीन ! मेरी ( ब्रह्म की ) त्राध्यत्तता में प्रकृति चराचर सिहत सब जगत् को रचती है । इस हेतु-से ही यह संसार रूप चक्र घूमता है ।

''इतरेषाश्चानुपलब्धेः ॥'' (।ब्रह्म० स्०२ । १ । २ ) ॥

पदार्थ:—(च) त्रौर (इतरेषाम्) त्रान्यों के (श्रमुपलब्धे:) न पाए जाने से। त्रार्थात् कई वेद विरुद्ध चार्वाक आदि स्पृति को छोड़कर अन्य स्पृतियों के अनवकाश का दोष पाया भी नहीं जाता जैसा कि पहिले सूत्र में सांख्य और गीता दोनों स्पृतियों में स्पष्ट रूप से दिखला दिया गया है। इसलिये प्रकृति उपादान कारण और ब्रह्म निमित्त कारण इन दोनों की ही व्यवस्था ठीक है।

'एतेन योगः पत्युक्तः' ॥ (ब्रह्म॰ स्॰ रे। १। १) n

पदार्थ: - (एतन) इस कथन से (योग:) संयोग के (प्रस्युक्त:) प्रतिवाद का खगड़न होगया श्रर्थात् जैसे बिना ब्रह्म के स्वतन्त्ररूपेण केवल प्रकृति जगत् का कारण नहीं बन सकती इसी प्रकार बिना ब्रह्म के केवल संयोग स्वतन्त्ररूपेण जगत् का कारण नहीं बन सकता। इसी बात को श्वेताश्वतर उपनिषद् में दर्शाया है।

"कालः स्वभावो नियतियहरूहा भूतानि योनिः पुश्च इति चिन्त्यम्। संयोग एषां नानात्मभावादारमाध्यनीशाः सुख दुःख हेतोः" ॥( इवेताः ११२) श्रर्थः—क्या काल, वा स्वभाव वा नियति (होनी) वा यहच्छा (इतिफाक) वा स्थलभूत कारण हैं श्रथवा जीवात्मा कारण है। यह विचारणीय है। इनका संयोग भी कारण नहीं हो सकता क्योंकि वे श्रनात्म (जड़) पदार्थ हैं श्रीर जीवात्मा भी समर्थ नहीं क्योंकि वह स्वयं सुख दुःख में पड़ा है।

"तेष्यानयोगानुगता अपश्यन् देवात्मशक्ति खगुणैर्निगृदाम् । यः कारणानि निखिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यधितिष्ठत्येकः" ॥

ऋथै: — उन्होंने ध्यान योग में लगकर उस परमात्मा की निज शक्ति को जो कार्य्यों के श्रन्दर छिपी हुई है प्रत्यत्त देखा जो देव श्राकेला काल श्रौर जीवात्मा समेत इन सारे कारगों का श्रिधिष्ठाता है।

जिसयोग को बह्य के साचात्कार का श्रुति स्पष्टक्त्यमें प्रसंशा के साथ मुख्य साधन बतलाती है उसी योग की ब्रह्मसूत्र द्वारा निराकरण किये जाने की सम्भावना कितनी स्त्राक्षर्त्य जनक है।

योगशिखोपनिषद्, श्रध्याय एक में बतलाया है— क्काननिष्ठो विरक्तोऽपि धर्मक्को विजितेन्द्रियः। विना देद्देऽपि योगेन न मोक्तं लभते विषे ॥ २४॥

अर्थ— हे विषे ? साथक चाहे ज्ञाननिष्ठ, विरक्त, धर्मेज्ञ, और जितेन्द्रय क्यों न होवे, तौ भी योग विना इस देह से मुक्ति लाभ न कर सकेगा ।



# तीसरा प्रकरण

# न्याय और वैशेषिक दर्शन

करणाद मुनि प्रवर्तित वैशेषिकदर्शन श्रीर गौतम मुनि प्रवर्तित न्यायदर्शन के सिद्धान्त एक जैसे हैं। न्यायदर्शन एक प्रकार से वैशेषिक सिद्धान्त की ही विस्तृत ब्याख्या है, या यों कहिये कि इन दोनों दशेनों में एक ही फिलासफी है जिसका पूर्वाङ्ग वैशेषिक है श्रीर

उत्तराङ्ग न्याय ।

इस दोनों दर्शन कारों का ठीक २ समय निश्चय करना द्यति कठिन हैं, किन्तु यह सिद्ध है कि ये दोनों भगवान किपल श्रीर पत जिल सुनि के पीछे हुए हैं क्योंकि इन्होंने श्रतिन्द्रिय पदार्थों के वास्तविक स्वरूप जानने के लिये योग का ही सहारा लिया है। श्रीर ब्यास तथा जैमिनि से पूर्वकाल में हुए हैं क्योंकि ब्रह्म सूत्र में उनके सिद्धान्तों का वर्णन श्राया है। इन दोनों में कणाद गौतम से पहले हुए हैं। क्योंकि वैशेषिक दर्शन न्याय दर्शन की श्रपेका श्राधिक प्राचीन समय का है।

# वैशेषिक दर्शन

नामकरस्य — इस दर्शन का नाम वैशेषिक, कास्पाद तथा श्रीलुक्य है। विशेष नामक पदार्थ की विशिष्ट करूपना करने के कारण इस को वैशेषिक संज्ञा शाप्त हुई है। श्रीर कस्पाद तथा उनके पिता उल्लेक ऋषि के नाम पर इसे कास्पाद श्रीर श्रीलुक्य कहते हैं। कस्पाद का कहीं २ काश्यप श्रर्थात् कश्यप सुनि का पुत्र श्रथवा कश्यप गोत्र वाला नाम भी मिलता है।

वैशेषिक सूत्रों की संख्या ३०० है जो १० अध्यायों में विभक्त है। प्रत्येक अध्याय में दो आहिक हैं। प्रथम अध्याय के प्रथम आहिक में द्रव्य, गुरु, तथा कर्म के लच्चरा तथा विभाग का और दूसरे में 'सामान्य' का, दूसरे तथा तीसरे अध्याय में नव द्रव्यों का, चौथे अध्याय के प्रथम आहिक में परमाणु वाद का तथा दितीय में अनित्य द्रव्य विभाग का, पांचवे अध्याय में कर्म का, छटे अध्याय में वेद प्रामाएय के विचार के बाद धर्म अधर्म का ७ वें तथा ८ वें अध्याय में कर्म का, छटे अध्याय में कर्म का ७ वें तथा ८ वें अध्याय में करिपय गुरु का ९ वें अध्याय में अभाव तथा झान का ६ रे १० वें में सुख दु:ख विभेद तथा विविध कारणों का वर्णन किया गया है।

वैरोषिक का ऋर्थ है पदार्थों के भेदों का बोधक। पदार्थ, जो प्रतीति से सिद्ध हो उसे कहते हैं।

बैरोषिक दर्शन में हेय, हेय-हेतु, हान और हानोपाय इन चारों प्रतिपाद्य विषयों

के समम्मने के लिये छ: पदार्थ-१-द्रव्य, २-गुण, २-कर्म, ४-सामान्य, ५-विशेष और ६-समवाय का निरूपण किया है, तथा उनके सामान्य धर्म और विशेष धर्म के तस्त्र ज्ञान से निःश्रेयस अर्थान् मोत्त बतलाया है।

यथा—

# धर्मविशेषमस्ताद् द्रव्यगुरणकर्म सामान्य विशेष सम्बायनां -पदार्थानां सार्धम्यवैधम्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्तिः श्रेयसम् ॥ (वै॰ ११३१४)

ऋथे:—धर्म विशेष से उत्पन्न हुआ जो द्रव्य, गु.स, कर्म, सामान्य, विशेष, और समवाय (इतने) पदार्थों का साधर्म्य और वैधर्म से तत्त्व ज्ञान, उससे मोत्त होती है।

इन पदार्थी में केवल धर्मी तो द्रव्य है, उप्त्य पांच पदार्थ धर्म हैं। अर्थात् गुण और कर्म, द्रव्य के धर्म हैं; सामान्य और विशेष द्रव्य, गुण और कर्म-तीनों के धर्म हैं; और समवाय पाँचों का धर्म हैं। इन छः में से पहले तीन द्रव्य गुण और कर्म मुख्य पदार्थ हैं क्योंकि इन्हीं से अर्थ किया (प्रयोजन) सिद्ध होती है और यही धर्म अधर्म के निमित्त होते हैं। शेष तीन उप पदार्थ हैं क्योंकि उनसे कोई अर्थ किया सिद्ध नहीं होती वे केवल शब्द व्यव-हार ही के उपयोगी हैं।

#### नो द्रव्य

द्रव्य नौ हैं:--

पृथिच्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगात्मा मन इति द्रव्याणि (के ११६०५) अर्थ—पृथिवी, जल, अग्नि, वायु, आकाश, काल, दिशा, आत्मा और मन ये नौ द्रव्य हें—

१—पृथिवी के कारण रूप निरवयव सुक्ष्म परमाणु नित्य हैं और उनका कार्य्य रूप स्थूल भूमि अनित्य है। पृथिवी में गन्ध, रस, रूप, स्पर्श चार गुण हैं, उनमें से मुख्य गन्ध है।

२—जल की पहचान शीत स्पर्श है। उध्या जल में जो उध्याना प्रतीत होती है वह श्रमिन की है। कारण रूप निरवयव जल के सूक्ष्म परमाणु नित्य हैं और कार्य रूप साधारण जल श्रमित्य है। जल में रस, रूप श्रोर स्पर्श तीन गु.ण हैं; उनमें से मुख्य रस है।

३—श्रांग्न की पहचान उष्ण स्पर्श है। जहाँ उष्ण सार्श है वहाँ अवस्य किसी न किसी रूप में श्रीप्त है। कारण रूप निरवयव श्रीप्त के सूक्ष्म परमाणु नित्य हैं श्रीर कार्य्य रूप साधारण श्रीप्त श्रीनत्य है। श्रीप्त में रूप श्रीर स्पर्श दो गुरण हैं; उनमें से रूप मुख्य है।

४—वायु की पहचान एक विलक्षण स्पर्श है। कारण रूप निरवयव वायु के परमाणु नित्य हैं और कार्य रूप साधारण वायु श्रानित्य है।

इन चारों द्रव्यों से तीन प्रकार की वस्तुएं बनी हैं: शरीर, इन्द्रिय और विषय । मनुष्य, पर्यु, पची खादि के शरीर तथा वृत्त खादि पृथिवी के हैं, बारोन्द्रिय पृथिवी की है; शरीर और इन्द्रिय के सिवाय जितनी मिट्टी, पत्थर खादि रूप पृथिवी है, वह सब पार्थिव विषय है । इसी प्रकार जल-मग्रहलस्य जीवों के ईारीर जलीय हैं, रसना (रम श्रानुभव करने वाली इन्द्रिय) जलीय है, नदी, समुद्र वर्फ, त्रोले श्रादि जलीय विषय हैं। तेजोमग्रहलस्य जीवों का हारीर तैन्तस है। नेत्रेन्द्रिय तैजस है, श्राप्ति, सूर्य श्रीर जठराग्नि श्रादि तैजस विषयहैं। वायु-मग्रहलस्य जीवों का हारीर वायवीय है, त्वचा इन्द्रिय वायवीय है, श्रीर बाहर जो दृज्ज श्रादि को कॅपाने वाला वायु है तथा श्रन्दर जो प्राग्ण रूप वायु है, यह वायवीय विषय हैं।

५— आकाश की पहचान शब्द है। जहाँ शब्द है वहाँ आकाश है। शब्द सर्वत्र है, अतएव अकाश विसु (ब्यापक) है। विसु निरवयव होने से नित्य होता है, अतएव आकाश नित्य और एक है। आकाश का शरीर कोई नहीं, पर उसका इन्द्रिय श्रोत्र है; कर्ण-हर के अन्दर का आकाश श्रोत्र है।

पृथिवी, जल, तेज, वायु और श्राकाश ये पाँचों द्रव्य पश्चभूत कहलाते हैं। इनके, कम से, गन्ध, रस, रूप, स्पर्श श्रीर शब्द ये पाँच गुण् हैं। ब्राण्, रसना, नेत्र, त्वचा और श्रोत्र ये पाँच इन्द्रियाँ हैं जिनके कम से गन्ध, रस, रूप, स्पर्श और शब्द ये पाँच विषय हैं। ब्राण् नासिका के श्रप्रवर्ती है और पार्थिव होने से पृथिवी के गुण् गन्ध की ही प्राहक है। रसना जिह्नामवर्ती है और जलीय होने से जल के गुण् रस की ही प्राहक है। नेत्र काली पुतली के श्रप्रवर्ती है और तैजस होने से रूप का ही प्राहक है। त्वचा सर्व शरीर-गत है और वायवीय होने से स्पर्श की ही प्राहक है।

६ काल—'यह उससे आयु में छोटा है, वह इससे आयु में बड़ा है; यह जस्दी हागया है और वह देर से हुआ है' इत्यादि जो विलक्षण प्रतीतियाँ होती हैं, उनका निमित्त काल है। काल सारे कार्यों की (अनित्यों की) उत्पत्ति, स्थिति और विनाश में निमित्त होता है। काल नित्य, विभु और एक है; किन्तु ट्यवहार के लिये पल, घड़ी, दिन, रात, महीना, बरस और युग तथा भूत, भविष्यत् और वत्तेमान आदि उसके अनेक भेद कल्पना से कर लिये जाते हैं।

नित्येष्वभावादनित्येषु भावात् कारणे कालास्र्येति।(२।२।६)

अर्थ—िनस्यों में न होने से और ऋतित्यों में होने से कारण में काल संज्ञा है। यहाँ कारण में काल को भी शिना है।

७ दिशा—'यह इससे पूर्वे है, दिल्ला है, पश्चिम है, पूर्वदिल्ला है, दिल्लाश्चिम है, उत्तरपंश्चिम है, उत्तरपूर्व है; नीचे है, ऊपर है' आदि ये दश प्रतीतियें जिससे होती हैं वह दिशा है।

# इतइद्मिति यतस्ति इश्यं लिंगम् । (२।२।1०)

अर्थ-'यहाँ से यह, पर है व व्यपर' यह प्रतीति जिससे होती है वह दिशा का लिङ्ग है। सारे कार्यों की उत्पत्ति, स्थिति व्यौर विनाश में कालवत् दिशा भी निमित्त होती है। कालवत् दिशा भी विभू है क्यौर एक है, किन्तु व्यवहार के लिये उसके भी पूर्वादि भेद कर लिये जाते हैं। ८ श्रात्मा—श्रात्मा की पहचान चैतन्य (ज्ञान) है। ज्ञान, शरीर का धर्म नहीं हो सकता क्योंकि शरीर के कारण जो पृथिवी श्रादि भूत हैं उनमें ज्ञान नहीं। यदि उनमें ज्ञान होता तो उनसे बने हुए घटादि में भी ज्ञान होता। ज्ञान, इन्द्रियों का भी;गुरण नहीं है, क्योंकि किसी इन्द्रिय के नष्ट हाजाने पर भी उसके पहले श्रमुभव किये हुए विषय की स्पृति रहतीं हैं श्रोर स्पृति उसीको होती है जिसने श्रमुभव किया हो, इसलिये यह श्रमुभव करने वाला इन्द्रियों से भिन्न है। ज्ञान, मन का गुरण भी नहीं, क्योंकि मन जानने का साधन है, ज्ञाता नहीं। इसलिय परिशेष से ज्ञान श्रात्मा का गुरण सिद्ध होता है। इसले श्रात्मा का श्रमुमान होता है। इसलिय परिशेष से ज्ञान श्रात्मा का गुरण सिद्ध होता है। इसले श्रात्मा का श्रमुमान कराते हैं। इस अकार इल्डा, देप, प्रयन्न, सुख, दुःख भी शरीर से भिन्न श्रात्मा का श्रमुमान कराते हैं। हित की प्राप्ति और श्रहित के परिहार के लिये शरीर की चेटा भी इस बात को प्रकट करती है कि रथ में रथ के सारिथ के सटश श्रमुने हित-श्रहित को जानकर शरीर को चलाने वाला। शरीर से पृथक उसका श्रिधाता श्रात्मा है।

त्राकाशवत् त्रात्मा भी विसु ( व्यापक ) श्रौर नित्य है—

विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा । (७।१।२२)

अर्थ-विभु धर्मवान् महान् है त्राकाश, वैसे ( ज्ञान स्वरूप ) त्रात्मा है।

९ मन — जिस प्रकार बाह्य रूपादि ज्ञान के साधन नेत्रादि इन्द्रियें हैं उसी प्रकार सुख दु:खादि के ज्ञान का साधन जो इन्द्रिय है वह मन है। मन ऋणु है—

#### तदभावादणुमनः।(७।१।२३)

श्चर्थ-उसके अथात् विभुत्व के अभाव से मन अणु है।

इस प्रकार द्रव्य नौ ही हैं। यद्यपि तम (श्रन्थकार, श्रन्थेरा) काले रङ्ग का श्रीर चलता हुआ प्रतीत होता है, तथा प वस्तुतः वह कोई द्रव्य नहीं। प्रकाश का श्रभाव ही तम है, प्रकाश के न होने से न दीखना ही उसमें कालापन है। यदि वास्तव में उसका कोई अपना रङ्ग होता तो प्रकाश के साथ दीखता। जो चतला हुआ प्रतीत होता है वास्तव में बह श्रन्थेरा नहीं चलता किन्तु प्रकाश के आगे आगे चलने से श्रन्थेरा चलता हुआ प्रतीत होता है, जैसे पुरुष के चलने से छाया चलती हुई प्रतीत होती है।

चौबीस गुण

गुण २४ हैं: रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथक्त्व, संयोग, विभाग, परस्व, व्यपस्व, गुरुत्व, द्रवस्व, स्नेह, शब्द, बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा, द्वेष, प्रयन्न, धर्म, व्यथम और संस्कार।

१ रूप—रूप श्वेत, नीला, पीला श्वादि कई प्रकार का है। यह नेत्र से प्राद्य है; पृथिवी, जल श्रीर श्राप्त में द्वव्यादि का प्रत्यत्त कराने वाला है।

२ रस—रस मधुर, अम्ल, लवण, कटु, तिक्त और कषाय भेद से छ: प्रकार का है; यह रसनेन्द्रिय से प्राष्ट्र है।

े र गंध—गन्ध सुगन्ध और दुर्गन्ध भेद से दो प्रकार की है, भौर बारोन्ट्रिय से प्राह्म है। यह फेवल प्रथिवी में रहती है।

४ स्पर्श-स्परी तीन प्रकार का है: शीत, उष्ण, अनुष्णाशीत (न ठण्डा न गर्म) यह त्विगिन्द्रय से प्राह्म है; और पृथिवी, जल, तेज और वायु में रहता है।

हत, रस, गन्ध और स्वर्श—पृथिवी में ये चारों गुल हैं; जल में गन्ध नहीं रोष तीनों हैं: श्रीम में रस नहीं रोष दो हैं और वाय में रूप भी नहीं केवल स्वर्श है ।

५ संख्या— 'वह एक है, दो हैं' इत्यादि ज्यवहार का हेतु संख्या है। संख्या एक द्रव्य के श्राध्रय भी है, जैसे 'यह एक वृत्त है'; श्रीर श्रनेक दव्यों के भी, जैसे 'ये दो वृत्त हैं'। एकत्व संख्या नित्य दव्यों में नित्य है, क्योंकि नित्य दव्यों के सदा बने रहने से एकत्व संख्या भी सदा बनी रहती है। श्रनित्य द्रव्यों में एकत्व संख्या श्रीतत्य है, क्योंकि उनके उत्पन्न होने के साथ उत्पन्न होती है और उनके नाश होने के साथ नष्ट होजाती है।

एक में एकल संख्या तो सदा ही होती है किन्तु द्वित्व, त्रित्वादि संख्या सदा नहीं होती। वह तब उत्पन्न होती है जब हम अलग २ दो अथवा दो से अधिक वस्तुओं को इकट्ठा मिलाकर कहना चाहते हैं कि ये दो हैं अथवा तीन हैं इत्यादि। द्वित्व, त्रित्वादि संख्या अपेचा बुद्धि से उत्पन्न होती है और अपेचा बुद्धि के नाश होने पर नाश हो जाती है, इसलिये यह अनित्य होती है। यह द्वित्वादि संख्या ज्यासञ्च्यक्ति कहलाती हैं, क्योंकि वह अपने आश्रयभूत वस्तुओं में सब में एक ही हैं, अलग अलग नहीं। संख्या नित्य, अनित्य, मूर्त, अमूर्त सारे प्रक्यों में रहती है।

६ परिमाण — 'यह इतना है' इस व्यवहार का हेतु परिमाण है। परिमाण चार प्रकार का होता है: अणुल, महत्व, दीर्घत्व और इस्वत्व। ये परिमाण एक दूसरे की अपेचा से कहे जाते हैं। एक वस्तु को उससे बड़ी वस्तु की अपेचा से अणु या हस्त्व कहा जाता है, और छोटी की अपेचा से महत्त् या दीर्घ। परमाणुओं में अणुत्व और हस्तत्व, और आकाश आदि विसु इच्यों में महत्त्व और दीर्घत्व मुख्य हैं। परिमाण भी नित्य, अनित्य, मृते, अमृते सब दच्यों का धर्म है।

ं पृथक्त्व — 'यह इससे पृथक है' इस व्यवहार का हेतु पृथक्त्व है। यह भी सब द्रव्यों का धर्म है। संख्यावत् एक पृथक्त्व नित्य द्रव्यों में नित्य होता है और अनित्यों में अनित्य, क्योंकि आश्रय के नाहा से उसका नाहा आवश्यक है।

८ संयोग—'यह संयुक्त है' इस प्रतीति का निमित्त संयोग है। यह तीन प्रकार का होता है: (क) अन्यतर कर्मज अथात् संयुक्त होने वाले दो पदार्थों में से एक के कर्म से उत्पन्न होनेवाला, जैसे रथेन पत्ती और पर्वत का संयोग; ( ख ) उभयकर्मज अर्थात् दोनों के कर्म से उत्पन्न होने वाला, जैसे दो मेढ़ों का संयोग; (ग) संयोगज अर्थात् संयोग से उत्पन्न होनेवाला, जैसे हाथ और पुस्तक के संयोग से शरीर और पुस्तक का संयोग।

इनमें अन्यतर कर्मज और उभय कर्मज संयोग भी दो प्रकार का होता है: (अ) 'अभिघात' शब्द का हेतु संयोग और (ब) 'नोदन' अहेतु संयोग ।

संयोग सब द्रव्यों में रहता है और श्रनित्य होता है क्योंकि परमाणु श्रादि नित्य द्रव्यों में भी नया ही उत्पन्न होता है। हर एक संयोग श्रव्याप्यवृत्ति होता है, श्रर्थात् जो संयुक्त हैं उनके सारे स्वरूप में संयोग नहीं होता, किन्तु किसी एक वा किन्हीं एक प्रदेशों के साथ होता है।

९ विभाग — संयोग का नाशक गुण् विभाग है। संयोगवत् यह भी तीन प्रकार का है— (क) श्रन्यतर कर्मज जैसे श्येन पत्ती के उड़ जाने से श्येन श्रीर पर्वत का विभाग (ख) उभय कर्मज, जैसे दो मेट्रों के परस्पर पीछे हटने से मेट्रों का विभाग श्रीर (ग) विभागज, जैसे हाथ श्रीर पुस्तक के श्रलग हो जाने से शरीर श्रीर पुस्तक का विभाग।

१०, ११ परत्व, अपरत्व — 'यह परे है, यह वरे हैं' इस व्यवहार के निमित्त गुण परत्व और अपरत्व हैं। ये दो प्रकार के हैं: दैशिक और कालिक। दैशिक, दिशा से कियं हुए अर्थात् दूर निकट की अपेता से, जैसे वह वस्तु इससे परे हैं (दूर हैं) यह वरे हैं (निकट हैं); और कालिक, काल से कियं हुए अर्थात् आयु की अपेता से, जैसे वह पर है, बड़ा है, और यह अपेत हैं। देशिक और कालिक, सारे परत्व और अपरत्व अपेता बुद्धि से उत्पन्न होते हैं और अपेता बुद्धि के नाश से नट होते हैं । कालिक परत्व और अपरत्व अपिता होते हैं और अपेता बुद्धि के नाश से नट होते हैं । कालिक परत्व और अपरत्व अपिता के धर्म हैं, नित्यों के नहीं होते।

१२ सुकत्व — गिरने का निमित्त गुरुत्व (भाग) है। यह जल श्रौर पृथिवी में रहता है। वायु में गुरुत्व की प्रतीति पार्थिक श्रौर जलीय रेणुओं के संयोग से होती है। गुरुत्व

नित्यों में नित्य और श्रनित्यों में श्रनित्य है।

१३ द्रवत्य — बहने में निमित्त (बहने का धर्म) है। वह दो प्रकार का है: (क) स्वाभाविक जैसे जल में, श्रौर (स्व) नैमित्तिक जैसे घृत श्रादि पार्थिव वस्तुश्रों में श्रिप्त के संयोग से उत्पन्न होता है। द्रवत्व भी नित्यों में नित्य श्रौर श्रमित्यों में श्रमित्य होता है।

१४ म्नेह-स्नेह जल का विशेष गुए हैं, बिखरे हुए कर्णों का मिलाने का हेत है।

यह नित्यों में नित्य श्रीर श्रनित्यों में श्रनित्य होता है।

१५ राष्ट्र - यह आकाश का गुरा है, श्रोत्र-प्राह्य है और दो प्रकार का है-- (क) ध्वति-खरूप जैसा मृदंग आदि में होता है और (ख) वर्ण-खरूप जैसा मनुष्यों की भाषा में ।

१६ बुद्धि - ज्ञान का नाम है, यह केवल जीवात्मा का गुए है, इसके दो भेद हैं-

(क) अनुभव, नया ज्ञान श्रीर (ख) स्मृति, पिछले जाने हुए का स्मरण ।

अनुभव दो प्रकार का होता है: (श्र) यथार्थ, सच्चा, जिसको प्रमा वा विद्या कहते हैं। इसके तीन भेद प्रत्यक्त, अनुमान और आगम प्रमाए के प्रसंग में बतलाए जावेंगे। (ब) अयथाथ, मिण्या, जिसको अप्रमा वा अविद्या कहते हैं। इनके दो भेद: संशय और विपर्यय को भी अलग बतलाया जावेगा।

सांख्य श्रौर योग ने श्रात्मा को ज्ञानस्वरूप तथा बुद्धि को तीनों गुणों का प्रथम विषम परिणाम माना है, जो सत्त्व में रज केवल कियामात्र श्रौर तम इस किया को केवल रोकने मात्र है। सत्त्व के प्रकाश श्रोर श्रात्मा के ज्ञान के प्रकाश में श्रत्यन्त विलत्त्रणता है, फिर भी बुद्धि में सत्त्व की खच्छता एवं निर्मलता के कारण श्रात्मा के ज्ञान के प्रकाश को प्रह्ण करने की अनादि योग्यता है। यह आत्मा के झान से प्रकाशित हुई बुद्धि किसी न किसी झानेन्द्रिय द्वारा विहिमुंख होकर नाना प्रकार के यथार्थ और अयथार्थ आकारों में परिणित होती रहती है। यह जान तथा अझान का परिणाम बुद्धि में ही होता है। इसलिये झान और अझान दोनों बुद्धि हो के धर्म माने गये हैं। किन्तु बुद्धि जड़ है। इसलिये उसको इस झान और अझान का बाध नहीं होता। इसका बोध आत्मा को होता है। क्योंकि बुद्धि में बुद्धिरूप से यह नाना प्रकार का झान और अझान का परिणाम उसी के झान के प्रकाश में हो रहा है। इसलिये आत्मा को बुद्धि की बुद्धि की बुद्धि को बुद्धि को बुद्धि को बुद्धि की बुद्धि की बुद्धि की बुद्धि को बुद्धि की बुद्धि को बुद्धि की बुद्धि को बुद्धि की बिकारादि उसमें आत्मा अपने बुद्धि झान सक्त सक्त से चुर्य नहीं होता है, किन्तु बुद्धि के जो विकारादि उसमें आरोपित किये जाते हैं, उनका भी बाध होजाता है। इति है कि वुद्धि की बुद्धि के जो विकारादि उसमें आरोपित किये जाते हैं, उनका भी बाध होजाता है।

१७ सुख—इष्ट विषय की प्राप्ति से उत्पन्न होता है और सदा श्रानुकूल स्वभाव होता है। श्रतीत विषयों में उनकी स्पृति से श्रीर श्रनागत विषयों में उनके संकल्प से होता है। सुख में मुख और नेत्र खिल जाते हैं। विज्ञानियों को जो विषय और उसकी स्पृति तथा संकल्प के बिना सुख होता है, वह विद्या, शान्ति, सन्तोष श्रीर धर्म-विशेष से होता है।

१८ दुःख-इर के वियोग वा श्रानिष्ट की प्राप्ति से उत्पन्न होता है और सदा प्रतिकृत स्वभाव होता है। श्रानि विषयों में स्पृति-जन्य और श्रानागत विषयों में संकल्प-जन्य होता है। दुःख में मुख मुरक्षा जाता है श्रोर दीनता श्राजाती है।

१९ इच्छा—श्रपने लिये वा दूसरों के लिये किसी श्रप्राप्त वस्तु की प्रार्थना (चाहना) इच्छा है। किसी वस्तु को इट-साधक वा श्रानिट-निवारक जानकर उसमें इच्छा होती है। इच्छा दो प्रकार की होती हैं: फल की इच्छा और उपाय की इच्छा। फल, सुख की प्राप्ति और दु:ख की निवृत्ति है, और सब उसके सालात् और परम्परा से उपाय हैं।

२० द्वेष —प्रज्वलन स्वरूप द्वेष है; यह प्रयत्न, स्मृति, धर्म श्रौर श्रधर्म का हेतु है श्रर्थात् द्वेष से मारने वा जीतने का प्रयत्न होता है, जिससे द्वेष होता है उसकी बार २ स्मृति होती है, दुष्टों से द्वेष में धर्म श्रौर शेष्टों में द्वेष से श्रधर्म होता है। क्रोध, द्रोह, मन्यु, श्रद्ममा श्रौर श्रमर्थ वे द्वेष के भेद हैं।

२१ प्रयत्न—उद्योग, उत्साह प्रयत्न है। यह दो प्रकार का होता है—(क) जीवन-पूर्वक जो सोये हुए के प्राया, त्र्यपानादि को चलाता है और जामत काल में बान्तःकरण का इन्द्रियों के साथ संयोग कराता है; (ख) इच्छा-द्वेष-पूर्वक हित के साधनों के प्रहर्ण में इच्छा पूर्वक प्रयत्न होता है और दुःख के साधनों के परित्याग में द्वेष पूर्वक। २२, २३ धर्म, अधर्म — वेद-विहित कर्मों से धर्म उत्पन्न होता है, यह पुरुष का गुग्ए हैं, कर्त्ता के प्रिय हित और मोच का हेतु होता है। इसके विपरीत प्रतिषिद्ध कर्मों से अधर्म उत्पन्न होता है, यह कर्त्ता के अहित और दुःख का हेतु होता है। धर्म और अधर्म को अहट कहते हैं।

२४ संस्कार—तीन प्रकार का होता है--(क) वैगः यह पृथिवीः जल, तेज, वायु श्रीर मन इन पाँच द्रव्यों में कर्म से उत्पन्न होता है और अगले कर्म का हेतु होता है। (ख) भाषनाः यह श्रनुभव से उत्पन्न होता है, स्मृति और पहचान का हेतु है। विद्या, शिल्प, व्यायाम श्रादि में बार २ के अभ्यास से इस संस्कार का श्रातिशय होता है। उसके बल से उस २ विषय में निपुण्ता श्राती है। (ग) श्रितिश्यापकः श्रन्यथा किये हुए को फिर उसी श्रवशा में लाने वाला संस्कार श्रितिश्यापक कहलाता है। जिससे टेढ़ी की हुई शाखा छोड़ने से फिर सीधी होजाती है। संस्कार स्थारी वाले द्रव्यों में रहता है।

इन चौबीस गुणों में से रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, स्नेह सांसिद्धिक द्रवत्न, बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा, द्वेप, प्रयन्न, धर्म, श्रधर्म, भावना, संस्कार श्रौर शब्द ये विशेष गुण हैं क्योंकि ये एक द्रव्य को दूसरे द्रव्य से नित्यरते हैं। श्रौर संख्या, परिमाण, पृथक्त्व, संयोग, विभाग, परत्व, श्रपरत्व गुक्तव नैमित्तिक द्रवत्व श्रौर वेग संस्कार, ये सामान्य गुण हैं क्योंकि ये एक क्रूक्य को दूसरे द्रव्य से नहीं नित्येरते।

३ कर्म-चलना (हरकत) रूप कर्म है; यह पाँच प्रकार का है-

#### उत्त्वेपणमबत्त्रेणमाकुंचनं प्रसार्णं गमनमिति कर्भाणि । (१।१।७)

१ उत्त्रेपण—ऊपर फेंकना

२ श्रवत्तेपण्—नीचे गिराना ४ प्रसारण्—फैलाना श्रीर

३ श्राकृश्वन-सिकोडना

५ गमन-श्रन्य सब प्रकार की किया। ये पांच कर्म हैं।

मनुष्य के कर्म पुराय-पाप-रूप होते हैं, महाभूतों के नहीं। ये कर्मभी नौ द्रव्यों में से किसीन किसीदव्य के धर्म हैं।

४ सामान्य —िकसी अर्थ की जो जाति (किस्म) है वह सामान्य है, जैसे दृत्त की वृत्तत्व और मनुष्य की मनुष्यत्व जाति है। जाति बहुतों में एक होती है, जैसे सारे दृत्तों में वृत्तत्व जाति एक है। जो एक ही हो अथवा जो विभु हो उसमें जाति नहीं रहती, जैसे दिशा, काल, आकाश और आत्मा में।

सामान्य के दो भेद हैं: पर श्रीर श्रपर । एक व्यापक जाति, जिसकी श्रवान्तर जातियाँ श्रीर भी हों, जैसे वृत्तल, पर-सामान्य कहलाती है; उसकी श्रवान्तर जाति, जैसे श्राम्रल, अपर-सामान्य कहलाती है। श्रपर-सामान्य को सामान्य-विशेष भी कहते हैं, क्योंकि वह सामान्य भी है श्रीर विशेष भी । जैसे श्राम्रल सारे श्राम्रों में सामान्य है किन्तु दूसरे वृत्तों से श्राम्रलं को विशेष (श्रलग) करती है, इसलिये विशेष भी है।

सामान्य विशेष (पर, श्रपर ) सापेच हैं । श्राम्नलादि की श्रपेचा से बृचत्व पर (सामान्य ) है और बृचत्व की श्रपेचा से श्राम्नल श्रपर (विशेष ) है । किन्तु बृचत्व भी पृथिवीत्व की अपेता से अपर है और आम्रत्व भी अपनी अवान्तर जातियों की अपेता से पर है। जिसकी आगे कोई अवान्तर जाति न हो, वह केवल अपर होता है, जैसे घटलादि। और जिसकी व्यापक जाति न हो वह केवल पर ही होता है। ऐसी जाति केवल सत्ता है, जो सारे द्रव्यों, सारे गुणों और सारे कमों में होती है। सत्ता वह है जिससे सत् सत् इस प्रकार की अतीति होती है, अर्थात् द्रव्य सत् है, गुण सत् है, कमें सत् है। और सारी (द्रव्यत्वदि) जातियाँ सामान्य-विशेष हैं। किन्तु इन द्रव्यत्वदि जातियों में से हर एक जाति अनेक व्यक्तियों में रहती है, इसलिये अधानतया वह सामान्य ही हैं, किन्तु अपने आश्रय (द्रव्यादि) को द्सरे पदार्थों से अलग भी करती हैं, इसलिये गौणतया विशेष शब्द से

कही जाती हैं, किन्त जो भिशेष पदार्थ है वह इनसे अलग ही है।

प विशेष—जैसे घोड़े से गौ में विलक्त ए प्रतीति जाति-निमित्तक होती है और एक गौ से दूसरी गौ में विलक्त ए प्रतीति का निमित्त रूपादि वा श्रवयवों की बनावट श्रादि का भेद है। इसी प्रकार योगियों को एक ही जाति, गुए श्रौर कमें वाले परमाणुश्रों में जो एक दूसरे से विलक्त ए प्रतीति होती है उसका भी कोई निमित्त होना चाहिये, परमाणुश्रों में और कोई भेद (बनावट श्रादि का भेद) श्रसम्भव होने से, जो वहाँ भेदक धर्म है वही विशेष पदार्थ है। यह विशेष सारे नित्य द्रव्यों में रहता हैं, क्योंकि श्रानत्य द्रव्यों में और गुए, कर्माद में तो श्राश्रय के भेद से भेद कहा जा सकता हैं किन्तु नित्य द्रव्यों में नहीं। इसलिए हर एक नित्य द्रव्यों में पक र विशेष होता है, जिससे वे एक दूसरे से विलक्त पप्तित होते हैं, और देश काल के भेद में भी, यह वहीं परमाणु है, यह पहचान जो योगियों की होती है इसका निमित्त भी विशेष पदार्थ है। श्रथोत पहचान और विलक्त पप्तिति किसी निमित्त से होती है, जैसे गौ में गोल जाति से और शुङ्ग में शुङ्ख गुए से; और वह निमित्त परमाणुश्रों में कोई शौर न होने से उनमें भी श्रवश्य कोई श्रलग ऐसा पदार्थ है जो पहचान और विलक्त पप्तिति का निमित्त है, वही विशेष पदार्थ है। इस विशेष पदार्थ का पता इसी दर्शन ने लगाया है, इसी लियं इसकी वैशेषिक कहते हैं।

६ समबाय—सम्बन्ध सदा दो में होता है, जैसे कूग्ड और दही का सम्बन्ध है। इन में से दही कूग्ड से और कूग्डा दही से अलग भी रहता है। ऐसे सम्बन्ध को संयोग कहते हैं। किन्तु जो ऐसा घना सम्बन्ध है कि सम्बन्धी न अलग २ थे और न हो सकते हैं जैसे गुग्-गुग्जी का सम्बन्ध, वहाँ सम्बन्ध को समवाय कहते हैं। अथोत् गुग्जी में गुग्ज समवाय सम्बन्ध से रहता है। इसी प्रकार अवयवों में अवयवी, क्रियावालों में क्रिया, ज्यक्ति में जाति और नित्य द्वट्यों में विशेष समवाय सम्बन्ध से रहता है।

श्रभाव पदार्थ —पिछले वैशेषिक श्राचार्यों ने उपर्युक्त छ: भाव पदार्थों के श्रतिरिक्त 'श्रभाव' भी एक श्रलग पदार्थ निरूपण किया है। श्रभाव चार प्रकार का है। प्रागभांव, प्रश्वंसाभाव, श्रायन्ताभाव, श्रीर श्रन्योऽन्याभाव। किसी वस्तु की उत्पक्ति से पहले उसका श्रभाव प्रागभाव श्रीर नाहा के पीछे उसका श्रभाव प्रश्वंसाभाव है। किसी वस्तु का नितान्त श्रभाव श्रवन्ताभाव है श्रीर एक वस्तु में दूसरी वस्तु का श्रभाव श्रन्योऽन्यऽभाव है।

#### न्याय-दर्शन

न्याय सूत्र के रचियता का गोत्र नाम गौतम या गोतम है श्रौर व्यक्ति गत नाम श्रज्ञपाद है।

प्रमाणों से ऋर्थ का परीवण ऋर्थान् विभिन्न प्रमाणों की सहायता से वस्तु तत्त्व

की परीचा न्याय है।

प्रत्यत्त और आगम के आशित श्रानुमान (न्याय) है। अनुमान में परीचा करके अर्थ की सिद्धि की जाती है। परीचा प्रत्यत्त श्रादि प्रमाणों से होती है, जैसे अग्नि की सिद्धि में जब यह प्रतिज्ञा की 'कि पर्वत में श्राग्नि है' तो यह शब्द प्रमाण हुआ; जब रसोई का उदाहरण दिया तो वह प्रत्यत्त प्रमाण हुआ; जब 'जैसे रसोई धूमवाली है, वैसे यह पर्वत धूमवाला है' ऐसा उपनय कहा, तो यह उपमान हुआ। इस प्रकार प्रत्यत्त, उपमान और शब्द, इन सब प्रमाणों से परीचा करके श्राप्ति की सिद्धि की गई। इस प्रकार समस्त प्रमाणों के ज्यापार से श्रिष्ट का निश्चय करना न्याय है।

न्याय सृत्र पांच व्याप्यायों में विभक्त हैं, क्रीर प्रत्येक व्याप्य दो क्राह्मिकों में । इनमें पोडक्ष पदार्थों के उदेश (नाम कथन) तथा लक्ष्मण (परिभाषा) परीक्षण किये गये हैं।

प्रमाण प्रमेय संशय प्रयोजन दृष्टान्त सिद्धान्ताऽवयव तर्क निर्णयवाद जन्प वितरहाहेस्वाभाम छल जाति निग्रह स्थानानां तस्व ज्ञानानिःश्रेय साधिगमः। (स्थाय १।१)

श्रथे—प्रमास, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, हटान्त, सिद्धान्त, श्रवयव, तर्क, निर्स्त्य, वाद, जल्प, वितराडा, हेत्वाभाम, छल, जाति, श्रीर निष्मह स्थान, इनके तत्त्व झान से मोच की प्राप्ति होती है। इन में से प्रमेय के तत्त्वझान से मोच मिलता है श्रीर प्रमास श्राद पदार्थ उस तत्त्व झान के साधन हैं।

यथार्थ ज्ञान का साधन प्रमाण है, जानने वाला प्रमाता, ज्ञान प्रमिति स्प्रौर जिस वस्तु को जानना है वह प्रमेय कहलाती है।

न्याय-दर्शन के अनुसार चार मुख्य प्रमाण हैं: १ प्रत्यज्ञ, २ अनुमान, ३ उपमान, ४ आगम ।

१ प्रत्यक्ष प्रमाण — इन्द्रियों श्रौर अर्थ के सम्यन्ध से उत्पन्न हुआ झान जो अशब्द (नाम मात्र से न कहा हुआ ), अध्यभिचारी (न बदलने वाला), आरीर निश्चयासक हो. वह प्रत्यत्त प्रमाण है।

प्रत्यत्त के दो भेद हैं: निर्विकल्पक और सिवकल्पक। वस्तु का श्रालोचन-मात्र ज्ञान, जिसमें सम्बन्ध की प्रतीति नहीं होती है, निर्विकल्पक है, और जिसमें सम्बन्ध की प्रतीति होती है, वह सिवकल्पक है। निर्विकल्पक पहले होता है श्रीर सिवकल्पक पीछे। जैसे गौ को देखकर 'यह ज्ञान पहले-पहल नहीं होता। क्योंकि 'गौ' इस ज्ञान में केवल व्यक्ति का ज्ञान नहीं, किन्तु एक विशेष व्यक्ति एक विशेष जाति (गोत्व) से सम्बन्ध रखने वाली प्रतीति हो रही है। यह सम्बन्ध का ज्ञान सम्बन्धियों को पहिले पहिल द्यालग जाने बिना नहीं हो सकता। इससे द्यानमान होता है कि पहिले दोनों सम्बन्धियों (जाति, व्यक्ति) का सम्बन्धिरित ज्ञान द्यालग २ हुआ है, पिंद्र 'यह गी है' यह ज्ञान हुआ है। इनमें से पहिला निर्विकरपक है; पींद्र जो सम्बन्ध को प्रकट करनेवाला ज्ञान हुआ है, वर् सविकरपक है। निर्विकरपक कहने में नहीं आता। वह ऐसा ही प्रत्यन्त है जैसे बालक वा गूंगे को होता है। इसके विपरीत सविकरपक कहने सुनने में आता है।

अनुमान प्रमाण —साधन-साध्य, लिङ्ग-लिङ्गी त्र्यथवा कार्य-कारण के सम्बन्ध से जो ज्ञान उत्पन्न हो, उसे त्रानुमान कहते हैं।

जहाँ 'ज्याप्ति' अर्थात् साहचर्य (साथ रहने ) का नियम पाया जाता है, वहीं अनुमान होता है। धूम अप्रि के बिना नहीं होता इसलिये धूम से अप्रि का अनुमान होता है। पर अप्रि बिना धूम के भी होती है, इसलिये अप्रि से धूम का अनुमान नहीं होता। जिसके द्वारा अनुमान करते हैं उसको लिङ्ग (चिङ्ग ) कहते हैं और जिसका अनुमान होता है, उसको लिङ्ग । इस प्रकार धूम लिङ्ग (चिङ्ग ) कहते हैं और जिसका अनुमान होता है, उसको लिङ्ग । इस प्रकार धूम लिङ्ग है और अप्रि लिङ्ग । लिङ्ग वह होता है, जो ज्यापक हो। जहाँ धूम है वहाँ अप्रि अवश्य है, धूम में अप्रि की ज्यापकता है, ऐसा होने से ही अनुमान हो सकता है। यदि बिना अप्रि के भी धूम होता, तो उससे अप्रि का अनुमान नहीं हो सकता। इसलिये जहाँ ज्यापित है वहीं अनुमान होता है। चाहे वह सम-ज्यापित हो चाहे विषम-ज्यापित हो। सम-ज्यापित, जैसे गन्ध और पृथवीत्व है और जहाँ गन्ध है वहीं प्रथिवीत्व है और जहाँ पृथवीत्व है वहीं अगिन है, यह ही नियम है, पर जहाँ अगिन है वहाँ धूम भी हो, यह नियम नहीं है। है वहाँ धूम भी हो, यह नियम नहीं है।

श्रनुमान तीन प्रकार का है-पूर्ववत्, शेषवत् श्रौर सामान्यतोदृष्ट ।

पूर्ववत्—जहाँ प्रत्यन्भूत लिङ्ग लिङ्गी में से एक के देखने से दूसरे का खनुमान हो। जैसे घूम से खान का। यहाँ दोनों प्रत्यत्त का विषय हैं। खर्थात् यहाँ खनुमेय (लिङ्गी) जो खप्ति है, वह भी रसोई खादि में विशेष रूप से प्रत्यत्त हो चुका है।

शेषवत्—जहाँ २ प्रसंग जा सकता है, वहाँ वहाँ से हटाकर शेष बचे हुए का अनुमान शेषवत् है जैसे 'शब्द किसका गु.ण है' इस विचार में सारे द्रव्यों का प्रसङ्ग आता है। उनमें से किसी का भी गु.ण न होने से परिशेष से यह आकाश का लिङ्ग (गु.ण) है (कै॰ २।१।२०)। यही परिशेषानुमान शेषवत् कहलाता है।

सामान्यतोद्दश्—जो सामान्य रूप से देखा गया हो पर विशेष रूप से न देखा गया हो। यह वहाँ होता है जहाँ लिङ्गी को पहिले प्रत्यत्त देखा हुआ न हो, जैसे देखनं, सुनने आदि क्रियाओं से इन्द्रियों का अनुमान। क्रिया का कोई साधन (करण्) अवश्य होता है, जैसे छेदने का कुरहाड़ा। इसी प्रकार देखना, सुनना आदि क्रिया हैं, उनका भी कोई करण् अवश्य होना चाहिये। यहाँ जो करण् हैं वही इन्द्रिय हैं। यदाप सामान्य रूप से यह देखां

गया है कि जो क्रिया होती है, उसका कोई करण श्रवश्य होता है, जैसे छेदने श्राहि में कुल्हाड़ा, पर जैसे करण का यहाँ श्रनुमान करना है, श्राथीन इन्द्रिय रूप, वैसा करण कभी भी देखा नहीं गया, इसलिये यह श्रनुमान सामान्यतोटष्ट है। इसी प्रकार जगत् की रचना से इसको रचने वाले का ज्ञान सामान्यतोटष्ट है। पूर्ववत् वहाँ होता है, जहाँ पहिले श्रनुमेय को भी देखा हुआ है, और सामान्यतोटष्ट वहाँ होता है, जहाँ श्रनुमेय को कभी देखा नहीं है। इसी श्रनुमान से जो श्रतीन्द्रिय पदार्थ है, उनका ज्ञान होता है।

३ उपमान प्रमाण—प्रसिद्ध सादृश्य से संज्ञा संज्ञी के सम्बन्ध का ज्ञान उपमान है, यथा जो गवय ( नीलगाय ) को नहीं जानता वह यह सुनकर कि 'जैसी गौ वैसी गवय' बन में जाय और गौ सदृ व्यक्ति को देखे तो उसको यह ज्ञान होगा कि यह गवय है। यहाँ गवय व्यक्ति प्रत्यत्त है, पर यह ज्ञान कि 'इसका नाम गवय है' प्रत्यत्त नहीं। यदि यह भी प्रत्यत्त होता तो सभी को प्रतीत हो जाता। यह ज्ञान श्रनुमान से भी नहीं हुश्या, क्योंकि संज्ञा का कोई लिङ्ग नहीं होता। शब्द से भी नहीं हुश्या, क्योंकि यह किसी ने बतलाया नहीं। इसलिये जिससे यह ज्ञान हुशा है वह एक श्रलग ही उपमान प्रमाण है।

४ आगम प्रमाण—आप्त के उपदेश को शब्द-प्रमाण कहते हैं। अर्थ के सानात् करने वाले और यथा-टए का उपदेश करने वाले का नाम आप्त है। शब्द-प्रमाण दो प्रकार का है: टए अर्थ और अटए अर्थ। जिस आप्त उपदेश का अर्थ यहाँ देखा जाता है वह टए अर्थ है; जिसका अर्थ यहाँ नहीं देखा जाता, जैसे स्वर्गादि, वह अटए अर्थ है। लौकिक बाक्य टएार्थ हैं, वैदिक वाक्य प्रायः अटएार्थ।

न्यायदर्शन में ऐसे पदार्थों को जिनके न्याय-द्वारा तत्त्व-ज्ञान से निःश्रेयस हो सकता है सोलह की संख्या में विभक्त किया गया है:—

१ प्रमाण-चार हैं, इनका वर्णन ऊपर कर दिया गया है।

२ प्रमेय - बारह हैं, इनका वर्णन आगे किया जायेगा।

३ संशय—समान धर्म की प्रतीति से, श्रमेकों के धर्म की प्रतीति से, विप्रतिपत्ति [परस्पर विरोधी पदार्थी के सहभाव ] से, उपलब्धि की श्रव्यवस्था से श्रीर श्रमुपलब्धि की श्रव्यवस्था से विशेष की श्राकांता वाला विचार संशय है। संशय का साधारण लक्षण एक धर्मी में विरुद्ध नाना धर्मों का ज्ञान समम्भना चाहिये।

४ प्रयोजन-जिस अर्थ को लक्ष्य में रखकर किसी विषय में प्रवृत्त होना है, वह प्रयोजन है।

' इप्रान्त-तीकिक श्रीर परीचकों की बुद्धि की जिस श्रर्थ में समक्षा हो, वह रप्टान्त है। जैसे श्रप्ति के श्रनुमान में रसोई। ष्टप्टान्त के विरोध से ही पर-पच्च खरडनीय होता है, श्रीर रप्टान्त के समाधान से ही खपच स्थापनीय होता है।

६ सिद्धान्त — शाका के आधार पर अर्थों के मानने की व्यवस्था सिद्धान्त है। सिद्धान्त चार प्रकार का है:—

- (क) सर्वतन्त्र सिद्धान्त-जो सारे शास्त्रों का सिद्धान्त हो, त्रर्थात जिसमें किसी शास्त्र का विरोध न हो:
  - (ख) प्रतितन्त्र सिद्धान्त-जो अपने-अपने शास्त्र का अलग-अलग सिद्धान्त हो:
  - (ग) श्रधिकरण सिद्धान्त-जिसकी सिद्धि दूसरे श्रथों की सिद्धि पर निर्भर हो;
- (घ) अभ्यूपगम सिद्धान्त-वादी की मानी हुई बात को ही मानकर उस पर विचार करना ।
- ७ अवयव-प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय और निगमन, ये पाँच अवयव हैं। जैसे 'घट अनित्य है' यह प्रतिज्ञा है; 'उत्पत्ति वाला होने से' यह हेत है; 'उत्पत्ति धर्म वाले पट आदि द्रव्य अनित्य देखने में आते हैं। यह उदाहरण है; 'ऐसा ही घट भी उत्पत्ति धर्म वाला है' इसको उपनय कहते हैं; 'इसलिये उत्पत्ति धर्म वाला होने से घट श्रनित्य सिद्ध हुआ' इसका नाम निगमन ( उपसंहार ) है। यहाँ यह समक्त लेना आवश्यक है कि पूर्व प्रमाणों में जो अनुमान कहा है, यह दो प्रकार का होता है-स्वार्थातमान अर्थात अपने लिये अत-मान, श्रीर परार्थानुमान श्रर्थात् दूसरे के लिये श्रनुमान् । स्वार्थानुमान-कर्त्ता जब उस ज्ञान को दूसरे को निश्चय कराना चाहता है, तब उसकी सिद्धि के लिये अपने मुख से उसे जो वाक्य कहना पढ़ता है, उसके ये पाँच अवयव होते हैं। और वहीं अनुमान परार्थोनुमान कहलाता है।
- ८ तर्क-जिसका तत्त्व ज्ञात न हो उसको जानना चाहते हुए उसमें कारण के सम्भव से तत्त्व-ज्ञान के लिये जो युक्ति है, वह तर्क है।
  - ९ निर्णय—संशय उठाकर पन्न-प्रतिपन्न द्वारा अर्थ का अवधारण (निश्चय) निर्णय है।
- १० वाद-पन और प्रतिपन्न का वह श्रङ्गीकार जिसमें प्रमाणों से और तर्क से साधन और प्रतिषेध हो, जो सिद्धान्त से विरुद्ध न हो और पाँचों अवयवों से यक्त हो वाद कहलाता है।
- ११ जल्प-जो वाद के विशेषणों से युक्त हो, किन्तु जिसमें छल, जाति श्रीर निप्रह स्थानों से भी साधन श्रौर प्रतिषेध हो, वह जल्प है।
  - १२ वितण्डा—जल्प जब प्रतिपन्न स्थापना से हो तो वितएडा होता है।

इस प्रकार किसी ऋथे के निर्णय के लिये वादी-प्रतिवादी की जो बातचीत होती है उसका नाम कथा है, श्रीर वह तीन प्रकार की होती है: तत्त्व निर्णय के लिये बाद होता है, दूसरों को परास्त करने के लिये वा सिद्धान्त की रहा के लिये जल्प होता है, श्रीर जहाँ विजिगीषु ( जीतने की इच्छा वाला ) छल-जाति आदि का भी प्रयोग करता है और अपने पच स्थापना से हीन केवल दूसरे के पच पर प्रमाण, रुक, छल, जाति आदि से सब प्रकार श्राचेप करता है वह वितरहा है।

- १३ हेत्वाभास-हेत्वाभास वे हैं जो हेत् लच्चए के न होने से हैं तो श्रहेत. किन्त हेतु के समान हेतुवत् भासते हैं। ये पाँच प्रकार के होते हैं-
- (क) सन्यभिचार हेत्वाभास-जो एक में अर्थात् केवल साध्य में ही नियत न हो अर्थात् अञ्यवस्था में हो। जैसे किसी ने कहा 'शब्द' नित्य है स्पर्शवाम् न होने से, स्पर्शवाला 'घट'

श्रांतत्य खा जाता है, 'शब्द' वैसा स्पर्शवाला नहीं, इसलिये शब्द नित्य है। यहाँ दृशन्त में स्पर्शत्व श्रोर श्रांतित्यत्व-रूप धर्म साध्य-साधन-भूत नहीं है क्योंकि परमाणु स्पर्शवान है, किन्तु श्रांतत्य नहीं,नित्य है। ऐसे ही यदि कहें कि जो स्पर्शवान नहीं वह नित्य है जैसे 'श्रात्मा' तो यह भी नहीं कह सकते क्योंकि बुद्धि स्पर्शवाली नहीं किन्तु नित्य नहीं, श्रांतित्य है। इस कारण दोंनों दृशन्तों में व्यभिचार श्राने से स्पर्शत्व न होना हेतु-सव्यभिचार हुश्रा।

- (ख) विरुद्ध हेत्वाभास—सिद्धान्त को श्रङ्गीकार करके उसी का विरोधी जो हेतु है वह विरुद्ध हेतु है। जैसे शब्द नित्य है क्योंकि कार्य है। यह कार्य होना नित्यता का विरोधी है, न कि साधक ।
- (त) प्रकरणसम हेत्वाभास—विचार के आश्रय अनिश्चित पद्म और प्रतिपद्म को प्रकरण कहते हैं। उसकी चिन्ता संशय से लेकर निर्णय तक जिस कारण की गई है वही निर्णय के लिये काम में लाया जावे तो दोनों पत्तों की समता से प्रकरण से आगे नहीं बढ़ता, इसलिये प्रकरणसम हुआ। जैसे किसी ने कहा कि 'शब्द अनित्य है' तो नित्य धर्म के ज्ञान न होने से यह हेतु प्रकरणसम है। इससे दो पद्मों में से किसी एक पद्म का निर्णय नहीं हो सकता क्योंकि यदि शब्द में नित्यत्व धर्म का प्रहण, होता तो प्रकरण ही नहीं बनता, अथवा अनित्यत्व धर्म का बान शब्द में होता तो भी प्रकरण सिद्ध न होता। अर्थान् यदि दो धर्मों में से एक का भी ज्ञान होता तो 'शब्द अनित्य है कि नित्य'—यह विचार ही क्यों प्रवृत्त होता।
- (घ) साध्यसम हेत्वाभास—स्वयं साधनीय होने के कारण जो साध्य से कोई विशेषता नहीं रखता वह साध्यसम है। जैसे 'छाया द्रव्य है' यह साध्य है, 'गतिवाजा' होने से यह हेतु है, क्योंकि छाया का गतिवान होना स्वयं साध्य कोटी में है, इसलिये यह हेतु साध्य से विशेष नहीं, इसलिये 'साध्य' के 'सम' हुआ। क्योंकि छाया में जैसे द्रव्यत्व साध्य है वैसे ही गति भी साध्य है।
- (इ) कालातीत हेत्वाभास—जिस ऋषे का वर्णन समय चूक कर किया गया हो उसे कालातीत कहते हैं। हेतु का काल वह है जब ऋषे सन्दिग्ध हो; किन्तु जब ऋषे किसी प्रवल प्रमाण से निश्चित हो, तो वहाँ हेतु उसे उलट कर कुछ सिद्ध नहीं कर सकता। जैसे कोई कहे कि 'ऋषि उच्छा नहीं है क्योंकि द्रव्य है' तो यह हेतु कालातीत है। क्योंकि जब ऋषि का उच्छा होना प्रत्यक्त से निश्चित है तो यहाँ उच्छा न होना सिद्ध करने के लिये हेतु का काल ही नहीं। क्योंकि ऋषिन का उच्छा न होना प्रत्यक्त से वाधित है। ऋतएव नवीन नैयायिक कालातीत को वाधित भी कहते हैं।

१४ छळ- अर्थ को बदल देने से वादी के बचन का विधात करना छल है। अर्थात् वादी के कहने का जो अभिप्राय है उससे विरुद्ध अभिप्राय लेकर उस पर आचेप करना छल है। यह छल तीन प्रकार का है:—

(क) वाक् छल — साधारण रूप से कहे हुए ऋथे में वक्ता के ऋभिप्राय से विरुद्ध द्धान्य ऋथे की कल्पना को वाक्छल कहते हैं। उसे किसी ने कहा कि 'यह वालक नव कम्बलवान हैं' कहनेवाले का यहां आशय यह हैं कि 'इस बालक का कम्बल नया है'; पर झलवादी वक्ता के अभिपाय से विश्व कहता है कि 'इस लड़के के पास तो केवल एक कम्बल है नौ कहाँ हैं'— नव शब्द के नवीन और नौ—ये दो अर्थ हैं। इस झलवादी की रोक यह है कि नवकम्बल शब्द जो दो विशेष अर्थों का एक सामान्य शब्द है, उसमें जो तुमने एक अर्थ की कल्पना करली है, इसका क्या हेतु है। क्योंकि बिना निश्चय किये अर्थ विशेष का निश्चय नहीं हो सकता है कि यह अर्थ इसको अभिप्रेत है और वह विशेष तुम्हार अर्थ में नहीं है, इस लिये यह तुम्हारा दृषण् नहीं सिद्ध होता।

(ख) सामान्य छल — जो बात वन सकती है उसके स्थान में स्थित समानता को लेकर एक बनती बात की कल्पना सामान्य छल है। जैसे किसी ने कहा 'यह ब्रह्मचारी विद्यान्वित्य सम्पन्न है,' इस वचन का खंडन ऋर्ष विकल्प से प्रहण तथा स्थासम्भव ऋर्थ की कल्पना से वरना कि जैसे ब्रह्मचारी में विद्यान्वितय सम्पत्ति सम्भव है वैसा ब्रात्य ( यद्योपवित के संस्कार से हीन) में भी है तो ब्रात्य भी ब्रह्मचारी है क्योंकि वहे भी विद्यानियम-सम्पन्न है। इसका खंडन यह है कि यह वाक्य प्रशंसार्थक है इसिलये इससे स्थासम्भव क्ये की कल्पना

नहीं हो सकती: ब्रह्मचारी सम्पत्ति का विषय है उसका हेत् नहीं है।

(ग) उपचार छल — धर्म के अमुख्य प्रयोग में मुख्य अर्थ से प्रतिषेध उपचार छल है। यहाँ 'धर्म' से अभिप्राय 'धृत्ति' का है। शब्द की यृत्ति दो प्रकार की है-मुख्य और अमुख्य। मुख्य अर्थ में मुख्य यृत्ति होती है; जैसे गंगायां स्नाति'—यहाँ गंगा शब्द मुख्य यृत्ति से प्रवाह का बोधक है। मुख्य वृत्ति को 'शिक्त' कहते हैं। और 'गंगायां घोषः' यहाँ गंगा शब्द अमुख्य वृत्ति से गंगातीर का बोधक है। अमुख्य वृत्ति को 'लक्त्य' कहते हैं। जब लक्त्या वृत्ति से प्रयोग किगा गया हो और मुख्य वृत्ति को लेकर कोई निषेध करे, जैसे कहाँ है गंगा में घोष, घोष तो उसके किनारे पर है,' तो यह उपचार छल है। अथवा जैसे किसी ने कहा 'मचान चिहा रहे हैं। इसका दूसरा खरण्डन करता है कि मचानों पर बैठे हुए पुरुष चिल्ला रहे हैं न कि मचान। मचान शब्द के मुख्य अर्थ लकड़ियों से बनी ऊँची बैठक के हैं जो किसान खेत की रखवाली के लिये बना लेते हैं और उसमें शब्दकारिता असम्भव है इसलिय अमुख्य यृत्ति (लक्त्या)) से मञ्च पर बैठे पुरुष बोलते हैं यह बक्ता का अभिप्राय है। वार्ता इसके अभिप्राय को न लेकर शंका करता है कि मध्व पर बैठे पुरुष बोलते हैं न कि मध्व । यह उपचार छल है। इसका खंडन यह है कि यहां मचान शब्द मुख्य नहीं, गौरा है, मध्वस्थ पुरुषों के अर्थ में ही प्रयुक्त हुआ है। प्रधान और गौरा शब्द का प्रयोग वक्ता की इन्छा पर होता है, और अर्थ उत्ती के अभिप्राय से लिया जाता है।

१५ जाति—साधर्म्य श्रीर वैयन्यं से प्रतिपेध (खंडन) करने को जाति कहते हैं। श्रसत् उत्तर जाति है, जब कोई सच्चा उत्तर न सुमें तो साधर्म्य-वैयन्यं को लेकर ही जो समय टाला जाता है वह जात्युत्तर होता है। जाति के चौवीस भेद हैं जो स्थानाभाव से यहाँ नहीं दिये जाते हैं।

निम्रहस्थान ( हार की जगह )—विप्रतिपत्ति ऋथीत् उत्तटा समभ्रता वा ऋप्रतिपत्ति ऋथीत् प्रकरण के ऋज्ञान को निम्रहस्थान कहते हैं, ऋथीत् विप्रतिपत्ति वा अप्रतिपत्ति करने से पराजय होती है। प्रतिपत्ति का ऋर्य प्रवृत्ति है; विपरीत ऋथवा निन्दित प्रवृत्ति को विप्रति-पत्ति कहते हैं और दूसरे से सिद्ध किये पत्त का खरण्डन न करना ऋथवा ऋपने पत्त पर दिये हुए दोष का समाधान न करना ऋप्रतिपत्ति है। निष्रहरूशन बाईस प्रकार का है। स्थानाभावें से उन भेदों का यहाँ वर्णन नहीं किया जा सकता। निष्रहरूशन का साधारण लन्नण उत्तर का न फुरना वा उलटा फुरना समक्त लेना चाहिये।

वैशेषिकदर्शन के नौ द्रव्यों के सदश न्यायदर्शन के इन सोलह पदार्थों में से वास्तव में मुख्य, बारह प्रमेय ही हैं जो प्रमाण द्वारा जानने योग्य हैं। अन्य सब पदार्थ प्रमेय का प्रमाण द्वारा क्वान कराने में सहायक हैं।

#### प्रमेय

१ आत्मा—जिसके पहचान के लिये इच्छा, द्वेष, सुख, दुःख, ज्ञान व्यौर प्रयत्न लिङ्ग हैं। यही भोगता है।

. २ इारीर—जो चेटा, इन्द्रियों और अर्थों का आश्रय और भोग का स्थान है।

३ इन्द्रियं — घ्राण, रसना, चक्षु, त्वचा, श्रोत्र, — जिनके उपादान कारण क्रम से पृथ्वी, जल, आग्नि, वायु और आकाश हैं। ये भोग के साधन (करण) हैं।

४ अर्थ-गंध, रस, रूप, स्पर्श और शब्द जो पांचों इन्द्रियों के यथाक्रम भोगने योग्य विषय और पांचों भूतों के यथायोग्य गुण हैं।

५ बुद्धि, झान, उपलब्धि – ये तीनों पर्याय शब्द हैं। ऋथों का भोगना ऋथीत् अनुभव करना बद्धि है।

६ मन—जिसका लिङ्ग एक से श्राधिक ज्ञानेन्द्रियों से एक समय में ज्ञान न होना है, जो सारी इन्द्रियों का सहायक श्रीर सुख-दु:खादि का श्रानुभव कराने वाला है।

७ प्रवृत्ति – मन, वाणी श्रौर शरीर से कार्य का श्रारम्भ होना प्रवृत्ति है।

८ दोष-प्रवृत्त कराना जिनका लक्त्मण है वे राग, द्वेष श्रीर मोह तीन दोष हैं।

९ प्रेतमाव - पुनर्जन्म अर्थात् सृक्ष्म शरीर का एक स्थूल शरीर छोड़कर दूसरा धारण करना प्रेतमाव है।

१० फल — प्रवृत्ति और दोष से जो अर्थ उत्पन्न हो उसे फल कहते हैं। फल दो प्रकार का होता है: मुख्य और गौण। मुख्य फल सुख-दुःख का अनुभव है और सुख-दुःख के साधन शरीर, इन्द्रियें, विषय आदि गौण फल हैं। यहाँ दोनों फलों के प्रह्ण करने के लिये अर्थ कहा है। राग, द्वेष और मोह जो दोष हैं उनमें से मोह राग-द्वेष का कारण है, और प्रवृत्ति फल की उत्पादक है।

११ दुःख—जिसका लज्ञ्ण पीड़ा है। सुख भी दुःख के अन्तर्गत है क्योंकि सुख बिना दुःख के नहीं रह सकता।

१२ अपवर्ग - दु:ख की अत्यन्त निवृत्ति अर्थात् ब्रह्मप्राप्ति अपवर्ग है।

इन दोनों दर्शनों के अनुसार आत्मा, आकाश, काल, दिशा, मन और (वायु, अग्नि,

जल और पृथिवी के ) परमाणु नित्य हैं; श्रौर शरीर, इन्द्रियें, चारों स्थूल भूत श्रथीत पृथिवी, जल, श्राप्त, वाय और इनसे बनी हुई सारी सृष्टि श्रानित्य है।

नित्य द्रव्य निरवयव होना चाहिये। त्रात्मा, त्राकाश, काल त्रीर दिशा विभू त्र्यर्थान व्यापक होने के कारण श्रीर मन तथा चारों भूतों के परमाणु जो श्रणु हैं; ऋति सूक्ष्म होने के कारण निरवयव होने से नित्य हैं। इस श्रंश में विभ श्रौर श्रण द्रव्य समान हैं किन्त श्रण परिच्छित्र, एकदेशीय होने से सिक्रय होते है श्रीर विभु ज्यापक होने से निष्क्रिय। इस श्रंश में आणु और विस एक दूसरे से विरोधी धर्म वाले हैं।

पृथिवी, जल, श्रमि, वाय, शरीर, इन्द्रियें तथा भूमएडल श्रादि समस्त मूर्तिमान पदार्थ अवयव वाले, सिक्रय और अनित्य हैं। इन दोनों दर्शनों ने सांख्य के सदश परमात्म-तत्त्व को त्र्यात्म-तत्त्व में सम्मिलित कर दिया है अर्थात् उसको अलग वर्णन नहीं किया है। इससे यह सिद्ध नहीं होता है कि इन्होंने उसके अस्तित्व को अखीकार किया है। ईश्वरीय ज्ञान वेद को दोनों दर्शनों ने श्रागम ( शब्द ) प्रमाण माना है ।

इस प्रकार परमात्म-तत्त्व को त्र्यलग वर्णन न करने का कारण यह है कि इन दोनों दर्शनों ने वेदान्त के समान 'हेयहेत' अर्थात् दु:ख का कारण अविद्या, मिथ्या-ज्ञान या अविवेक माना है। 'हान' अर्थात् दुख का अत्यन्त अभाव खरूप-अवस्थिति, अपवर्ग, निःश्रेय या ब्रह्म-प्राप्ति बतलाया है। किन्तु 'हानोपाय' श्रर्थात् दुःख-निवृत्ति का साधन जहाँ वैदान्त ने बहाजान बतलाया है वहाँ इन दोनों दर्शनों ने जड़ और चेतन तत्त्व का विवेक स्त्रधीत तस्व-ज्ञान माना है।

# दःखजन्मपृष्ट्विदोषमिथ्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापाये तद्नन्तराभावाद्यवर्गः ।

अर्थ-सोलंह पदार्थी के तत्त्वज्ञान से मिध्या-ज्ञान अथात् अविद्या का नाश होता है। मिध्या-ज्ञान के नाश से दोषों (राग, द्वेष, मोह) का नाश होता है। दोषों के नाश से प्रवृत्ति का नाश होता है। प्रवृत्ति के नाश से जन्म का न मिलना श्रीर जन्म के न मिलने से सब दुखों का श्रभाव होता है। सब दुखों का श्रभाव ही श्रपवर्ग है।

आत्मेन्द्रिय मनोर्थ सिक्षकर्षात् सुख दुःखे । (पाराधप वैशेषिक) अर्थ-जात्मा, इन्द्रिय, मन और ऋर्थ के सम्बन्ध से सुख दु:ख होते हैं।

तदनारम्भ श्रात्मस्थे मनिस शरीरस्य दुःखाभावः स योगः । (पारां १६ वैक्रे०) अर्थ-मन का त्रात्मा में स्थित होने पर उसका (मन के कार्य का) जो त्रानारम्भ (कार्य का बन्द कर देना) है वह योग है जो शरीर के दु:ख के अभाव का हेतु है।

अवसर्वरामप्रसर्वेरामशितपीत संयोगाः कार्यान्तर संयोगाश्चेत्य दृष्टकारितानि । (पारा१७ वैद्यो०)

अर्थ-( यह जो मरने के समय मन का पूर्व देह से ) निकलना और (दसरे देह में)

प्रवेश करना है तथा (जन्म से ही) जो खाने पीने की वस्तुओं के संयोग हैं तथा दूसरे शरीर का जो संयोग है ये (सब मनुष्य के) श्रदृष्ट से कराये जाते हैं।

यहां ऋहृ ( धर्म ऋधर्म ) मीमांसकों के ऋपूर्व और सांख्य योग के कर्माशय के ऋर्थ में

प्रयोग हुआ है।

तदभावे संयोगाभावोऽपादुर्भावश्च मोत्तः। (पराव्य वंशेर)

अर्थ-—(तत्त्वज्ञान से ) उस (ऋदृष्ट) का ऋभाव हो जाने पर (पूर्व शरीर से ) संयोग का ऋभाव और नये का प्रकट न होना मोच है ।

न्याय मध्त्ररी में मुक्ति के स्वरूप का इस प्रकार का वर्णन किया गया है।

स्वरूपैक प्रतिष्ठानः परित्यक्तोऽस्विलैर्गुणैः । कर्मिपट्कातिगंरूपं तदस्याहुमैनीषिणः ॥ संसारवन्थनाथीनं दुःखक्कोशाद्य द्रषितम् ।

अर्थात-मुक्त दशा में आत्मा अपने विशुद्ध (ज्ञान) स्वरूप में प्रतिष्टित, और अखिल गुणों से विरहित रहता है। ऊर्मिका अर्थ छेश विशेष हैं। भूख प्यास प्राण के, लोभ मोह चित्तके शीत और तप शरीर के हेशदायक होने से अर्मि कहे जाते हैं। मक्त आत्मा इन छ: उर्मियों के प्रभाव को पार कर लेता है और दु:ख छेशादि सांसारिक बन्धनों से विमुक्त होता है। मक अवस्था में बढ़ि:, सुख, दु:ख, इच्छा, द्वेष, ज्ञान, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, तथा संस्कार का मुलान्छंद हो जाता है। आत्मा के इस शुद्ध स्वरूप को वैदान्त में बतलाया गया है "सत्यं ज्ञान मनन्तं ब्रह्म" (ते॰ २।१।१।) परब्रह्म सत्य ज्ञान खरूप और अनन्त है। यही सांख्य श्रीर योग का कैवल्य है। श्रीर वेदान्त की शुद्ध, निर्शुण, निर्विशेषत्रह्म के स्वरूप में श्रवस्थिति है। सुख, दु:ख, ज्ञान, प्रयन्न, धर्म श्रथमं, श्रादि सांख्य में बुद्धि के धर्म बतलाये गये हैं। किन्तु न्याय (सत्र १।९०) श्रौर वैशेषिक (सत्र ३।२।८) में बुद्धि को आत्मा में सम्मिलित करके आत्मा के शवल खरूप को जड़पदार्थी से भिन्न पहचान करने के लिये उसके लिक्ज (चिन्ह) के रूप में वर्णन किये गये हैं। यह भ्रममूलक शंका नहीं होनी चाहिये कि मक्त श्रवस्था में ज्ञान के न रहने से श्रात्मा एक जड़पदार्थ रह जावेगा। क्योंकि बुद्धि का धर्म रूप ज्ञान तो त्रिगुर्णात्मक जड़प्रकृति के तीनों गुर्णों में सत्त्वगुर्ण के सात्विक प्रकाशरूप है। और श्रात्मा का ज्ञान उससे श्राति विलवण चेतनरूप है। क्योंकि श्रात्मा खयं चैतन्य स्वरूप है। उससे प्रकाशित होने के कारण बुद्धि में चेतनता की प्रतीति होती है। मुक्त श्रवस्था में दुःख सुख दोनों का श्रभाव होता है क्योंकि दुःख निष्टृत्ति ही का नाम सुख है। सख के साथ राग लगा रहता है ऋौर वह वन्धन का साधन है। तथा "परिणाम ताप-क्योंकि (विषय सुख के भोग काल में भी) परिणामदु:ख, तापदु:ख, श्रीर संस्कारदुख: बना रहता है और गुगों के स्वभाव में भी विरोध है इसलिये विवेकी पुरुष के लिये सब कछ (सुख भी जो विषयजन्य है) दुःख ही है। त्रिगुस्तात्मक प्रकृति के रजसमें दःख है

श्रीर सत्त्वमें सख है। इसलिये सुख के बने रहने में गुणातीत श्रवस्था नहीं रह सकती। सख विषय और विषयभोक्ता दोनों की अपेची रखता है। इस कारण मुक्त अवस्था में सख

के मानने से निविशेष, निर्गुण, ग्रद्ध श्रद्धैत की सिद्धि न हो सकेगी।

उपनिषदों में जहां बहा के साथ आनन्द का शब्द आया है वह हान के अर्थ में है। श्रथवा वे श्रुतियें शबल ब्रह्म अर्थात् अपर ब्रह्म की सूचक हैं। और वह मुक्ति की अवस्था-शबल ब्रह्म की प्राप्ति है जो पुनरावर्तिनी है और ब्रह्म लोकतक सक्ष्म लोकों के आनन्द को भोगना है। श्रीर जो सांख्य श्रीर योग के श्रनुसार सम्प्रज्ञातसमाधि का श्रन्तिम ध्येय है। इसलिये कैवल्यरूप और पुनरावर्तिनी रूप दो प्रकार की मुक्ति है जो जिसको श्रमिमत हो वह उसकी इच्छा करे और उसकी प्राप्ति के लिये यत्न करे।

#### कार्य-कारण

प्रत्येक संहत्यकारी अर्थात् किसी प्रयोजन के लिये बनी हुई वस्तु, जैसे वस्न कार्य कह-लाता है। बिना कारण के कोई कार्य नहीं हो सकता। यह कारण तीन प्रकार के होते हैं:-

(१) उपादान कारण-जिससे वह वस्तु बनी हो, जैसे तन्त्र जिससे वह वस्न बना

है, यहाँ तन्तु वस्न का उपादान कारण है।

(२) निमित्त कारण-तन्तुत्रों का संयोग विशेष करने वाला जुलाहा निमित्त कारग है।

(३) साधारण कारण--तन्तुत्रों का स्रोतशीत रूप में संयोग विशेष तथा कर्घा श्रादि साधारण कारण हैं।

## न्याय और वैशेषिक का सिद्धान्त

इन दोनों दर्शनों का सिद्धान्त आरम्भिक उपादान कारण अर्थात् परमाणु बाद है। इनके सिद्धान्तानुसार सारे स्थल पदार्थों के मूल उपादान कारण निरवयव सूक्ष्म परमाणु है। ऐसे दो परमाणुत्रों के त्रापस में संयुक्त हो जाने से द्वर्यणुक की उत्पत्ति होती है जो ऋणु परमाणु विशिष्ट होने से स्वयं अतिन्द्रिय होते हैं। ऐसे तीन द्वश्युकों के संयोग से ज्याणक ( त्रसरेणु या त्रुटि ) की उत्पत्ति होती है जो महत्परमाणु से संयुक्त होने से जन्य पदार्थों का उत्पादक तथा इन्द्रिय गोचर होता है। घर के छत के छेद से जब सूर्य किरएों प्रवेश करती हैं तब उनमें नाचते हुए जो छोटे २ कुण नेत्र गोचर होते हैं वेही त्रसरेणुः हैं। यथा:—

# जीलांतर गतेभानी यत् सूच्मं दृश्यतेरजः।

तस्य षष्टतमौ भागः परमाणु स उच्यते ॥

त्रयणक का महत्त्व द्वयणुकों की संख्यां के कारण उत्पन्न हुन्ना माना जाता है, न कि उनके आणु परमाण से। चार त्रसरेणुओं के योग से चतुरणुक की उत्पत्ति होती है। फिर स्थल पदार्थी की इत्यादि । इस प्रकार पृथ्वी, जल, अप्रि, वायु और उनके सारे स्थल पदार्थों की उत्पत्ति होती है। ये परमाणु उपादान कारण हैं श्रीर इनका विशेष रूप से संयोग होना साधारण कारण है; श्रीर ईश्वर, जिसके झान श्रीर प्रेरणा से यह परमाण विशेष रूप से संयुक्त हो रहे हैं, वह और अटप्ट (पुरुष का भाग और अपवर्ग अथवा कमाशय) इनका निमित्त कारण हैं। इस प्रकार न्याय और वैशेषिक ने सांख्य की प्रकृति और महत्तत्त्व को जड़तत्व के साथ वर्णन करने की आवश्यकता न देखी। जिस प्रकार सांख्य ने पांच तन्मात्राओं और अहंकार को स्थूलभूतों और इन्द्रियों आदि का प्रकृति (उपादान कारण) माना है इसी प्रकार न्याय और वैशेषिक ने परमाणुओं को स्थूल भूत, शरीर और इन्द्रियों का उपादान कारण माना है। किन्तु जहाँ सांख्य ने अहंकार और तन्मात्राओं को महत्तत्व की विकृति (कार्य) माना है वहां न्याय और वैशेषिक ने मन और परमाणुओं को निरवयव होने के कारण इनके अतिरिक्त इनके अन्य किसी कारण (प्रकृति) को खोज करने की आवश्यकता न समम्ती।

जिस प्रकार सांख्य और योग ने स्थूलभूत और इन्द्रियों को केवल विकृति (विकार ) माना है वैसे ही इन दोनों दर्शनकारों ने स्थूलभूत और इन्द्रियों को मध्यम परिमाणवाला स्वोर स्रानित्य माना है।

सांख्य के तीना गुणों के परिणाम के स्थान पर इन्होंने परमाणुओं का विशेष रूप से संयोग ही साधारण (असमवायी) कारण माना है। तीसरा निमित्त कारण ईश्वर, चारों दशेनकारों (न्याय, वैशेषिक, सांख्य और योग) को समान-रूप से ७ भिमत है यद्यपि उसको विशेष रूप से वर्णन करने की आवश्यकता नहीं मानी है—जिस प्रकार सुवर्ण से बने दुए आन्पण की परीचा के समय सुवर्णकार की परीचा करना बुद्धिमत्ता नहीं है। किन्तु ईश्वर के अस्तिव्य को तो सभी दर्शनकारों ने माना है।

म्था-- 'चित्त्यादिकं सकर्तृकं कार्यस्वात् घटवत्'

ऋर्थ—जिस प्रकार कुम्हार घट का बनाने वाला है उसी प्रकार ईश्वर जग**त् का बनाने** वाला है ।

'ईश्वरः कारणं पुरुषकर्भाष्ट्रच्य दर्शनात्' (पा०४।१।१९) व्यर्थ—मनुष्यों के कर्भों के फल जिसके हाथ में हैं वही ईश्वर है।

'संज्ञा कमें त्वस्मद्विशिष्टानां लिङ्गस् ।। प्रत्यचा पट्टत्तस्वात् संज्ञा कर्रेणः' । (वैशेषिक० २ । १ । १८ )

इन सूत्रों की शंकर मिश्र ने इस प्रकार व्याख्या की है।

संज्ञा नाम कर्भ कार्य्य जित्यादि तदुभयम् अस्मिद्विशिष्टानां ईश्वर महर्पीणाम् सन्वऽपि लिङ्गम् । घट पदादिसंज्ञा निवेशनमिप ईश्वर संकैताधीनमेव । यः शब्दो यत्र ईश्वरेण संकेतितः सतत्रसाधुः । तथा च सिद्धं संज्ञाया ईश्वर लिङ्गस्वम् । एवं कमीपि ईश्वरे लिङ्गम् । तथा दिज्ञिस्यादिकं सकर्तृकं कार्य्यत्वात् घटवत् इति ।

अधोत्—संज्ञा अर्थात् नाम और कर्म अर्थात् पृथ्वी आदि कार्य्य ये दो चीजें हम से बढ़ कर एक विशिष्ट ईश्वर और महर्षि आदि के अस्तित्व को प्रमाणित करती हैं। घट पट, आदिनाम से वे ही पदार्थ किस प्रकार समक्षे जाते हैं? ईश्वर के संकेत से। पृथ्वी जल जब कार्थ हैं, तब इनका कर्ता भी अवश्य होना चाहिये; वहीं ईश्वर है।

तद्वचनादास्रायस्य प्रामाण्यम्। (वै०१।१।३) में तद् शब्द ईश्वर का बोधक है। इन सक्ष्म परमाणुश्रों को श्रवकाश देने वाला एक व्यापक जड़तत्व चाहिए था। उसके लिये न्याय और वैशेषिक ने आकाश महान परिमाणवाला मूल प्रकृति (प्रधान) के स्थान पर माना है। स्त्राकाश से ऋतिरिक्त इन दोनों दर्शनकारों ने परमाणुत्रों के संयोगक्रम तथा परत्व-श्रपरत्व दिखलाने के लिये दिशा श्रीर काल को भी महत परिमाणवाला माना है जिनको सांख्य श्रीर योग ने बद्धि का निमाण किया हुआ मानकर चौबीस तत्त्वों में सम्मिलित नहीं किया है।

सांख्य तथा योग के सहश ये दोनों दर्शन भी श्रात्मा को विभ श्रीर शरीर, इन्द्रिय तथा मन से प्रथक चेतन तत्त्व मानते हैं। ऋात्मा को जड-तत्त्व से भिन्न दिखलाने वाले चिह्न निम्न प्रकार बतलाये हैं-

पाणपान निमेषोन्मेष जीवन मनोगतीन्द्रियान्तरविकाराः स्रखदःखेच्छा-क्रेषप्रयक्षाश्चात्मनो लिंगानि । (३२।४ वैशे०)

श्रर्थ - प्राण, श्रपान, पलक मीचना-खोलना, जीवन, मन की गति, एक इन्द्रिय के प्रत्यत्त से दूसरे इन्द्रिय में विकार उत्पन्न होना, सुख, दु:ख, इन्छा, द्वेष श्रौर प्रयत्न श्रात्मा के लिङ्ग (चिह्न) हैं।

इच्छाद्वेषप्रयत्नसुखदुःज्ञानान्यात्मनोत्तिगम् । (१।१० न्याय)

. श्रर्थ—इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, सुख, दु:ख श्रीर ज्ञान श्रात्मा के लिङ्ग (चिह्न, साधक ) हैं। श्रात्मा शरीर से भिन्न एक चेतन तत्त्व है। क्योंकि श्वास को बाहर निकालना, श्रन्दर लेजाना, पलक भएकाना श्रादि क्रियायें उसी समय तक रहती हैं जब तक उसका श्रात्मा से संयोग रहता है। श्रात्मा से संयोग छूटने पर मृतक शरीर में कियायें नहीं होतीं। इसलिये जहाँ यह कियायें हों वहाँ श्रात्मा का होना सिद्ध होता है।

योग और सांख्य ने बुद्धि अर्थात् चित्त को पृथक तत्त्व माना है। किन्तु न्याय और वैशेषिक ने इसको आत्मा में ही सम्मिलित करके आत्मा के शबल स्वरूप के धर्म, ज्ञान, प्रयत्न आदि बतलाये हैं। इसलिये जहाँ सांख्य और योग ने आत्मा को ज्ञान अथवा चेतन स्वरूप माना है वहाँ न्याय श्रीर वैशेषिक ने ज्ञान श्रीर प्रयत्न श्रादि धर्मवाला माना है। क्योंकि ज्ञान और प्रयत्न आदि को आत्मा का धर्म माने बिना वैशेषिक के लच्चगानसार ( गुद्ध ) त्रात्मा का त्रास्तत्व इनके प्रमाण त्रीर लन्नण से सिद्ध नहीं हो सकता था। क्योंकि उनके लच्चणानुसार द्रव्य या तो समवायीकारण हो, जैसे परमाणु स्थल भूतों के, या क्रिया-वाला हो जैसे मन तथा परमाण, श्रीर या गुणवाला हो जैसे श्राकाश शब्द-गुण वाला है।

चेतन खरूप आत्मा में ये तीनों धर्म न होने से वैशेषिक और न्याय के लन्नणानुसार जो केवल भौतिक पदार्थों के वास्तविक स्वरूप को बतलाते हैं। श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप नहीं सिद्ध हो सकता था। इसलिये इन्होंने बुद्धि (चित्त) को आत्मा में सम्मिलित करके उसके ( बुद्धि के ) धर्म, ज्ञान, प्रयत्न श्रादि से श्रात्मा के शवल खरूप का श्रस्तित्व बुद्धि के साथ सिद्ध किया है।

वैशेषिक सूत्र (१।१।४) और न्याय सूत्र (१।१०) में बतलाये हुए लिक्ष्म आत्मा के धर्म नहीं हैं और न इनका त्रात्मा के साथ समवाय सम्बन्ध है। यह त्रात्मा का शरीर के साथ त्रात्मिक वतलाने के लिये केवल चिह्न मात्र हैं। जैसे राम के मकान को निर्देश करने के लिये यह कहा जाय "जिस मकान में त्राम का गृह्त है वही राम का मकान है" इन दोनों सूत्रों में त्रात्मा के सगुण त्रार्थात् शवल स्त्रह्म को बताया है। जिसकी संज्ञा जीव है। क्योंकि प्राण, त्रापान, पलक मींचना पलक खोलना, जीवन, यह सब प्राण के धर्म हैं। मन की गति मन का धर्म है। इन्द्रियों का विकार इन्द्रियों का धर्म है। इच्छा, द्रेष, दुःख, सुख प्रयन्न, त्रीर ज्ञान बुद्धि के धर्म है। ये सब तीनों गुणों के काय्यों के धर्म गुण हुए ही हैं। इसी बात को गीता त्राच्याय ५ के ८ वें ९ वें ऋोक में बताया गया है।

नैव किश्चित् करोमीति युक्तोमन्यैत तत्त्ववित् । पश्य न्श्रृगवन्स्पृशञ्जिघनश्वन् गच्छन्खपन्श्वसत् ॥ ८ ॥ मलपन् विस्त्रन् गृहन्त्रुन्मिषन्निमिषन्नपि । इन्द्रियाणीन्द्रियोर्थेषु वर्तन्त इतिधारयन् ॥ ६ ॥

षर्थ—तत्त्व को जानने वाला सांख्य योगी तो देखता हुष्या, सुनता हुष्या, स्वरा करता हुष्या, स्पंता हुष्या, भोजन करता हुष्या, स्पंता हुष्या, भोजन करता हुष्या, सोता हुष्या, श्रास लेता हुष्या, बोलता हुष्या, पहरण करता हुष्या, श्राँखों को खोलता हुष्या श्रौर मीचता हुष्या भी सब इन्द्रियाँ ध्यपने २ ष्यथों में वर्त रही हैं इस प्रकार समकता हुष्या निःसंदेह ऐसे माने कि मैं कुछ भी नहीं करता हुँ।

भारमा का शुद्ध स्वरूप वैशेषिक के मुत्र (७।१।१२) में बताया गया है। विभवान्महानाकाशस्त्रथाचारमा (वै०७।१।२२)

श्रथे—विभू धर्मवान् महान् है आकाश वैसे (ज्ञानखरूप) आत्मा है। वैशेषिक के इस सूत्र के अनुसार ही श्रुति स्मृतियों में आत्मा के शुद्ध ज्ञान खरूप को ज्यापक और निष्किय ही माना है (यथा)—आकाशचन् सर्वगतश्चनित्त्यः। (डन्दोग्य ३ । १४ । ३ )

श्रर्थ-श्राकाश के समान श्रात्मा न्यापक श्रीर नित्य है।

नित्यः सर्वगतः स्थागुरचलोऽपं सनातनः । गीता भ० । २ । २४ । मर्थ--यह त्रात्मा नित्त्य व्यापक स्थाणु तथा निष्किय त्र्रीर सनातन है ।

अनादित्वासिग्रुं णत्वात् परमात्मायमञ्ययः।

शरीरस्थोऽपि कौन्तेय न करोति न लिप्यते ॥

यथा सर्वगतं सौचम्यादाकाशंनोपलिप्यते ।

सर्वत्रा बस्थितो देहे तथास्मानो पश्चिप्यते ॥ (गीता १६ । ३२ । ३३ )

अर्थ-जिस प्रकार सर्वत्र व्याप्त हुआ आकाश (भी) सूक्ष्म होने से लिपायमान

नहीं होता है, वैसे ही सर्वत्र देह में स्थित हुआ (भी) आत्मा गुणातीत होने के कारण देह के गुणों से लिपायमान नहीं होता है। ३१।

-हे श्रर्जन जिस प्रकार एक ही सूर्य इस सम्पूर्ण ब्रह्माएड को प्रकाशित करता है उसी

प्रकार एक ही आत्मा सम्पूर्ण तेत्र को प्रकाशित करता है।

श्रात्मा के शबल खरूप की पिंड रूप व्यष्टि शरीरों में सिद्धि से सामान्यतोदृष्ट प्रमाण द्वारा परमात्मा की ब्रह्मांडरूप समष्टि में सिद्धि होती है।

## वैशेषिक श्रीर न्याय में योग साधन की शिता।

श्रात्मा तथा परमात्मा का श्रस्तित्त्व प्रमागा श्रीर लत्तगा से सिद्ध करने के पश्चात इन दोनों दर्शनकारों ने न केवल आत्मा और परमात्मा का, किन्त अतीन्द्रिय जड़ पदार्थी का भी वास्तविक स्वरूप जानने के लिये योग-साधन का ही सहारा बतलाया है। यथा:--

श्चात्मन्यात्म मनसोः संयोगविशोषादात्म पत्यत्तम् । (९१९१९ वैशे०)

अर्थ - श्रात्मा में श्रात्मा श्रीर मन के संयोग विशेष से श्रात्मा का प्रत्यन्त होता है। श्चर्थात् श्चात्मा श्चौर मन का योग-समाधि द्वारा जब संयोग प्रत्यक्त होता है तो उस संयोग विशेष से आत्मा का प्रत्यच होता है।

तथा द्रव्यान्तरेषु प्रत्यत्तम् । (१।१।१२ वैशे०)

अर्थ--इसी प्रकार अन्य ( सुक्ष्म अतीन्द्रिय ) द्रव्यों का प्रत्यक्त होता है।

श्रसमाहितान्तः करणा उपसंहतसमाधयस्तेषां च। (१।।।१३ वैशे०)

अर्थ--यक्त योगी जो समाधि को समाप्त कर चुके हैं उनके लिये ( अतीन्द्रिय द्रव्यों का ) बिना समाधि के भी प्रत्यन्त होता है।

तत्समवायात् कर्मग्रुगोषु । (११९१९४ वैशे०) अर्थ-जन (द्रव्यों) में समवेत होने से कर्म गुणों में (युक्त स्त्रीर युखान दोनों प्रकार के योगियों को प्रत्यन होता है )।

श्चात्मसमनायादात्मग्रुणेषु । (९।१।१५ वैशे०) अर्थ-स्थात्मा में समवेत होने से श्वात्मा के गुणों का प्रत्यन्न होता है।

समाधि विशेषाभ्यासात् । (४।२।३८ म्याव)

अर्थ-समाधि विशेष के अभ्यास से (तत्त्व ज्ञान उत्पन्न होता है)।

श्चरएयगुहापुलिनादिषु योगाभ्यासोपदेश: । (४।२।४२ न्याय)

अर्थ-वन गुका और नदी-तीर आदि स्थानों में योगाभ्यास का उपदेश (किया जाता है)। तदभावश्चापवर्गे । (धाराधप न्याय)

अर्थ-श्रीर मोत्त में उसका (इन्द्रिय श्रीर श्रर्थ के श्राश्रयभूत शरीर का) श्रभाव होता है। तदर्थं यमनियमाभ्यामात्मसंस्कारो योगाच्चाध्यात्मविध्यपायैः । (४।२।४९न्याय)

अर्थ--- उस मोत्त के लिये यम और नियमों से तथा अभ्यास विधि के उपायों द्वारा योग से आत्मा का संस्कार करना चाहिये। अर्थात् योग के प्रतिबन्धक मल विद्येप और आवरण को हटाना चाहिये।

# चौथा प्रकरगा

# सांख्य और योग-दर्शन

सांख्य त्रौर योग भारतवर्ष की प्राचीन प्रसिद्ध वैदिक तथा वेदान्त किलास्की है, जिसने सारे भुमगडल के विद्वानों को विस्मित कर दिया है।

परमात्मा ( चेतन तत्व ) के निर्गुण शुद्ध खरूप का वर्णन उपनिपर्दों में विस्तार पूर्वक किया गया है इसलिये उपनिपरों को वेदान्त कहते हैं। ज्ञान का खन्त अर्थातू जिसके जानने के पश्चान् कुछ जानना रोप न रहे। योग और सांख्य में उसके जानने के साधन विशेष रूप से बतलाये गये हैं इसलिये सांख्य और योग ही प्राचीन वेदान्त किलासकी है। यथा—

नित्यो नित्यानां चेतनश्वेतनानामेको बहुनां यो विद्धाति कामान् । तत्कारणं सांख्ययोगाधिगम्यं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वे पाण्णैः (श्वेता० १।)६)

नित्यों का नित्य चेतनों का चेतन जो श्रकेला ही बहुतों की कामनाश्रों को पूरा करता है। उस देव को जो ( सृष्टि श्रादि का निमित्त ) कारण है श्रीर जो सांख्य श्रीर योग द्वारा ही जाना जा सकता है। जानकर ( मनुष्य ) सारी फांसों से छट जाता है।

वेतान्त विज्ञान सुनिश्चितार्थाः सन्यास योगाद् यतयः शुद्ध सच्वाः । ते ब्रह्म लोकेषु परान्तकाले परामृताः परिस्रुच्यन्ति सर्वे ।

(मु॰ ३ ख॰ २ मं॰ ६)

वेदान्त के विज्ञान का उद्देश्य जिन्होंने ठीक २ निश्चय कर लिया है श्रौर जो यित जन सन्यास ( सांख्य ) श्रौर योग से शुद्ध श्रन्तःकरण वाले हैं, वे सारे सबसे उत्तम श्रमृत को भोगते हुए मरने के समय ब्रह्म लोकों में स्वतन्त्र हो जाते हैं।

तथाः नास्ति सांख्यसमं ज्ञानं नास्ति योग समं बलम् ।

सांख्य के समान श्रौर कोई दूसरा ज्ञान नहीं है श्रौर योग के समान श्रौर कोई दूसरा बल नहीं है।

द्वो क्रभी चित्तनाशाय योगो ज्ञानं च राघव । योगोहत्तिनिरोधो हि ज्ञानं सम्यगवेत्तरणम् ॥ श्रसाध्यः कस्यचिद्योगो ज्ञानं कस्यचिदेव च । मकारौ द्वौततः सानाज्जगाइ परमः शिवः ॥ (योग वक्षिष्ट )

भकारा द्वापा तापाजागड़ रस्ता स्वयं तापाजागड़ स्वयं स्वयं क्षेत्र हों— अर्थ—हे राम ! चित्त के नाश करने के लिये केवल दो निष्ठाये चतलाई गई हैं— नोम कौर साँख्य । गोग चित्त वित्त किरोध से प्राप्त किया जाता है ख्रौर सांख्य सस्यग्र ज्ञान

योग और सॉंख्य । योग चित्त वृत्ति निरोध से प्राप्त किया जाता है और सांख्य सम्यग् ज्ञान से । किसी २ के लिये योग कठिन होता है और किसी २ को सांख्य । इस कारण परम् शिव ने योग और सांख्य दोनों ही मार्गों को बतलाया है ।

## लोके ऽस्मिन्द्रिविधा निष्ठा पुरा मोक्ता मयानय।

ज्ञान योगेन सांख्यानां कर्षयोगेन योगिनाम् ॥ (श्रीमद्रगवद्वगीता अ० ३।३)

हे निष्पाप ऋर्जुन । इस मनुष्य लोक में मैंने पुरातन काल में (कपिल मुनि और हिरएयगर्भरूप से ) दो निष्ठायें बतलाई हैं। (कपिल मुनि द्वारा बतलाई हुई) सांख्य योगियों की निष्ठा ज्ञान योग से होती है और (हिरएयगर्भ रूप से बतलाई हुई) योगियों की निष्ठा निष्काम कमेयोग से होती है। यथा--

सांख्यस्य वक्ता किपलः परमिषः स उच्यते ।

हिरएयगर्भी योगस्य वक्ता नान्यो पुरातनः ॥ ( महाभारत )

सांख्य के बक्ता परम् ऋषि किपल हैं और योग के बक्ता हिरएयगर्भ हैं। इन से पुरातन इन का बक्ता और कोई नहीं। यद्यपि ये दोनों किलासकी अलग २ नाम से वर्णन की गई हैं। किन्तु, वास्तव में दोनों एक ही हैं। यथाः—

सांख्योगो पृथग्वालाः पवदन्ति न पण्डिताः।

एकमप्यास्थितः सम्यग्रभयोविंन्दते फलम् ॥

यत्सांख्यैः पाष्यतं स्थानं तद्यागैरप्य गम्यते ।

एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति सः पश्यति ॥ (गीता अ॰ ५१४,५)

सांख्य और योग को पृथक पृथक अविवेकी लोग ही जानते हैं न कि पंडित लोग। इन दोनों में से एक का भी ठीक अनुष्ठान कर लेने पर दोनों का फल मिल जाता है। सांख्य योगी जिस शुद्ध परमात्मस्वरूप का लाभ करते हैं योगी भी उसी को पात हैं। जो सांख्य और योग को एक जानता है वहीं तत्त्व वेत्ता है। किन्तु इन दोनों में सांख्य किंचिन् कठिन है। यथा:—

सन्यासस्तु महाबाह्ये दुःखमाप्तुमयोगतः ।

योगयुक्तो मुनिर्बद्धा निवरेणाधिगच्छति ॥ गीता ५। ६

किन्तु हे ऋर्जुन ! विना योग के सांख्य साधन रूप में कठिन है। योग से युक्त होकर मुनि शीघ्र ही ब्रह्म को प्राप्त कर लेते हैं।

जिस प्रकार सत्त्व, रजस श्रीर तमस इन तीनों मं से प्रत्येक गुरा बिना अन्य दो

की सहायता के श्रपना कोई भी कार्य स्वतन्त्ररूप से प्रारन्भ नहीं कर सकते उसी प्रकार ज्ञान, कर्म और उपासना भी श्रपने २ कार्य में परस्पर एक दूसरे के सहयोग की श्रपेचा रखते हैं। सांख्य में ज्ञान प्रधान हैं और कर्म और उपासना गीए। श्रीर योग में कर्म और उपासना की प्रधानता है।

सांख्य श्रीर योग दोनों श्रारम्भ में एक ही स्थान से चलते हैं श्रीर श्रन्त में एक ही स्थान पर मिल जाते हैं किन्तु योग बीच में थोड़े से मार्ग से घुमाव वाली पकी सड़क से चलता है श्रीर सांख्य सीधा कठिन राख्त से जाता है।

सांख्य और योग में विहिमुंख होकर संसार चक्र में घूमने के कारण अविद्या, अस्मिता राग, देष और अभिनिवेश क्लेश तथा सकाम कमें बतलाये गये हैं और इसी क्रमानुसार अन्तमुंख होने के साधन अष्टाङ्ग योग अर्थात् यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा ध्यान और समाधि है।

योग द्वारा अन्तर्मुख होना—यम, नियमासन, प्राणायाम, प्रत्याहार ये पांच बहिरङ्ग साधन हैं और धारणा, ध्यान, समाधि अन्तरङ्ग साधन हैं । ये तीनों घारणा, ध्यान, समाधि अन्तरङ्ग साधन हैं । ये तीनों घारणा, ध्यान, समाधि असम्प्रज्ञान समाधि (स्वरूपावस्थिति) के बहिरङ्ग साधन हैं उसका अन्तरङ्ग साधन नेति कृष पर-वैराग्य है, जिसके द्वारा चित्त से अलग आत्मा को साहात्कार कराने वाली विवेक ख्याति रूप साल्विक वृत्ति का भी निरोध होकर (शुद्ध जैतन्य) स्वरूपावस्थिति का लाभ होता है।

सांख्य द्वारा अन्तर्मुख होना — अष्टाङ्ग यांग के पहिले पांच वहिरङ्ग साधन सांख्य और योग में समान है किन्तु जहाँ योग में सालम्बन अर्थान् धारणा, ध्यान, समाधि द्वारा किसी विषय को ध्येय बना कर अन्तमुखे होते हैं। वहां सांख्य में निरालम्ब अर्थान् बिना किसी विषय को ध्येय बना कर अन्तमुखे होते हैं। उसमें धारणा, ध्यान और समाधि के स्थान में चित्त और उसकी वृत्तियां दोनों हां त्रिगुणात्मक हैं इसलिये "गु.ण ही गु.णों में बत्ते रहें हैं" इस भावना से आत्मा को चित्त से पृथक अकर्त्ता केवल शुद्ध खरूप में देखना होता है। "यह आत्म-सान्नात्कार कराने वाली विवेक ख्याति रूप एक गु.णों की ही सात्मिक वृत्ति है"। इस प्रकार पर वैराग्य द्वारा इस वृत्ति के निरोध होने पर (शुद्ध चैतन्य) स्वरूपा-विश्वित को प्राप्त होते हैं।

योग में उत्तम अधिकारियों के लिये असम्प्रवात समाधि लाभ का विशेष उपाय ईश्वर प्रणिधान—यह ओश्म की मात्राओं द्वारा उपासना है अर्थात् श्रोश्म के अर्थों की भावना करते हुए वाणी से जाप करना एक मात्रावाले श्रकार की उपासना है। इस में स्थूल शरीर का श्रभिमान रहता है इसलिय स्थूल शरीर के सम्बन्ध से जो श्रास्मा की संज्ञा विश्व है वह उपासक होता है श्रीर स्थूल जगत् के सम्बन्ध से जो प्रसात्मा की संज्ञा विराट है वह उपास्य होता है।

श्रोश्म के मानसिक जाप में श्रकार, उकार दो मात्रा वाले श्रोश्मकी उपासना होती है। इसमें सूक्ष्म शरीर का श्रभिमान रहता है इसीलिये सूक्ष्म शरीर के सम्बन्ध से जो श्रात्मा की संज्ञा तैजस है वह उपासक होता है और सूक्ष्म जगत् के सम्बन्ध से जो परमात्मा की संज्ञा हिरएयगर्भ है वह उपास्य होता है। जब मानसिक जाप भी सूक्ष्म होकर केवल श्री श्र्म का ध्यान (ध्विन) ही रह जावे तो यह श्रकार, उकार, मकार तीनों मात्रा वाले पूरे श्री श्रम की उपासना है। इसमें कारण शरीर का श्रममान रहता है। इसिलये कारण शरीर के सम्बन्ध से श्रात्मा की जो संज्ञा प्राज्ञ है वह उपासक होता है और कारण जगत् के सम्बन्ध से जो परमात्मा की संज्ञा ईश्वर है वह उपास्य होता है। जब यह तीन मात्रा वाली ध्यान रूप वृचि भी सूक्ष्म होते होते निकद्ध हो जावे तो श्रमात्र विराम रह जाता है। यह कारण शरीर श्रीर कारण जगत दोनों से परे शुद्ध परमात्मप्राप्ति रूप स्वरूपार्वास्थित है जो प्राणिमात्र का श्रीतम ध्येय है।

सांस्य में उत्तम अधिकारियों के लिये असम्प्रकात समाधि लाभ का विशेष उपाय "ध्यानं निर्विषयं मनः"—इस के द्वारा जो वृत्ति आवे उस को हटाना होता है। अन्त में सब वृत्तियां रुक जाने पर निरोध करने वाली वृत्ति का भी निरोध करके स्वरूपावस्थिति को प्राप्त करना होता है। योग का भक्ति का लम्बा मार्ग सुगम है। यह सांख्य का ज्ञान का खोटा मार्ग उससे कठिन है।

कार्यक्षेत्र में सांख्य और योग का व्यवहार—"कर्मा ग्रुक्टा कृष्णं योगिनास्त्र-विधमितरेवाम्" (योग॰ द॰ ४। ७) योगियों का कर्म न पापमय होता है न पुएयमय; क्योंकि योगी के लिये तो पाप कर्म सर्वथा त्याज्य ही है, और कर्त्तन्य रूप पुएय कर्म वह आसक्ति, लगाव, ममता और श्रह्तंता को छोड़ कर निक्काम भाव से करता है। इस लिये बन्धन रूप न होने से श्रक्तमं रूप ही है। साधारण श्रयोगी लोगों के कर्म पाप, पुर्य और पापपुर्य से मिश्रित तीन प्रकार के होते हैं। यह सूत्र सांख्य और योग दोनों के लिये समान है किन्तु योगी कर्म और उसके फल को ईश्वर के समर्पण करके श्रासक्ति को त्यागते हैं और सांख्य योगी गुण गुणों में वर्त्त रहे हैं आत्मा श्रकर्ता है इस प्रकार इसके लगाव से मुक्त रहते हैं। योग का उपासना श्रयोत् भिक्त का मार्ग लम्बा किन्तु सुगम है सांख्य का ज्ञान का मार्ग छोटा किन्तु कठिन है।

योगियों का कार्यक्षेत्र में व्यवहार-

ब्रह्मस्याधाय कर्पासि सङ्गं त्यक्त्वा करोति यः ।
लिप्यते न स पापेन पद्म पत्र मिवाम्भसा ॥
कायेन मनसा बुद्धया केवलेरिन्द्रियेरिय ।
योगिनः कर्म कुवैन्ति सङ्गं त्यक्त्वात्मग्रुद्धये ॥
युक्तः कर्मफलं त्यक्त्वा शान्तिमाप्नोति नैष्ठिकीम् ।
अयुक्तः कामकारेस फले सक्तो निवध्यते ॥

(गता ४० ५।१०,११,१२)

अर्थ—कर्मों को ईश्वर के समर्पण करके और आसक्ति को छोड़ कर जो कर्म करता है वह पानी में पद्म के पत्ते के सदश पाप से लिप्न नहीं होता ॥१०॥ योगी फल की कामना और कर्त्तापन के अभिमान को छोड़ कर अन्त:करण की शुद्धि के लिये केवल शरीर, मन, बुद्धि और इन्द्रियों से कर्म करते हैं ॥११॥ योगी कर्म के फल को त्याग कर परमात्म प्राप्ति रूप शान्ति को लाभ करते हैं। अयोगी कामना के अधीन होकर फल में आसक्त हुआ बंधता है ॥१२॥

सांख्य योगियों का कार्यक्षेत्र में ज्यबहारः—

तस्व वित्तु महाबाहो ग्रुणकर्म विभागयोः ।
ग्रुणा ग्रुणेषु वर्तन्त इति मत्वानसञ्जते ॥ गोता ३।२८
नैव किंचित्करोपीति युक्तो मन्येत तस्ववित् ।
पश्यव्याप्यवन्त्पृशक्षित्रम्नश्चन्यव्यन्त्वपव्यक्षसन् ॥
मत्तपन्विग्रुजनगृह्णन्युन्मिष्निमिषञ्चपि ।
इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारयन ॥ गीता पाट, २

हे महाबाहो । गुण्विभाग ( अर्थात, सत्त्व, रज और तम तीनों गुणों के जो बुद्धि, अहंकार, इद्विन्यादि प्रह्म्ण और पांचों विषयादि प्राह्म रूप हैं ) और कर्मविभाग (अर्थात् उन की परस्पर की चेटायें ) को तत्त्व से जानने वाला गुण् गुणों में वर्त रहे हैं ( अर्थात् प्रह्मण और प्राह्म रूप तीनों गुणों के परिणामों में ही व्यवहार हो रहा है, आत्मा रुकत्तर है ) ऐसा जानकर कर्म और उनके फलों में असक नहीं होता ॥२८॥ तत्त्व वेता सांख्य योगी देखता, सुनता, छूता हुआ, स्यंता हुआ, खाता हुआ, खाता हुआ, संता हुआ, सांस लेता हुआ, बोलता हुआ, छोड़ता हुआ, पकड़ता हुआ, आंक्ता हुआ, को मी पेसा ही सममता है कि मैं कुछ भी नहीं करता। सब चेटाओं में केवल इन्द्रियें ही अपने अपने विषयों में प्रवृत्त हो रही हैं। ( आत्मा इनका द्रष्टा, इनसे प्रथक निर्लेप हैं )॥ ८,९॥

संख्य और योग की उपासना—परमात्मा का शुद्ध स्वरूप तीनों पुरुषों चौर तीनों लिक्कों से परे है। किन्तु व्यवहार दशा में उस का सङ्केत किसी न किसी लिक्क चौर पुरुष द्वारा ही हो सकता है।

योग द्वारा उपासना—योग द्वारा उस की उपासना अन्य आदेश अर्थात् प्रथम श्रीर मध्यम पुरुष द्वारा की जाती है। यथाः—

प्रथम पुरुष द्वारा-

ईशानास्यमिद् ७ सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन द्वजीया मा यृषः कस्यस्विद्धनम्॥ यह जो कुछ स्थावर श्रीर जङ्गम जगत है वह ईश्वर से श्राच्छादनीय है श्र्यात् सब में ईश्वर को व्यापक समम्भना चाहिये। उसका त्याग भाव से भोग करना चाहिये। श्रयात् ईश्वर समर्पण करके व्यवहार करें। लालच न करो, श्रयात् श्रासिक न होने दो। धन किसका है १ श्रयात् किसी का नहीं।

मध्यम पुरुष द्वारा -

ं उत वात पिताऽसि न उत भ्रातोत नः सखा सनो जीवात वे कृषि । (ऋखेद १० । १८६)

श्चर्यः—हे परमात्मन् ! तू हमारा पिता है तू भाता है त्हा सखा है । हे प्रभो ! हमारा श्चायुष्य बढ़ाश्चो ।

स्वमेव माता च पिता त्वमेव । त्वमेव बन्धुश्च सखा त्वमेव । त्वमेव विद्या द्विष्णं त्वमेव । त्वमेव सर्वं मम देव देव ॥

आप ही माता हैं, आप ही पिता हैं और आप ही सखा है। आप ही बिद्या हैं, आप ही द्रव्य हैं। हे देवों के देव आप ही मेरे सब कुछ हैं।

सांख्य द्वारा उपासना - सांख्य द्वारा उसकी उपासना श्रद्धकारादेश श्रर्थात् उत्तम पुरुष द्वारा श्रीर श्रात्मादेश श्रर्थात् श्रात्मा द्वारा की जाती है। यथा:—

उत्तम पुरुष द्वारा-

श्रहमात्मा गुडाकेश सर्व भूताशय स्थितः।

श्रहपादिश्र पध्यं च भूतानामन्तएव च ॥ गीताः १० । २०

हे अर्जुन। मैं सब भूतों के हृदय में क्षित आत्मा हूं। मैं ही सब भूतों की उत्पत्ति, क्षिति और संहार रूप हूं।

आत्मा द्वारा--

चिमिर्यंथैको सुवनं पविद्यो रूपं रूपं पति रूपो वसूव।
एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं पति रूपो विद्य ॥६॥
बायुर्यथैको सुवनं पविद्यो रूपं रूपं पति रूपो वसूव।
एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रति रूपो विद्य ॥१०॥
सुर्यो यथा सर्वजोकस्य चर्चुर्ने जिप्यते चासुर्येबास दोषैः।
एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न जिप्यते जोक दुःखेन बासः॥११॥
करोव स्व रूपा

जिस प्रकार एक ही श्रिप्त नाना भुवनों में प्रविष्ट होकर उनके प्रतिरूप (उन जैसा रूप वाला) हो रही है इसी प्रकार एक ही सब भूतों का श्रन्तरात्मा नाना प्रकार के रूपों में उन जैसा रूप वाला हो रहा है श्रोर उनसे बाहर भी है। जिस प्रकार एक ही वायू नाना भुवनों में प्रविष्ट होकर उनके प्रतिरूप त्रर्थात् उन जैसा रूप वाला हो रहा है उसी प्रकार एक ही सब भूतों का अन्तरात्मा नाना प्रकार के रूपों में प्रतिरूप (उन जैसा रूप वाला) हो रहा है और उन से बाहर भी है। जिस प्रकार सूर्य सब लोकों का चश्च होकर भी आंखों के बाह्य दोष से लिस नहीं होता। इसी प्रकार एक ही सब भूतों का अन्तरात्मा लोक के बाह्य दु:खों से लिस नहीं होता क्योंकि वह उनसे बाहर है।

प्रथम पुरुष, मध्यम पुरुष, उत्तम पुरुष और आहमा क्रमशः एक दूसरों से अधिक समीपता के सूचक हैं किन्तु कमें और भक्ति प्रधान योग साधारण मनुष्यों को ज्ञान प्रधान सांख्य से अधिक आकर्षक और सुगम प्रतीत होता है। पर भक्ति और कर्म भी अपनी अन्तिम सीमा पर पहुंच कर ज्ञान का रूप ही धारण कर लेते हैं। यथ:—

यदग्ने स्यामइं त्वं त्वं वाघास्या अहम् ।

स्युष्टे सत्या इहाशिषा ।। ऋ०६। ३ अ०। ४० वर्ग २३

त्र्यर्थः—हे प्रकाश स्वरूप परमात्मन यदि मैं तूहो जाऊं और तूमें हो जाये तो तेरा स्वार्शीवाद संसार में सत्हो जावे।

इस प्रकार सांख्य श्रीर योग में बीच के मार्ग में थोड़ा सा ही श्रन्तर है।

#### सांख्य दर्शन

गीता में सांख्य को ज्ञानयोग तथा सन्यासयोग के नाम से भी वर्णन किया गया है। सांख्य नाम रखने का यह भी कारण हो सकता है कि इस में गिने हुए पच्चीस तस्त्र-मान गये हैं।

सांख्य नामकरण् का रहस्य इसके एक विशिष्ट सिद्धान्त 'प्रकृति पुरुषान्यताख्याप्ति' में भी छिपा हुन्ना है। क्योंकि 'प्रकृति पुरुपान्यताख्याप्ति' या 'प्रकृति पुरुष विवेक', का ही दूसरा नाम 'संख्या = सम्यक् ख्याति = सम्यक् ज्ञान = विवेकज्ञान' है। किसी वस्तु के विषय में तग्दत दोपों तथा गुणों की छानधीन करना भी 'संख्या' कहलाता है। यथा:—

दोषाणां च गुणानां च प्रमाणं प्रविभागतः।

कश्चिद्धेम भिमेत्य सासंख्येत्युपधार्यताम् ॥ (महाभारत)

संख्या का श्रर्थ श्रात्मा के विशुद्ध रूप का ज्ञान भी किया गया है। यथा--श्रद्धात्म तत्त्व विज्ञानं सांख्य मिस्यभिषीयते ।

—शङ्कर विष्णु सहस्रनाम भाष्य

## सांख्य प्रवर्षक-किपल ग्रुनि

सांख्य के शवर्त्तक श्री कपिल गुनि दुए हैं, और योगदर्शन के निर्माता श्री पतश्विल गुनि । कपिल गुनि खादि-विद्वार और प्रथम दशेनकार हैं। यथा—

सिद्धानां कपिलो मुनिः (१०।२६ मी०)।

अर्थ-सिद्धों में कपिल मनि हूं। ऋषि प्रस्तं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैविभर्ति । (बवेता॰ उप॰)

अर्थ —जो पहले उत्पन्न हुए कपिल मुनि को ज्ञान से भर देता है । तथाः—

ब्रादिविद्वान् निर्पाणिचत्तपिष्ठाय कारुएयाड् भगवान् परपर्षिरासुरये जिज्ञासमानाय तन्त्रं प्रोवाच । ( पंचिशिखावार्य )

अर्थ-स्त्रादिःविद्वान् ( पहिले दर्शनकार ) भगवान् परम ऋषि ( कपिल ) ने निर्माण चिरा (सांसारिक संस्कारों से शून्य ) के अधिष्ठाता होकर जिज्ञासा करते हुए आसुरि को दया भाव से ( सांख्य ) शास्त्र का उपदेश दिया।

सर्गीदाबादि विद्वान् अत्र भगवान् किपत्तो महाम्रुनिर्धेमेझानवैराग्यैश्वर्थ

सम्पद्गः पादुवंभूव । (वाचस्पति मिश्र )

अर्थ-सृष्टि के आदि में आदि विद्वान पूजनीय महामुनि कपिल धर्म ज्ञान-वैराग्य श्रीर ऐश्वर्य से सम्पन्न प्रकट हुए ।

सांख्य के प्रसिद्ध पाचीन श्राचार्य

त्रादि विद्वान् भगवान् कपिल मुनि के पश्चात् विज्ञान भिक्षु के समय तक सांख्य के

निम्नलिखित प्रसिद्ध त्राचर्य हुये हैं:—

त्रासुरिमुनि, पंच शिखाचार्य, पतःजलि, जैगीशन्याचार्य, वार्षगण्याचार्य, विन्ध्यवासी ( रुद्रिल ), जनक, पराहार ( बादरी ), व्यास, ईश्वर कृष्णुआर्य । कई लेखकों ने निम्नलिखित नामों को भी सांख्य त्राचार्यों में सम्मिलित किया है:—

भागेव, उद्धक, वाल्मीकि, हारीत, देवल ( माठर वृत्ति का० ७१ ), बाद्धलि, कैरात, पौरिक, ऋषभेश्वर, पञ्चाधिकरण, कौरिडन्य, मूक ( युक्ति दीपिका का० ७१ ) गर्ग, गौतम,

( जय मङ्गला )

#### सांख्य के मुख्य ग्रन्थ

सांख्य के बहुत से प्राचीन मंथ इस समय छुप्त हैं। कई एक के केवल नाम ही मिलते हैं। (१) परम ऋषि कपिल मुनि प्रणीत 'तत्त्व समास':-इसके वर्तमान समय में केवल २२ सुत्र मिलत हैं। वास्तव में इसी को सांख्य दर्शन कहना चाहिये। इसका उपदेश भगवान कपिल ने आसरि जिज्ञास को किया था, श्रीर भगवान कपिल जैसे श्रादि विद्वान द्वारा श्रासिर जैसे जिज्ञास के लिये साचात्कार पर्यन्त इन्हीं सूत्रों का उपदेश परमार्थक हो सकता है। श्रासिर के बनाये हुये किसी विशेष प्रनथ का तो पता नहीं चलता, किन्त उनके सिद्धान्त का वर्णन प्राचीन प्रन्थों में उपलब्ध होता है। स्माद् वाद मध्वरी में आसूरि का एक ऋषेक (१५ वां ऋोक) उद्धत किया गया है।

तत्त्व समास पर विज्ञान भिक्षके शिष्य भावागनेश कृत "सांख्य तत्त्व याथार्थ्य दीपन" टीका प्रसिद्ध है। तथा शिवानन्द कृत ''सांख्य तत्त्व विवेचन'', ''सवंगिकारिग्री टीका''. "सांख्य सूत्र विवरण्" श्रादि टीकायें भी हैं।

- (२) पंच शिखाचार्य के सूत्र:—श्रासुरि ने कपिल मुनि से प्राप्त की हुई सांख्य की शिज्ञा का पश्वशिखाचार्य को उपदेश किया, जिसने इस शास्त्र का विस्तार किया। इस प्रकार का वर्णन सांख्य कारिका में श्वाता है। इन सूत्रों का प्रन्थ छप्त है। व्यासजी ने श्रपने योग दर्शन के भाष्य में लगभग २१ सूत्रों को कई स्थानों में उद्धत किया है।
- (३) वार्षगण्याचार्य प्रणीत पष्टि-तन्त्र:—यह प्रन्थ भी नहीं मिलता है। साठ प्रधान विषयों की व्याख्या होने के कारण अथवा साठ परिच्छेद होने के कारण इसका नाम षष्टितन्त्र रखा गया था। ईश्वर कृष्ण आये ने अपनी सांरच्य सप्तित को षष्टितन्त्र के आधार पर ही बनाया है। वे बहत्तरवीं कारिका में लिखते हैं कि षष्टि तन्त्र के सविस्तर विषय को सांख्य सप्तित में संतिम्न किया गया है और उसकी आख्यायिकांयें आदि छोड़ ही गई हैं। श्री व्यासजी महाराज ने योग दर्शन के भाष्य में वाषगण्याचार्य के बचनों को कई स्थानों में लिखा है।
- (४) सांख्य सप्तात:—सांख्य सप्ति श्रथवा सांख्य कारिका 'षष्टि तन्त्र' के श्राधार पर श्रायं मुनि ईश्वर कृष्ण द्वारा लिखा गया है। इसमें मुख्य सत्तर कारिकायें हैं, इस कारण इसका नाम सांख्य सप्तित रखा गया है। इस पर वाचस्पति मिश्र द्वारा की हुई टीका (१) 'सांख्य तत्त्व कोमुरी' कहलाती हैं (२) 'गोड़ पाद भाष्य' भी प्राचीन श्रीर प्रामाणिक है किन्तु (३) 'माठर वृत्ति' सब से प्राचीन मानी जाती है। (४) 'युक्ति दीपिका', (५) 'जयमङ्गला (६) 'चन्द्रिका' भी प्रसिद्ध टीकायें हैं।
- (५) सांख्य सुनः ये ५२७ सांख्य सूत्र ६ अध्यायों में विभक्त हैं। पहिले अध्याय में विषय का प्रतिपादन,दूसरे में प्रधान के कार्यों का निरुप्ण, तीसरे में वैराग्य, चौथे में सांख्य तक्त्वों के सुगम बाध के लिये राचक आख्यायिकायें, पांचवें में पर पत्त का निरास और छठे में सिद्धान्तों का संवित्त परिचय हैं। इस पर विज्ञान भिक्षु ने 'सांख्य प्रवचन भाष्य' लिखा है। सामान्यतया ये कपिल मुनि के बनाय हुये सूत्र माने जाते हैं और पड़च्यायी सांख्य दशेन के नाम से प्रसिद्ध हैं। इनके सम्बन्ध में कई आधुनिक विद्वानों का विचार है कि ''यें सांख्य सप्तति' के आधार पर लिखा हुआ उसके पिछले समय का प्रन्थ है, क्योंकि—''इसमें बहुत से सूत्र सांख्य कारिका से लिये हुये प्रतीत होते हैं। श्री शंकराचार्य ने सांख्य कारिका के अतिरक्त इस के सूत्रों को कहीं भी प्रमाण में उद्घृत नहीं किया है। वाचस्पति मिश्र ने जिन्होंने अन्य सब दर्शनों और सांख्य कारिका की भी टीका की है इस प्रन्थ में से एक भी सूत्र को प्रनाण रूप में नहीं दिया है। इससे सिद्ध होता है कि इन सूत्रों के संप्रहक्ती विज्ञान भिक्षु हैं और सम्भव है उनमें से बहुत से सूत्र खंब उनके बनाये हुये हों जैसा कि 'सांख्य प्रवचन भाष्य' की भूमिका से प्रतीत होता है।

तस्य समास पर उपरोक्त सब टीकार्ये चौखम्मा सीरीज़ बनारस से सांख्य संम्रह नामक पुस्तक में प्रकाशित हुई हैं इनमें से 'सांख्य तस्य याथार्थ्य दीपन' का भाषानुवाद हो गया है जिसका प्रकाशन इस प्रम्थके पश्चात् किया जायेगा। अन्य टीकाओं के भाषानुवाद के किये भी यह किया आ रहा है। कालार्क भित्ततं सांख्य शास्त्रं ज्ञान सुधाकरम् । कलावशिष्टं भूगोऽपिपूरिय-व्ये वचोऽभृतैः ॥ ( सा॰ प्र॰ भा॰ स्र॰ भ )

अर्थ- सांख्य ज्ञान चन्द्रमा को काल रूपी राहु ने निगल लिया है। उसकी एक कला रोष रह गई है, उसको फिर मैं अमृत रूपी वचन से पूरा करूँगा। ख्यं विज्ञान भिक्षु ने भी तत्त्व समास को ही अपने सांख्य प्रवचन भाष्य का आधार माना है जैसा कि उन्होंने अपनी भूमि का में लिखा है—

तस्व समामारूयं हियत् संनिप्तं सांख्य दर्शनम् । तम्यैव प्रकर्षेणाभ्यां निर्वेचनम् ॥

अर्थ — तत्त्व समास नामी जो संनिष्ठ सांख्य दर्शन है उसीको इस (षड्ध्यायी दर्शन) में खोल कर बतलाया गया है।"

किन्तु स्वामी दयानन्त तथा अन्य कई विद्वानों ने इसको प्रामाणिक और प्राचीन सांख्य दर्शन माना है। सांख्य सप्तित से इसमें सूत्र लिये गये हों इस सम्बन्ध में कोई ठोस प्रमाण नहीं मिलता। हो सकता है कि इसी सांख्य सप्तित से वे सूत्र लिये गये हों—अथवा किसी अन्य सांख्य प्रन्थ से इन दोनों में लिये गये हों। सांख्य सप्तित को इनकी अपेचा अधिक प्रसिद्धि और लोक-प्रियता प्राप्त होने का कारण इसके सरल और आर्या छन्दों में श्लोक बद्ध होना हो सकता है। इन सूत्रों पर 'अनिकद्ध वृत्ति' विज्ञान भिक्षु से पूर्व समय की मानी जाती है। सां० प्र० भा० भू० ५ से अभिप्राय इन सूत्रों पर 'प्रवचन भाष्य' लिखना ही हो सकता है जिनका संकेत उनके शिष्य भावा गनेश ने अपने 'तत्त्वयाधार्थ्य दीपन' में स्थान २ पर किया है। वैसे भी विज्ञान भिक्षु को सांख्य योग को पुनः प्रतिष्ठित करने का सुव्य प्राप्त है। योग दर्शन व्यास-भाष्य पर 'योग कार्त्तिक' और सांख्य योग के आधार पर श्रद्धा सूत्र पर 'विज्ञानामृत' भाष्य अति उत्तम और प्रसिद्ध मन्य हैं। इनके अविरिक्त इन्होंने 'सांख्य सार' तथा 'योग सार' में इन दर्शनों के सिद्धान्तों को मेंचिस और सरल ढ़ंग से प्रतिपादन किया है।

श्रतः इन सूत्रों को भी प्राचीन श्रीर प्रामािएक मानने में कोई श्रापत्ति नहीं हो सकती-हाँ इनको किपल मुनि प्रणीत कहना उचित नहीं हो सकता। किपल मुनि के बनाये हुये सुत्र 'तत्त्व समास' ही हो सकते हैं।

(६) श्रेताश्रेतर उपनिषद् श्रोर श्रीमद् भगवद्गीता भी सांख्य और योग के ही प्रन्य हैं। श्रेताश्रेतर में उसके आभ्यन्तर रूप श्रोर सिद्धान्तों के श्रास्यन्तर रूप श्रोर सिद्धान्तों के श्रात्यन्तर रूप श्रोर सिद्धान्तों के श्रातिरक्त कार्य चेत्र में ज्यवहारिक रूप को विशेषता के सांथ दर्शाया है। गीता में योग श्रोर सांख्य इन ही दो निष्ठाओं का विशेष रूप से वर्णन है। योग की निष्ठा में गुर्णों का किसी न किसी श्रंश में सम्बन्ध रहता है। सांख्य की निष्ठा तीनों गुर्णों के सर्वेधा परित्याग पूर्वक होती

<sup>&#</sup>x27;अनिरुद्ध वृति'का भाषानुवाद छगमग समाप्त होगया है, इस पुस्तक के पश्चात् उसके प्रकाशन का प्रवन्य किया जायेगा।

है। यथा निष्काम कर्म योग में योग निष्ठा में सारे कर्मों और उनके फलों को ईश्वर (जो त्रिगुणात्मक ब्रह्माएड के सम्बन्ध से ब्रह्म की संज्ञा है) के समर्पण करके फलों की वासनाओं से मुक्त कराया जाता है, और सांख्य निष्ठा में "तीनों गुण ही प्रह्ण और प्राह्म रूप से वर्त रहे हैं आत्मा अकत्ता है"। इस भावना से कर्तापने का अभिमान हटाया जाता है। तथा योग निष्ठा में अन्यादेश से और सांख्य निष्ठा में अहंकारादेश तथा आत्मादेश से ब्रह्म का निर्देश किया जाता है हत्यादि।

श्रीमद् भागवत के तीसरे स्कन्ध में जो भगवान कपिल ने श्रपनी माता को उपदेश

दिया है वह भी सांख्य की उचकोटि की शिक्षा है।

कपिल मुनि प्रणीत तत्त्व समास ( प्राचीन सांख्य दर्शन ) की व्याख्या ।

#### चथातस्तत्त्वसमासः ॥ १ ॥

अर्थ-च्यव (दु:खों की निवृत्ति का साधन तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान है) इसलिये तत्त्वों को संनेप से वर्णन करते हैं।

ब्याख्या — संसार में प्रत्येक प्राणी की यह प्रवल इच्छा पाई जाति है कि "मैं सुखी होऊं, दुःखी कभी न होऊं"। किन्तु सुख की प्राप्ति बिना दुःख की निवृत्ति के असम्भव है। क्योंकि दुःख की निवृत्ति का नाम ही सुख हैं। इसलिये सुख के अभिलाषियों को दुःख की जड़ काट देना चाहिये। दुःख की जड़ अज्ञान है। जितना अधिक अज्ञान होगा, उतना ही अधिक दुःख होगा। जितना कम अज्ञान होगा, उतना ही कम दुःख होगा। ज्ञान और अज्ञान तत्वों के सम्बन्ध से है। जिस तत्त्व का अज्ञान होगा, उसी से दुःख होगा। जिस तत्त्व का जितना यथार्थ ज्ञान होता जावेगा उस से उतनी ही दुःख निवृत्ति रूप सुख की प्राप्ति होती जावेगी। जब सारे तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान हो जावेगा तो सारे तत्त्वों से अभय रूप सुख का लाभ होगा। इसलिये सारे तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान ही सारे दुःखों की जड़ का काटना है। अतः सारे तत्त्वों का संत्रेप से विचार आरम्भ किया जाता है।

#### जड़ तस्व

संगति:-दुःख नियुत्ति की इच्छा श्रौर प्रयन्न करने वाले का दुःख खाभाविक धम नहीं होसकता, क्यांकि यदि ऐसा होता तो वह उसकी नियुत्ति का यन्न ही नहीं करता । इससे सिद्ध होता है कि दुःख निरित्त की इच्छा करने वाले से भिन्न उससे विपरीत धर्म वाला कोई दूसरा तत्त्व हैं, जिसका खाभाविक धर्म दुःख श्रौर जड़ता है। यदि यह कहा जाय 'कि दुःख निवृत्ति की इच्छा श्रौर प्रयन्न करने वाला ही एक श्रकेला चेतन तत्त्व है। उससे भिन्न कोई दूसरा तत्त्व नहीं है। दुःख की प्रतीति श्रविद्या, श्रज्ञान, भ्रम, श्रथवा माया से होती है तो ये श्रविद्या, श्रज्ञान, भ्रम, श्रौर माया भी खयं किसी भिन्न तत्त्व के श्रस्तित्व को सिद्ध करते हैं जिसके ये खाभाविक धर्म है।

यदि यह कहा जाय कि यह चेतन तत्त्व से श्रातिरिक्त और कुछ नहीं हैं, तो यह स्वाभाविक धर्म होने से दु:स्व की कभी भी निष्ठति नहीं हो सकेगी। और उसके लिये किसी भी प्रकार षड्दर्शन समन्वय-पृष्ठ ७९

पंक्ति ११-"किन्तु" के स्थान में "इस के विपरीत"

पंक्ति २४, २५, २६ के स्थान में — किन्तु इन सूत्रों को किपल मुनि प्रग्रीत कहना अत्यन्त भूल है। क्योंकि "आधेयशक्तियोग इति पश्चाशिखः" ( अ० ५ सूत्र २२ ) इन का पश्चशिखाचार्य के पश्चात् तथा अ० ५ सूत्र ७९ में बौद्धों का शून्यवाद, अ० ५ सूत्र ८५ में वैशेषिकों के ६ पदार्थ और अ० ५ सूत्र ८६ में न्याय के १६ पदार्थों का वर्णन होने से इन का वैशेषिक, न्याय और बौद्ध धर्म के पील्ले बनाया जाना सिद्ध होता है। और यदि ईश्वरसम्बन्धी सूत्रों के अर्थ अनिश्वरवाद में लिये जावें तब तो निःसन्देह यह कहना पड़ेगा कि ये उस समय बनाये गये हैं जब प्राचीन सांख्य में अनीश्वरवादी विचार फैल गये थे और इस लिये इन की प्राचीनता तथा प्रामाणिकता सन्दिग्ध ठहरेगी।

पूछ २३ पंक्ति १८ के अन्त में — वास्तव में तो विशुद्ध सत्त्वमय चित्त की अपेज्ञा से ईश्वर अर्थात् अपर ब्रद्धा को ही साज्ञी कहना चाहिये, क्योंकि साज्ञित्व किसी दूसरी वस्तु की अपेज्ञा रखता है, जो शुद्ध चेतन अर्थात् पर-ब्रह्म परमात्मा में नहीं घट सकता ।

पृष्ठ ९८ के श्रन्त में—कई टीकाकारों ने कुम्भक-वाचक 'विधारण' पद से पूरक का भी प्रहण करके रेचक पूरक कुम्भक प्राणायाम के अर्थ किये हैं जिन का विस्तारपूर्वक वर्णन साधन पाद के ५० वें सूत्र में किया गया है। इस के श्रनुसार उपर्युक्त प्रक्रिया नं० २ में बतलाये हुये तीन प्राणायामों में से बीच के प्राणायाम में श्राभ्यन्तर कुम्भक करें।

पृष्ठ ४८५ पंक्ति २४ के पश्चात्—श्रथवा सिनेमा के साधारण श्वेत रङ्ग की चादर (पर्दा) के सदृश चित्त का श्रपना प्रह्णाकार रूप है। विद्युत् से प्रकाशित चादर के समान उसकी श्रात्मा से प्रकाशित दृष्ट् उपरक्त रूप है और चित्रों से युक्त चादर जैसा विषय सहित चित्त का प्राह्माकार दृश्य उपरक्त रूप है। इस प्रकार चित्त सर्वार्थ है।



का यत्न करना व्यर्थ होगा। यदि ऐसा माना जाय कि उस चेतन तस्व को ठीक २ न जानने से यह भ्रम इत्यादि हो रहा है। यथार्थ रूप जानने से सब भ्रम श्रौर दुःखों की निवृत्ति हो जाती है, तो इससे भी किसी भिन्न तस्व की सिद्धि होती है। क्योंकि जानना किसी दूसरी वस्तु का होता है। सब के जानने वाले को किस से जाना जा सकता है।

### यथा 'विज्ञातारंरे केन विजानीयात' !

इससे सिद्ध होता है कि चेतन तत्त्व से भिन्न एक जड़ तत्त्व है। उसका यथार्थ रूप समम्ताने के लिये श्वगले दो सूत्रों में उसको २४ श्रवान्तर भेदों में विभक्त करके दिखलाते हैं।

# ब्रष्टौ प्रकृतयः ॥ २ ॥ षोडश विकाराः ॥ ३ ॥

अर्थ—( जड़ तत्त्व के प्रथम दो भेद प्रकृति श्रौर विकृति हैं, उनमें से ) श्राठ प्रकृतिताँ हैं—प्रधान श्र्यांत् मूल प्रकृति, महत्तत्त्व, श्रद्धकार श्रौर पाँच तन्मात्रायें श्र्यांत् राव्द तन्मात्रा, स्पर्श तन्मात्रा, ह्प तन्मात्रा, रस तन्मात्रा श्रौर गंध तन्मात्रा; श्रौर सोलह विकृतियाँ हैं—पाँच स्थूल भृत श्राकाश, वायु, श्रीर, जल श्रौर पृथ्वी, श्रौर ग्यारह इन्द्रियाँ श्रोव, त्वचा, नेत्र, रसना श्रौर प्राण्, श्रौर पाँच कर्मेन्द्रियाँ वाण्, हस्त, पाद, उपस्य श्रौर गुदा, श्रौर ग्यारहवाँ मन।

्रव्याख्या—जिसके आगे कोई नया तत्त्व उत्पन्न हो उसको प्रकृति कहते हैं, अर्थात् जो किसी नये तत्त्व का उपादान कारण् हो। और जिसके आगे कोई नया तत्त्व उत्पन्न न हो उसको विकृति—विकार अर्थात् कार्य कहते हैं। जड़ तत्त्व के चौबीस विभागों में से जो आठ प्रकृतियाँ बतलाई हैं उनमें से प्रधान अर्थात् मृल प्रकृति ही एक केवल प्रकृति हैं, अन्य सात तो प्रकृति और विकृति दोनों हैं। अर्थात् महत्तत्व (चित्त ) प्रधान (मृल प्रकृति) की विकृति और पाँच तन्मात्राओं और ग्यारह इन्द्रियों की प्रकृति है। आईकार महत्तत्व की विकृति और पाँच तन्मात्राओं और ग्यारह इन्द्रियों की प्रकृति है। पाँच तन्मात्राणं अहंकार की विकृति और पाँच तन्मात्राओं और ग्यारह इन्द्रियों के प्रकृति है। पाँच तन्मात्राओं हैं। इनके आगे नया कोई तत्त्व उत्पन्न नहीं होता। इसलिये ये स्वयं किसी की प्रकृति नहीं। अतः ये केवल विकृतियें हैं। इसी प्रकार पाँच स्थल मृत पाँच तन्मात्राओं की विकृतियें हैं। इनमें आगे कोई नया तत्त्व उत्पन्न नहीं होता। इसलिए ये स्वयं किसी की प्रकृतियें नहीं हैं। अतः ये केवल विकृतियें हैं। यह चौबीसों भेद वास्तव में एक जड़ तत्त्व ''प्रधान'' अर्थात् मृल्प्रकृति ही के हैं जो सिकृय और चेतना-रहित है।

जड़ तत्त्व के इन २४ भेदों को सालात् कराने के पश्चात् ही भगवात् कपिल ने इन दोनों सूत्रों का जिज्ञासु आसुरि को उपदेश किया है। जिससे कोई नया तत्त्व उत्पन्न हो उसे प्रकृति और जिमसे आगे कोई नया तत्त्व उत्पन्न न हो उसे विकृति कहते हैं। विकृतिकल से अव्यापि और व्यक्त अर्थात प्रगट होती है उससे उसकी प्रकृति अनुमानगम्य होती है जो उसमें क्यापि होने से उसकी अपेला विसु होती है और उसमें अव्यक्त होने के कारण उसकी अपेला सुक्ष्म होती है।

11

ग्यारह इन्द्रियां श्रीर पांच स्थल ५त श्रव्यापी श्रीर व्यक्त (प्रगट-प्रत्यन्त ) हैं । इनसे आगे कोई नया तत्त्व उत्पन्न नहीं होता इसलिये ये केवल विकृति हैं। इनकी प्रकृति अनुमान गम्य है जो इनमें व्यापि श्रीर श्रन्थक्त (श्रप्रगट) है। स्थूल शरीर से श्रन्तमुख होने पर ध्यान की पहिली परिपक श्रवस्था में दिव्य निर्मलशब्द, स्र्रेश, रूप, रस, श्रीर गन्ध का सानात्कार होता है। यही पांचों तन्मात्राएं पांचों स्थल भूतों की प्रक्रित हैं। किन्तु व्यक्त (प्रगट) हो जाने से ये प्रकृति नहीं रहीं विकृति हो गई। इसलिये इनकी प्रव्यक्त प्रकृति श्चनमानगम्य माननी पड़ेगी। इन तन्मात्रात्रों से भी अन्तर्भव होने पर ध्यान की परिपक श्रवस्था में केवल 'श्रहमस्मि' वृत्ति रह जाती है। ये ग्यारह इन्द्रियों श्रीर पांचों तन्मात्राश्री की प्रकृति 'श्रहंकार' का साजात्कार है: किन्त श्रवत्यक्त ( प्रगट ) हो जाने से यह विकृतिरूप हो गई, इसलिये इसकी अञ्चक प्रकृति भी अनुम नगम्य माननी पड़ेगी। इस अहं वृत्ति से भी अन्तर्भख होने पर श्रहंकार से रहित केवल 'श्रहिमता वृत्ति' रह जाती है। यह 'महतत्त्व' अहंकार की प्रकृति है किन्तु अब वह महत्तत्त्व भी व्यक्त होने से प्रकृति न रहा विकृति हो गया इसलिय इसकी भी कोई प्रकृति अनुमानगम्य माननी पड़ती है। इससे आगे किसी रये जड़तत्त्व का साज्ञात्कार नहीं होता, केवल चेतन तत्त्व रह जाता है। इसलिये यह श्रतुमान गम्य प्रकृति ही श्रव्यक प्रधान श्रथवा मुल प्रकृति है। इस प्रकार कपिल मुनि के बतलाये हुए जड़तत्त्व के ये चौर्वासों अवान्तर भेद केवल बद्धि अथवा तर्क की उपज नहीं धिकन्त अनुभव सिद्ध हैं।

संगति—उपरोक्त रीति से जड़तत्त्व के अवान्तर भेदों का अनुभव करने के पश्चात् जो चेतन तत्त्व रोष रह जाता है उसका वर्णन अगले चौथे सूत्र में करते हैं। उसके दो भेद हैं। एक जड़ तत्त्व से मिला हुआ अर्थात् मिश्रित = शवल = अपर = सगुणस्वरूप, दूसरा गुद्ध = पर = निर्गुण स्वरूप। मिश्रित के भी दो भेद हैं।

पक व्यप्ति ह्रप से श्रानन्त शरीरों (पिएडों) के सम्बन्ध से, दूसरा समष्टिह्य से सारे ब्रह्माएड के सम्बन्ध से। इन तीनों भेदों का वर्णन एक पुरुषशब्द से श्रागले सूत्र में करते हैं।

### चेतन तस्य = पुरुष पुरुषः ॥४।

पुरुष के अर्थों का स्पष्टीकरण—पश्चिसवां चेतन तत्त्व पुरुष है जो तीन अर्थों का बाधक है। अ

<sup>\*</sup> कई एक टीकाकारों ने पुरुष शब्द के अर्थ (१) जीव (२) हिश्वयार्भ अर्थात् हैश्वर, अपरत्यक्ष और (३) परमात्मा अर्थात् एश्वय तो किये हैं किन्तु पहिले अर्थ जीव के अतिरिक्त अन्य दोनो अर्थों को विशेष रूप से नहीं लोका है, बल्कि उनको किन्न्वित अस्पष्ट और दृषितरूप में दिखकाया है। अर्थात् "जन्म मरण करणानां,—प्रतिनियमाद्युगपत् प्रवृत्तेष्य। पुरुष बहुत्वं सिद्धं न्नेगुण्य विषयं याखेव"॥ (सां० का १८) तथा "जन्मादि व्यवस्थातः पुरुष बहुत्वम् "। (सां० का १८) तथा "जन्मादि व्यवस्थातः पुरुष बहुत्वम् "। (सां० द० १। १४९) के अनुसार व्यष्टि अन्तः करणों के धर्मों अथवा स्थूल सुक्स और काइण

(१) चेतन तत्त्व व्यष्टि (पिएड) शरीरों से मिश्रित यथा-

स य एषो उन्तर्हृदय आकाशः । तस्मित्रयं पुरुषो मनोषयः। अमृतोहिरएयमयः ॥

अर्थ:—यह जो हृदय के अन्दर आकाश है उसमें यह पुरुष है जो मन का मालिक अमृत और ज्योतिर्मय है। अन्त:करणों के अनन्त और परिच्छन होने से यह पुरुष अनन्त और परिच्छन कहलाते हैं। और परिच्छिन्नता के कारण अल्पज्ञ हैं। इनकी संज्ञा जीव भी है। इनकी अपेदा से चेतन तत्त्व आत्मा कहलाता है।

(२) चेतन तत्त्व (ब्रह्माग्ड) समष्टि जगत् से मिश्रित यथा-

सहस्र शीर्षा पुरुषः सहस्राचाः सहस्र पात् ।

सभूमिं विश्वतो वृत्त्वा अत्यतिष्टदशाङ्गलम् ॥ (भेता २।१४)

श्रर्थ—वह पुरुष हजारों सिर हजारों नेत्र और हजारों पावों वाला है। वह इस ब्रह्माएड को चारों श्रोर से घेर कर भी दस श्रंगुल परे खड़ा है। समिट श्रन्तःकरण के एक श्रोर विमु होने से वह एक श्रोर सर्वट्यापक है। श्रोर सर्वट्यापकता के कारण सर्वज्ञ है। इस की संज्ञा ईश्वर = पुरुष विशेष = सगुण ब्रह्म = श्रपरब्रह्म, श्रोर शबल ब्रह्म है। इसकी श्रपेता से चेतन तत्त्व परमात्मा कहलाता है।

हार रों की कियाओं के भे; ते इन काष्ट्र अन्त करणों अथवा ध्यष्टि हारी रों की अपेक्षा ये जीव अर्थ पुरुष में बहुत्व दिखलाया है और (२) समष्टि अन्तः करणों की अपेक्षा से समष्टि रुपेण हैं कर अर्थ पुरुष में एकत्व इस प्रकार दिखलाया है—जैसे छूकों के समृद्ध की वन-रूप एक संज्ञा होती हैं और (६) पर ब्रह्म के छुद्ध निर्विदोप खल्य पुरुष अर्थ में आत्माओं के अन्तःकरणों अथवा स्थूल, सुक्षम, और कारण हारोर से परे केवली अवस्था में एक जाति के सददा एकत्व दिखलाया है। यथाः—

"एकमेव यथा सूत्रं सुवर्णों वर्त्तते पुनः ।
मुक्तामणि प्रवाहेषु मृण्यये रजते तथा" ॥
"तद्वत् पशु मनुष्येषु तद्वद्धस्ति मृणादिषु ।
एकोऽयमातमा विद्वेयः सर्वेत्रैय व्यवस्थितः" ॥
"एक एव तु भूतातमा भूते भूते व्यवस्थितः ।
एकधा बहुधा चैय दश्यते जल चन्द्रवत्" ॥
"यथा ह्ययं ज्येतिरात्मा विवश्वान्
अपोभिन्ना बहुयेकोऽनुगच्छन्" ॥
"उपाधिना क्रियते भेद रुपो देवः चेत्रष्वेवमजीऽप्यात्मा" ॥
"वायुर्ययैको सुवनं प्रविष्टो रुपं रुपं प्रतिरुपो वभूव ।

एकस्तथा सर्व भूतान्तरात्मा रुपं-रुपं प्रतिरुपो वहिश्च' ॥ वास्तव में ईश्वर के अर्थ में पुरुष वा स्वरूप इस प्रकार है कि स्यष्टि स्वरूप विक्तों में सुख की विश्वदता, सर्वज्ञता का बीज, तथा ज्ञान, धर्म, वैराग्य, और ऐश्वर्यादि सातिवाब हैं। जहाँ पर ये पराकाष्ठा को पहुंच कर निरिद्धायता को प्राप्त कोते ह वह विश्वद्ध सच्च मय विक्र समाधि विक् (३) शुद्ध चेतन तत्त्व जड़तत्त्व से निखरा हुत्रा केवल शुद्धज्ञान खरूप है। यथा— एतावानस्यमहिमातोज्यायाँशपूरुषः।

पादोऽस्यविश्वाभृतानि त्रिपादस्याऽमृतं दिवि ॥ (ऋग १०१९०।३)

श्रथं:—यह इतनी बड़ी तो उसकी महिमा है। पुरुष (परमात्म = शुद्धचेतन तत्त्व) इससे कहीं बड़ा है। सारे भूत इसका एकपाद हैं। उसके तीन पाद श्रमृत स्वरूप श्रपने प्रकाश में हैं। इसकी संज्ञा शुद्ध बड़ा = निर्शुण बड़ा = परबहा, और परमात्मा है। यह जड़तत्त्व की सारी उपाधियों समिष्ट, व्यष्टि, एकस्व, बहुत्त्व, इत्यादि से परे केवल शुद्ध ज्ञानस्वरूप है जिसका वर्णन दूसरे प्रकरण में किया गया है।

व्यप्टि अन्तः करणों के समष्टि अन्तः करण के साथ सम्बन्धित होने से जीव ईश्वर

का ही श्रंश है। रूप भिन्न २ स्थानों में बतलाया गया है यथा:--

यश्चिन्मात्र रसोऽपि नित्यविमलोपापेगुणै रीश्वरोहेयैः क्लेशग्रुखेर्गुणैर्विरहिती-ग्रक्तः सदा निग्रणः।

सोऽस्मान् बुद्धि गुर्णैः स्वयं निगडितान् स्वंशान् कृपासागरो दीनान्भोचयतु प्रभुगरामयं पाशं दहन्तीलया ॥ (योगवालिक पा० १ स १)

है। उसकी अपेश्वासे चेतनतस्व की संज्ञा ईश्वर, शबल बद्धा और अपर बद्धा है। उसमें प्रकल्य है। ग्रहीं बूक्ष का उदाहरण तीक नहीं है। आकास का उदाहरण उपशुक्त हैं। और ब्यप्टि पिण्डों अथवा चिक्तों और समष्टि ब्रह्माण्ड अथवा विशुद्ध तस्व मय चिक्त से परेजो चेतन तस्व का अपना शुद्ध केवली स्वरूप हैं ऐसे अर्थवाले पुरूप की संज्ञा परमारमा, निर्मुण ब्रह्म, शुद्ध ब्रह्म तथा पुर ब्रह्म हैं।

साख्य ने आत्मा के शद्ध स्वरूप की सर्व ब्यापक निर्माण, गुणातीत, निष्क्रिय, निर्विकार, अपरिणामी कूटस्य वित्य माना है। जो सांख्य प्रंथों के इन टीकाकारों की भी अभिमत है। इसके अनुसार आत्मा में आति नहीं रह सकती, स्थोकि जो विशु है उसमें जाति नहीं रहती जैसे आकाश। इसके अतिरिक्त एक जाति में जो व्यक्तियें होती हैं उन व्यक्तियों में परस्पर भेद अथवा विकक्षणता के निमित्त कारण रूप, अवयवों की बनावट, गुण, कर्म, देश, काल, दिशा आदि होते हैं। उपयुक्त बतलाये हुये आत्मा के लक्षण में इनमें से किसी भी निमित्त की सम्भावना नहीं हो सकती। इसके अतिरिक्त जब त्रिगुणात्मक जड्, अग्नि, वायुआदि के ग्रुद ज्ञान स्वरूप में एक्त्व है तो गुणातीत आत्मा के द्वाद जान स्वरूप में बहरव कैसे सम्भव हो सकता है ? कपिल जैसे आदि विद्वान और सांख्य जैसी विशास प्राचीन फिलास्की के साथ पुरुप अर्थ, ईश्वर और पुरुष अर्थ, पर ब्रह्म के इस प्रकार के कक्षण का कोई मेल नहीं बैठ सकता । बहुत सम्भव है कि नवीन वेदान्तियों के कटाक्ष के विरोध में नवीन सांतय वाहियों ने भी अद्वेत के खण्डन और द्वेत के समर्थन में इस प्रकार की युक्तियों को प्रयोग करने में कोई होय न समक्षा हो । फिर भी प्राचीन सांख्य और इन नवीन सांख्य वादियों में भारमा का शह केवली स्वरूप एक ही प्रकार का है। ध्येय वस्तु के स्वरूप, अथवा लक्षण में कोई भेद नहीं है, केवल कहने मात्र एकत्व और बहुत्व में भेद है। जाति से अभिप्राय सत्ता मात्र ज्ञान स्बरूप मानने में कोई दोष नहीं आता है। तत्व समास की ब्याख्या के पश्चात इसी प्रकरण में इस विषय पर अधिक प्रकाश बास्ता जावेगा ।

श्रथं:— जो चिन्मात्र रस होकर भी नित्य विमल उपाधि के गुणों से ईश्वर है, जो है अप्रमुख हुए गुणों से रहित, सदा मुक्त श्रीर निर्गुण है वह छपासागर प्रभु, स्वयं बुद्धि गुणों से वन्धे हुये अपने अंश हम दीनों को लीला के तौर पर गुणमय फत्दों को जलाते हुये मुक्त करे। तथा—''ईश्वर अंश जीवअविनाशी''। इसलिये यद्यपि पूर्ण श्रंश में जीव ईश्वर नहीं हो सकता किन्तु उसकी उपासना द्वारा (जिन गुणों द्वारा उसकी उपासना की जावे) उसके तद्रप होकर उसके अनन्तज्ञान, धर्म, ऐश्वर्य, वैराग्य इत्यादि गुणों को ब्रह्मलोंक में उपभाग करता है। इस अवस्था के लिये भी वैक्वतिक बन्ध अर्थात् मनुष्य लोक के बन्धनों की अपेशा से मुक्ति का शब्द ध्योग किया गया है। इस मुक्ति की अवस्था में जीव संकल्पमय होता है। यथा—

शृ्षवन्श्रोत्रं भवति .... ऽहङ्कारोभवति'' (ततपय कां॰ १थाधारात्रः)
''स यदि पितृलोक कामो भवति संकल्पादेवास्य पितरः सम्रुत्तिष्ठिन्ति ....
तेन सम्पन्नो महीयते'' ॥ ( छान्दोस्य० ८।रात से १० तक )
संकल्पादेव तु तच्छुतेः॥८॥ ''श्रतण्वचानन्याधिपतिः ॥६॥ ( अक्षस्त्रश्रध)

इसका अनुभव विचारानुगत सम्प्रज्ञात समाधि की ऊँची श्रवस्था में होता है। श्राहमा श्रीर परमाहमा में श्रामिकता है। दोनों ग्रुद्धज्ञान स्वरूप चेतनतत्त्व के सूचक हैं। श्राहमापिएड की श्रपेना से श्रीर परमाहमा ब्रह्माएड की। असम्प्रज्ञात समाधि में सवे वृत्तियों का निरोध इस दूसरे प्रकार की मुक्ति का श्रमुभव है। श्रसम्प्रज्ञातसमाधि में सवे वृत्तियों के निरोध होने से ग्रुद्धचेतन स्वरूप में श्रवस्थिति होती है; किन्तु चित्त में संस्कार शेष रहने के कारण पुनः व्युत्थान श्रवस्था में श्राना होता है। चित्त में संस्कार शेष की निवृत्ति पर चित्त के अपने कारण में लीन हो जाने पर जो पुनः व्युत्थान में न श्राने वाली ग्रुद्धचेतनस्वरूप में श्रवस्थिति है वही दूसरा सर्वेत्तममुक्ति है। यथा:—

गताः कलाः पञ्चदशमितष्ठा देवाश्वसर्वे स्रतिदेवतास् । कर्माणि विज्ञानमयश्च स्थात्मा परेऽज्यये सर्वेएकी भवन्ति ॥७॥ यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रेऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विद्वाय ।

तथा विद्वानामरूवाद् विभ्रुत्तः परात्परं पुरुषसुपैति दिन्यम् ॥८॥ (धण्डक ११२)
उनकी पन्द्रह कलाएँ अपने अपने कारणों में चली जाती हैं। और उनकी सारी
इन्द्रियां अपने सदश देवताओं में चली जाती हैं। उनके कभे और विज्ञानमय आत्मा सब
उस परले अन्यय ब्रह्म में एक हो जाते हैं। जिस प्रकार बहती हुई निदयां समुद्र में अस्त
हो जाती हैं और अपना नाम और रूप खो देती हैं इसी प्रकार शुद्धनिर्गुण ब्रह्म का जानने,
वाला नामरूप से अलग होकर परं से परं जो दिन्य पुरुष है उसको प्राप्त होता है।

योऽकामो निष्काम त्रात्मकामग्राप्तकामो न तस्य माणा उत्क्रामन्ति ब्रह्मीव-सन् ब्रह्माप्येति ॥ (दृद० अधार ) अर्थ:—जो कामनाओं से रहित है जो कामनाओं से बाहर निकल गया है, जिसकी कामनाएँ पूरी हो गई हैं, या जिसको केवल आत्मा की कामना है उसके प्राण नहीं निकलते हैं। वह ब्रह्म ही हुआ ब्रह्म को पहुँचता है। इस प्रकार की मुक्ति ही सांख्य और योग का कैवल्य है। ब्रह्म के शवल स्वरूप की उपासना और उसका साचात्कार कारणशरीर (चित्त), से होता है। ग्रुद्धचेतनतत्त्व में कारणशरीर तथा कारण जगत् परे रह जाता है। यहां न हैत रह जाता है। यथा:—

श्रद्वेतंकेचिदिच्छन्ति द्वैतमिच्छन्ति चापरे । मम तत्वं न जानन्ति द्वैताद्वैतविवर्जितम् ॥

ऋर्थ— कोई २ श्रद्धैत की इच्छा करते हैं ऋरी कोई द्वैत की। ये दोनों मेरे हाद्ध परमास्म तत्त्व को नहीं जानते। वह द्वैत श्रद्धेत दोनों से परे है। उसमें न द्वैत है न श्रद्धैत।

यहां पर यह भी बता देना आवश्यक है कि खरूप अवस्थित में पहुँचकर चित्त से सारे संस्कारों के नाश कर लेने पर भी जो योगी सब प्राणियों के कस्याण का संकरण अपने चित्त में बनाए रखत हैं, इनके चित्तों के बनाने वाले गु.ण अपने कारण में लीन नहीं होते, किन्तु ये चित्त अपने विशाल सात्त्विक शुद्ध खरूप से ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में जिसमें वेदों का ज्ञान और सारे प्राणियों के कस्याण का संकर्त्यविद्यमान है (समान संकर्त्य होने से) लीन रहते हैं और वे असम्प्रज्ञातसमाधि की अवस्था के सदश शुद्धचैतन्य परमात्म खरूप में अवस्थित रहते हैं। ईश्वराय नियमानुसार संसार के कस्याण में जब जब उनकी आवश्यकता होती है तब तब वे अपने शुद्ध स्वरूप से इस भौतिक जगत् में अवतीर्ण होते हैं। दूसरे शब्दों में अवनार लेते हैं। यथा—

यदायदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवनि भारत । ऋभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यद्वम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्म संस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥

श्रर्थ—हं भारत ! जब जब धर्म की हानि श्रौर श्रधर्म की दृद्धि होती हैं, तब तब मैं श्रपने श्रापको प्रकट करता हूं। (श्रपने ग्रुद्ध स्वरूप से शबल स्वरूप में श्रवतश्या करता हूँ श्रर्थात् भौतिक जगन् में श्रवतार लेता हूं)। सक्ष्मनों की रज्ञा के लिये और दृषित कार्य्य करने वाले मनुष्यों का संहार करने के लिये तथा धर्म स्थापन करने के लिये थुग युग में प्रकट होता हूँ।

सौंख्य श्रौर योग को कैवस्य जिसमें संसार का बीज मात्र भी न रहे श्रीभेम् मत है। इसलिये उन्होंने पुरुष सं०१ श्रथांत् जीवास्मा जो श्रानन्त श्रान्तः करणों के सम्बन्ध से श्रानन्त है; जड़तस्व श्रथांत् झान रहित सिक्तय त्रिगुणास्मक प्रकृति श्रौर पुरुष सं०३ श्रथांत् परमास्मतस्व जो ग्रुद्धचेतन निष्क्रिय झान स्वरूप है, इन तीनों का ही विशेष रूप से वर्णन किया है। सांख्य, पुरुष (सं०१) श्रथांत् जीवों को जो संख्या में श्रानन्त है, झान श्रीर संन्यास (त्याग) द्वारा जड़तत्त्व त्रर्थात् त्रिगुणत्मक प्रकृति से पूर्णतया भिन्न करके पुरुष सं० ३ त्रर्थात् परमात्मतत्त्व तक ले जाता है। इसलिय उसमें पुरुष सं० १ त्रर्थात् जीवों को बहुत्व ( त्र्यनन्त संख्यावाला ) त्र्यौर पुरुष सं० ३ त्रर्थीत् परमात्म तत्त्व को क्रिया रहित ग्रुद्धज्ञान स्वरूप के विशेषण के साथ वर्णन किया गया है।

योग पुरुष सं० १ अर्थात् जीवों को पुरुष सं० २ अर्थात् पुरुष विशेष = ईश्वर प्रिएषान हारा पुरुष सं० ३ अर्थात् परमास्वतस्व तक पहुँचाता हैं। इसलिय उसमें पुरुष सं० २ अर्थात् ईश्वर की जड़तस्व के साथ महिमा को विशेष रूप से दर्शाया है।

ब्याख्या—इस चेतन तत्त्व का छुद्ध स्वरूप जड़ तत्त्व से सर्वथा विलक्तण है, श्रर्थान् इत्रान स्वरूप श्रीर निक्तिय है। चुम्बक श्रीर लोहें के सदश इस चेतन तत्त्व की सिन्निधि से ही जड़ तत्त्व में ज्ञान, नियम श्रीर व्यवस्था-पूर्वक क्रिया हो रही है। इस चेतन तत्त्व की सिन्निधि के कारण पूर्वोक्त जड़ तत्त्व में एक प्रकार का लोभ हो रहा है जिससे प्रधान में महतत्त्व, महतत्त्व में श्रद्धकार, श्रद्धकार में तन्मात्राश्रों श्रीर इन्द्रियों का, श्रीर तन्मात्राश्रों में सूक्ष्म भूतों से लेकर पाँचों स्थूल भूतों तक का परिणाम हो रहा है।

इसी आश्राय को उपनिषद में दूसरे शब्दों में बतलाया है।

यस्तन्तुनाभइव तन्तुभिः प्रधानजैः स्वभावतो देव एक: स्वपाष्टणोत् स नो द्धात् ब्रह्माप्ययम् ॥ ( क्षेत ६।१० )

ऋर्थ – वह एक अखराड परमेश्वर जो मकड़ी के सददा प्रधान (मृल प्रकृति) से उत्पन्न होने वाले तन्तुओं (कार्ट्यों) से अपने आपको स्वभावतः आन्छ।दित कर लेता है वह हमें ब्रह्म में लय (समाधि = स्वरूप में ) स्थिति देवे ।

चेतन तस्त्र में जड़ तस्त्र जैसा कोई परिणाम तथा अवान्तर भेद नहीं है। अतः शुद्ध चेतन तस्त्र देश, काल, जाित तथा संख्या की सीमा से भी परे हैं। जड़ तस्त्र की उपाधि से उसमें संख्या का आरोप कर लिया जाता है। इसिलये विकल्प से पुरुष में बहुत्व कहा जाता है। अर्थात व्यष्टि चित्तों में प्रतिविभ्वत चेतन में, चित्त के अन्य धर्मों के समान बहुत्व (संख्या) को भी आरोप कर लिया जाता है, और खरूप श्रवक्षिति अथवा कैवल्य की अवस्था में चित्त के अन्य सब धर्मों के अभाव के साथ बहुत्व (संख्या) की भी निवृत्ति हो जाती है। चेतन से प्रतिविभ्वत महत्तत्त्व में जब समिष्ट अहंकार बीज रूप से खिया हुआ हो ता उसको समिष्ट अस्मिता कहते हैं। उसमें समिष्ट अहमत्व की वृत्ति (में हूं) समिष्ट अहंकार है। इस समिष्ट अहंकार का चोभ रूप परिणाम पाँच तन्मात्रायें अर्थात् किसी दूसरे तत्व से न मिला हुआ शब्द-प्रव्य, स्पर्न-प्रव्य, रस-प्रव्य और गंध-द्रव्य हैं।

इसी प्रकार श्राहंकार से ही ग्यारह इन्द्रियें उत्पन्न होती हैं श्रार्थात् जब ''मैं हूं'' की वृत्ति का उत्पादक सामान्य द्रव्य उत्पन्न हुश्रा तो ''वहीं मैं देखता हूं'' ''वहीं मैं सुनताहूं'' इत्यादि विशेष वृत्ति के उत्पादक विशेष द्रव्य में परिणत हुश्रा । उपरोक्त महत्तत्त्व (समष्टि चित्त ) में प्रतिविभ्नित चेतन, हिरएयगर्भ पुरुष का वर्णन हुआ। इसी प्रकार व्यष्टि चित्तों में प्रतिविभिन्तित चेतन, श्रन्य पुरुषों ( जीवों ) को समक्त लैना चाहिए।

श्रहंकार में विशुद्ध तत्त्व को समाधि श्रहंकार श्रीर रजस् तथा तमस् से मिश्रित सत्व को व्यिष्ट श्रहंकार समञ्चना चाहिए। श्रतः समिष्टि चित्त विशुद्ध सत्वमय चित्त श्रीर व्यिष्टि चित्त केवल सत्त्वचित्त कहलाते हैं। चित्तों में समिष्टि, व्यिष्ट श्रीर श्रनेकल श्रहंकार की श्रपेता से समभाग चाहिये। (विशुद्ध सत्त्वमय चित्त का विस्तार पूर्वक वर्णन समाधिपाद के चौवीसवें सुत्र की व्याख्या में दिया है)।

तन्मात्राओं के मेल से स्थूल रूत ( महाभूत ) उत्पन्न होते हैं। शब्द-तन्मात्रा के साथ किश्वित दूसरे तन्मात्राओं के मेल से शब्द गुणवाला आकाश उत्पन्न होता है। इसी प्रकार सर्वा-तन्मात्रा की अधिकता से स्पर्श गुणवाला वायु, रूप तन्मात्रा की अधिकता से रूप र णवाला श्रीप, रस-तन्मात्रा की अधिकता से रस गुणवाला जल, और गंध-तनमात्रा की अधिकता से गन्य गुणवाली पृथ्वी उत्पन्न होती है।

तन्मात्रात्रों और स्थल भृतों के बीच में एक खबस्या सृक्ष्मभूतों की है जिनकी सृक्ष्मता का तारतम्य स्थलभूतों से लेकर तन्मात्राच्यों तक चला गया है।

इन पांचों स्थल भूतों से खागे कोई नया तत्त्व उत्पन्न नहीं होता । मनुष्य, पछ, पत्ती, युत्त, धातु, दृभ, दही खादि सब इन्हीं के रूपान्तर हैं। इसलिये ये निरं विकार खर्थात् विकृति हैं।

जब तत्व में सब प्रकार के परिग्णामों का निमित्त कारण पुरुष है श्रीर इन सारे परिग्णामों का प्रयोजन भी पुरुष का भोग श्रीर अपवर्ग ही है। चेतन तत्व, जड़तस्व, जड़तस्व की चेतन तस्व से सिन्निप, उस सिन्निध से त्रीभ को प्राप्त होते हुए जड़तस्व का चौबीस तस्त्रों में विभक्त होना तथा पुरुष का प्रयोजन, भोग श्रीर अपवर्ग—ये सब श्रनादि श्रर्थात् काल की सीमा से परे हैं।

संगति रांका जैसे अव्यक्त प्रधान, व्यक्त मक्ष्तत्त्वादि का उपादान कारण हो सकता है वैसे ही ज्ञान स्वरूप चेतन तत्त्व जड़ तत्त्व का उपादान कारण हो सकता है। इस लिये जड़ तत्त्व का चेतन तत्त्व, से प्रथक मानना ठीक नहीं।

समाधान:—जड़ तत्त्व प्रधान श्रव्यक्त श्रधांत् मृल् प्रकृति त्रिगुर्णात्मक है। सत्त्व रजस श्रीर तमस् इन तीन गुर्णों की न्यूनाधिकता से विषमता को प्राप्त होती हुई वह चौबीस श्रवान्तर भेदों में विभक्त हो रही है किन्तु चेतन तत्त्व निर्गुण शुद्ध ज्ञान स्वरूप है, जिस में न कौई विषमता हो सकती है न परिणाम।

शंका:- उसकी त्रिगुरणात्मक माया से जगत की उत्पत्ति हो सकती है।

समाधान:—यह केवल शब्दों का श्रदल बदल है श्रर्थात् ऐसा मानने में प्रकृति के स्थान में माया शुद्ध चेतन तत्त्व से भिन्न जगन् का उपादान कारण ठहरेगी। यदि माया को शुद्ध चेतन तत्त्व (निर्गुण निगकार शुद्ध ब्रह्म) से श्रमिन्न उसकी ही एक श्रनिर्वचनीय शक्ति मान ली जावे तो परब्रह्म में हैत की सिद्धि होगी श्रीर यह हैत उस का स्वभाविक गुण होने से किसी प्रकार भी पृथक नहीं हो सकेगा और अद्वैत परक महा वाक्य तथा वैद शास्त्र सब व्यर्थ हो जावेंगे। इसलिये तीन गुरण का, जिन की विषमता के कारण प्रधान मूल प्रकृति चौबीस अवान्तर भेदों में विभक्त हो रही है, अगले सूत्र में वर्णन करते हैं।

# प्रकृति के तीन गुण त्रेगुएयम् ॥ ४ ॥

अर्थ-( चौबीसों जड़तत्त्व सत्त्व, रजस् श्रीर तमस् ) तीन गुण वाले हैं।

ह्याख्या—सत्त्व का खभाव प्रकाश, रजस् का क्रिया, और तमस् का स्थित है। ये तीनों सभाव प्रत्येक वस्तु में पाये जाते हैं। जो वस्तु स्थिर है उसमें क्रिया उत्पन्न हो जाती है और वेगवाली क्रिया के पीछे उसमें प्रकाश प्रकट हो जाता है। जो प्रकाश वाली है वह समयान्तर में प्रकाशहीन हो जाती है और अन्त में क्रियाहीन भी हो जाती है। जब एक वस्तु स्थिर होती है तो उसमें तमस् प्रधान होता है, रजस् और सत्त्व गौण रूप से रहते हैं और अपने समय पर उसमें प्रकट हो जाते हैं। जब वह वस्तु क्रियावाली होती है तो उसमें रजस् प्रधान होता है, सत्त्व और तमस् गौण होते हैं। फिर वहीं वस्तु जब प्रकाश वाली हो जाती है तो उसमें रजस् प्रधान होता है, रजस् और तमस् गौण। इस प्रकार सब वस्तुओं में तीनों गुण प्रधान या गौण रूप से विद्यमान रहते हैं। पुरुष से अतिरिक्त जो कुछ भी है यह सब त्रिगुणात्मक ही है।

किन्तु ये सब तीनों गुर्णों के विकृत रूप ही हैं

यथाः—

गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमृच्छति । यत्त् दृष्टिपथं माप्तं तन्मायैव सुतुच्छकम् ।।

( वार्षगण्याचार्य पद्यांतम्त्र )

अर्थ:—गुर्णों का असली रूप अर्थात् साम्य परिणाम दृष्टि गोचर नहीं होता, जो ( विषम परिणाम ) दृष्टि गोचर होता है वह माया जैसा है और विनाशी है।

गुणों का परिणामः— गुण परिणाम शांल हैं। परिणाम सांख्य का पारिभाषिक शब्द है। परिणाम के अर्थ हैं तबदीली अर्थात् पहिले धर्म को छोड़ कर किसी दूसरे धर्म को प्रह्मण करना। परिणाम दो प्रकार का होता है एक साम्य अर्थात् सक्सप परिणाम जैसे दूध में दूध के निर्विकार बने रहने की अवस्था में होता है। दूसरा विषम अर्थात् किसप परिणाम, जैसे दूध में एक निश्चित्त समय के पश्चात् स्वटास आदि विकार के आने से होता है। विषम अर्थात् विरूप परिणाम का ही प्रत्यत्त होता है। उस प्रत्यत्त से साम्य परिणाम का अनुमान किया जाता है। तीनों गुणों का साम्य परिणाम ही अनुमानताम्य अव्यक्त अर्थात् प्रधान मूल प्रकृति अथवा केवल प्रकृति है।

गुणों का प्रथम विषम परिणाभ महत्त्व—चेतन तत्त्व से इस मूल प्रकृति में एक प्रकार का चोभ होकर सत्त्व में क्रियामात्र रज का और उस क्रिया को रॉकने मात्र तमका प्रथम विषम परिणाम हो रहा है जो महत्तत्व (समष्टि रूप में एक विशुद्ध सत्त्व मय-चित्त और व्यष्टि रूप में अनन्त सत्त्व-चित्त) है। जिसमें कर्त्तापने का अहंकार बीज रूप से छिपा हुआ है। महत्तत्त्व में निर्मल सत्त्व के ज्ञान के प्रकाश को महण् करने की अनादि योग्यता है और चेतन तत्त्व में महत्तत्त्व में अपने ज्ञान के प्रकाश को डालने की अनादि योग्यता है। महत्तत्त्व के ज्ञान सक्त्य चेतन तत्त्व से प्रकाशित होने को गीता में अति सुन्दर इन्दों में वर्णन किया गया है:—

मयाऽध्यत्तेशा मकृतिः स्रयते सनराचरस् । हेतुनाऽनेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्त्तते॥ (६। १०) मम योनिर्मेहद्वह्म तस्मिन् गर्भे दधाम्यहस् । सम्भवः सर्वभूतानां ततो भवति भारत॥ (१४ १।) सर्वयोनिषु कौन्तेय सूर्त्तेयः सम्भवन्ति याः। तासाम ब्रह्म महद्व योनिरहं वीजपदः पिता॥ (१४ १४)

अर्थ:—हे श्रजुन ! मेरा श्राश्रय करके प्रकृति चराचर सहित सब जगत को रचर्ता है इसी कारण जगत परिवर्तित हो रहा है। (९। १०)

हे अर्जुन मेरी योनि (गर्भ रखने का स्थान) महत्तत्त्व है उसी में मैं गर्भ रखता हूं (अपने ज्ञान का प्रकाश डालता हूं) और उसी (जड़ चेतन के संयोग) से सब भूतों की उत्पत्ति होती है। (३।१४)

हे श्रर्जुन ! सब योनियों में जो झरीर उत्पन्न होते हैं उन सब की योनि महत्तत्त्व है श्रीर उन में बीज को डालने वाला मैं चेतन तत्त्व पिता हं। (४। १४)

आर उन में बाज का डालम वाला में चतन तत्त्व पिता हूं। (४१ ८४) इसी लिये हिराययार्भ के लिये जो चेतन तत्त्व की महत्तत्त्व के सम्बन्ध से संज्ञा है वेदों में इस प्रकार कहा गया है

हिरएयगर्भः समवर्तताग्रे भूतस्य जातः पतिरेक श्रासीत

अर्थ:—हिरएय गमें ही पहले उत्पन्न हुए जो समस्त भूतों के एक पति थे। जिस प्रकार महत्तत्व ज्ञान ध्वरूप चेतन तत्त्व के ज्ञान के प्रकाश को प्रहरण कर रहा है उसको यथाथे रूप से समफाने के जिये इस स्थूल जगत् में न तो कोई शब्द मिल सकता है और न कोई सर्वाश में ठीक २ घटने वाला उदाहरण, फिर भी इस को तीन प्रकार से बतलाया गया है। (१) जैसे वायु भुवनों में व्यापक है इसी प्रकार चेतन तत्त्व महत्तत्त्व में व्यापक हो रहा है

वायुर्धेथेको भ्रुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रति रूपो वधूव। एकस्तया सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं मतिरूपो बहिश्र॥ (कड०२।५।१०) अर्थः—जिस प्रकार एक वायु तत्त्व सारे भुवनों में प्रविष्ट होकर रूप रूप में प्रतिरूप (उन जैसा रूप वाला) हो रहा है इसी प्रकार एक आत्मा जो सब का अन्तरात्मा है रूप २ में प्रतिरूप होरहा है और अपने शुद्ध चेतन स्वरूप से बाहर भी है।

(२) जैसे सूर्य जलाशयों में प्रतिविभ्यित हो रहा है इसी प्रकार ज्ञान स्वरूप चेतन तत्त्व महत्तत्व (विशुद्ध सत्वमय संगष्टि चित तथा श्रमन्त व्यष्टि सत्वचित्तों) में प्रतिविभ्यित हो रहा है। यथा:—

# एक एव तु भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः।

### एकथा बहुधा चैव दृश्यते जल चन्द्रवत्।। (बहा बिन्दु उप० २२)

अर्थ: एक ही भूतात्मा भूत भूत में विराजमान है। जिस प्रकार एक ही चन्द्रमा जल में अनेक हो कर दीखता हैं इसी प्रकार एक ही आत्मा अनेक रूप में (समिष्ट विद्युद्ध सत्त्व मय चित्त में एकत्व भाव से और व्यष्टि सत्त्व चितों में बहुत्व भाव से ) प्रति रूप हो रहा है।

(३) जैसे चुम्बक पत्थर की सिन्निध से लोहे में क्रिया उरपन्न होती है इसी प्रकार चेतन तत्व के ज्ञान से प्रकाशित होने के कारण महत्तत्त्व में ज्ञान नियम और ज्यवस्था पूर्वक क्रिया होरही है। यथा:—

# निरिच्छे संस्थिते रतने यथा लोहः पवर्तते।

सत्ता मात्रेगा देवेन तथा चार्य जगजानः ॥ (साख्य प्रवचन भाष्य १ । १७) अर्थः — जैसे बिना इच्छा वाले चुम्बक के स्थित रहने मात्र से लोहा प्रवृत होता है वैसे ही सत्ता मात्र देव (परमात्मा) से जगत की उत्पत्ति च्यादि होती है । आभ्यान्तर दृष्टि रखने वाले तत्व वैताचों के लिए ये तीनों एका १ क चौर पर्य्योयवाचक राज्द हैं। चेतन तत्त्व के महत्तत्व में प्रतिविभ्वित होने और बीजरूप से छिपे हुये विशुद्ध सत्त्वमय चित में समष्टि च्यहंकार के और सत्त्व चितों में व्यष्टि चंहकार के होभ पाकर च्यहंभाव से प्रकट होने को उपनिषदों में च्यकि प्रकार में वर्णन किया है। यथाः —

# स्रोऽकामयत बहु स्थां प्रजायेयेति स तपोऽतप्यत सतपस्तप्त्वा । इदेंसवैषस्जत यदिदं किश्व । तत्स्रष्टवा । तदेवानु पाविशत ॥

( तैतिरेय । इ० अनु० ६ )

उसने कामना की कि मैं बहुत हो जाऊं। मैं प्रजा वाला होऊं। उसने तप तपा। तप तपने से पीछे उस ने इस सब को रचा जो हुझ यह है। इस को रचकर वह इस में प्रविट हुआ। यह स्पष्ट है कि अपने को अपने आप रचना और अपने में अपने आपको प्रवेश करना ये दोनों वातें असम्भव हैं क्योंकि ये दोनों क्रियायें कर्ता से भिन्न किसी दूसरी बस्तु की अपेना रखती है। और यह त्रिगुगात्मक प्रकृति ही है।

(२) महत्तत्व का विषम परिणाम श्रहंकार:—पुरुष (चेतन तत्त्व) से प्रतिविश्वित महत्तत्त्व ही सत्त्व में रजस् और तमस् की श्रधिकता से विकृत्त होकर श्रहंकार रूप से व्यक्त भाव में विहेर्मु खहो रहा है। इस श्रहंकार से ही कर्त्तापने का भाव श्रारंम्भ होता है यथा:—

### श्रहंकारः कर्तान पुरुषः ॥ (सांस्य ६। ५४)

'कत्तीपना अधंकार में है न कि पुहुष में'। महत्तत्व का विषम परिग्णाम अधंकार ही अंहभाव से एकत्व, बहुत्व, व्यष्ठि, समष्टि रूप सर्व प्रकार की भिकता उत्पन्न करने वाला है। विभाजक अहंकार ही से प्रहण और प्राग्न रूप वो प्रकार के विषम परिग्णाम हो रहे हैं।

- (३) ऋहंकार का विषम परिणाम प्रहण रूप ग्यारह इन्द्रियें:—महत्तत्व से व्याप्य विभाजक ऋहंकारही सत्त्व में रज और तम की ऋधिकता से विकृत होकर परस्पर भेद बाली प्रहण रूप पांच ज्ञानेन्द्रियों पांच कर्मेन्द्रियों और ग्यारहवें इनके नियन्ता मन के रूप से व्यक्त होकर विद्यु ख होरहा है।
- (४) ऋहंकार के विषम परिएाम प्राह्म रूप पांच तन्मात्रायें:—महत्तत्त्व से व्याप्य विभाजक ऋहंकार ही सक्त्व में रज और तम की ऋधिकता से विकृत होकर परस्पर भेद वाली प्राह्म रूप पांच तन्मात्राश्चों के रूप में व्यक्त भाव से विद्धिंख होरहा है।
- (५) तन्मात्रात्रों के विषम परिणाम प्राह्मरूप पांच स्थूल भूत:—विभाजक ऋहंकार से व्याप्य पाचों तन्मात्रायें ही सत्त्व में रज और तम की श्रधिकता से विकृत हो कर परस्पर भेद वाले पांच स्थूल भूतों में व्यक्त भाव से विहर्मुख हो रही हैं।

स्थूल भृत स्रोर तन्मात्रास्रों के बीच में एक स्रवस्था सूक्ष्म भूतों की है जिनकी सूक्ष्मता का तारतम्य स्थूल भूतों से लेकर तन्मात्रास्रों तक चला गया है।

इस प्रकार महत्तत्त्व की श्रपेता श्रहंकार में, श्रहंकार की श्रपेता पांचों तन्मात्राश्चों में, श्रीर ग्यारह इन्द्रियों में, श्रीर तन्मात्राश्चों की श्रपेता स्थूल भूतों में क्रमद्दाः रज तथा तम की मात्रा बढ़ती जाती है श्रीर सत्त्व की मात्रा कम होती जाती है। यहां तक िक स्थूल जगत् श्रीर स्थूल हारीर में रज तथा तम का ही व्यवहार चल रहा है सत्त्व केवल प्रकाश मात्र ही रह रहा है। यहां यह भी बतला देना श्रावश्यक है कि महत्तत्त्व में प्रतिविधित चेतन तत्व (श्रात्मा—परमात्मा) भी इन राजसी, तामसी श्रावरणों से ढका हुआ भौतिक हारीर तथा भौतिक जगत् में केवल मत्तक मात्र ही दिखाई देता है। इसलिये उपनिषदों में पुरुष का निवास स्थान चित्त में जिस का विशेष स्थान श्रात्मानिक श्रंगुष्ठ मात्र हृदय है, बतलाया गया है श्रीर सांख्य तथा योग द्वारा उस की प्राप्ति का उपाय स्थूल भूत, तन्मात्रायें, श्रहंकार श्रीर महत्तत्त्व से क्रमशः श्रंतमुंख होते हुये स्वरूपाधित होना बतलाया है।

जिस प्रकार उत्तर मीमांसा के प्रथम चार सूत्र वेदान्त की चतुःसूत्री कहलाती है इसी प्रकार तस्व समास के "काष्ट्री प्रकृतयः"। "पोडश विकाराः"। "पुरुषः"। "त्रैगुरुधम्" थे चार सूत्र सांख्य की चतुःसूत्री हैं, जिन का कपिल ग्रुनि ने सारे झेंच पदार्थी का जिज्ञाप्त आशुरि को समाधि अवस्था में अनुभव करा के उपदेश किया है।

संगति-तीनों गुणों का कार्य अगले सूत्र में बतलाते हैं।

सिंचरः प्रतिसंचरः ॥ ६ ॥

# सृष्टि और प्रसय

संचरः मतिसंचरः ॥ ६॥

अर्थ-सृष्टि और प्रलय (इन तीनों गुर्गों की अवस्था विशेष हैं)।

च्याख्या:— ग्यारह इन्द्रियां श्रीर पाँच स्थूल भूत, इन सोलहों केवल-विकृतियों का, जो तीनों गुर्गों के केवल-विकार हैं, रज पर तम के अधिक प्रभाव से वर्तमान स्थूल रूप को छोड़कर अपने कारण अहंकार, और पाँचों तन्मात्राओं में कम से लीन हो जाने का नाम प्रलय हैं। और अपने अकृतियों से, इनका तम पर रजके अधिक प्रभाव के कारण फिर विकृति रूप में प्रकट होने का नाम सृष्टि है। सृष्टि के पीछे प्रलय, प्रलय के पीछे सृष्टि— यह कम प्रवाह से अनाहर चला आ रहा है। जिस प्रकार ठीक रात के १२ बजे से दिन आरम्भ होकर रात के १२ बजे समाम होती है, यद्यपि सूर्योदय से सूर्यास्त तक दिन और सूर्यास्त से सूर्योदय तक रात्रि कहने में आती है, इसी प्रकार सृष्टि-उन्मुख और प्रलय-उन्मुख अवस्था परिणाम निरन्तर चलता रहता है, यद्यपि स्थूल भूतों में जब से व्यवहार खलाने की योग्यता का आविर्माव होता है तब से प्रलय और जब इसका प्राहुर्माव होता है तब से सृष्टि का आरम्भ होना कहा जाता है।

प्रलय में सातों प्रकृतियों का, धुषुप्ति में अन्तर्भुख होने के सदृश, केवल वृत्तिहप से ही लय होना बन सकता है, न कि स्वरूप से, क्योंकि अविद्यादि क्लेश, कर्मों के विपाक और वासनाओं के संस्कारों की निवृत्ति होने पर चित्त का स्वरूप से (अर्थात चित्त को बनाने वाले सत्त्व, रजस् और तमस का) अपने कारण में लीन होना तो केवल कैवल्यरूप मुक्ति ही में हो सकता है।

(ब्रह्म सूत्र में भी ऋष्याय ४ पाद २ सूत्र १ से ५ तक इस बात को दर्शाया है। देखों शंकरभाष्य )

यहाँ यह भी बतला देना आवश्यक है कि स्थूल भूतों की सूक्ष्मता के तारतम्य को लिये हुये तन्मात्राओं तक एक सूक्ष्मावस्था होती है जिसके अन्तर्गत सारे सूक्ष्म लोकलोकान्तर हैं। प्रलय में केवल पृथिवी जल और श्रिमिन का स्वरूप से लय और सृष्टि में स्वरूप से उत्पन्न होना होता है। यथा:—

तदैत्तत बहुस्यां प्रजायेयेति । तत्तेजोऽग्रजत । तत्तेज ऐत्तन्त बहुस्यां प्रजायेयेति । तद्योऽग्रजत । तस्माद् यत्र क्व शोवति स्वेदते वा पुरूषस्तेजस एव तद्य्यायो जायन्ते ॥ ३ ॥ ता भाष ऐत्तन्त बहुयः स्याम प्रजायेमहीति ।

# ता अञ्चनस्रजन्त तस्माद् यत्रकच वर्षति तदेव भूथिष्ठमकं भवत्यद्भच एव तदध्यञ्जाद्यं जायते ॥ ४ ॥ ( खान्दोय । ६ । २ ।

उसने ईत्तरण किया मैं बहुत हो जाऊं प्रजावाला होऊं । उसने तेज को रचा । उस तेज ने ईत्तरण किया मैं बहुत होऊं प्रजा वाला होऊं । उसने जल को रचा इसलिये जहां कहीं पुरुष गमें होता है और उसे पसीना श्राता है वहां तेज से ही जल उत्पन्न होते हैं । ३ ।

उस जल ने ईत्तए किया मैं बहुत होऊं, मैं प्रजा वाला होऊं। उसने पृथिवी को रचा। इस लिये जहाँ कहीं वर्षा होती है वहीं बहुत अन्न अर्थात पार्थिव पदार्थ उत्पन्न होते हैं।। ४।।

न्याय श्रौर वैरोषिक भी यहीं से सृष्टि को त्र्यारम्भ करते हैं। श्री कृष्ण महाराज ने गीता ऋष्याय ८ में सृष्टि की उत्पत्ति श्रौर प्रलय का क्रम इसी प्रकार बतलाया है। यथा —

मा ब्रह्मभुवनान्लोकाः पुनरावितनोऽर्जुन ।
मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ॥ १६ ॥
सहस्र युग पर्यन्तमहर्यद्वसणो विदुः।
रात्रि युग सहस्रान्तां ते ऽहोरात्रं विदो जनाः ॥ १७ ॥
स्रव्यक्ताद्व्यक्तयः सर्वा पभवन्त्यहरागमे ।
राज्यागमे प्रलीयन्ते तत्रैवाव्यक्तसंक्रके ॥ १८ ॥
भूतप्रामः स प्वार्य भूत्वा भूत्वा प्रलीयते ।
राज्यागमेऽवशः पार्थे पभवत्यहरागमे ॥ १६ ॥

स्रथं—हे श्रर्जुन ब्रह्म लोक से लेकर सब लोक पुनरावर्ति स्वभाव वाले हैं । परन्तु हे कुन्ती पुत्र सुफ्तको (परब्रह्मको ) प्राप्त हो कर पुनर्जन्म नहीं होता है ॥ १६ ॥

ब्रह्म का जो एक दिन है उसको हजार चौकड़ी युगतक श्रवधि वाला श्रौर रात्रि को भी हजार चौकड़ी युगतक श्रवधि वाली जो पुरुष तत्त्व से जानते हैं। श्रयीत जो श्रमित्य जानते हैं वे योगी जन काल के तत्त्व को जानने वाले है।। १७।।

सम्पूर्ण दश्य मात्र भूतगण ब्रह्मा के दिन के प्रवेश काल में व्यव्यक्त मूल प्रकृति से उत्पन्न होते हैं और ब्रह्मा की रात्रि के प्रवेश काल में उस व्यव्यक्त मूल प्रकृति में ही लय होते हैं ॥ ९८॥

हे इबर्जुन वही यह भूत समुदाय उत्पन्न हो होकर प्रकृति के वशा में हुइबा रात्रि के प्रवेशकाल में लय होता है और दिन के प्रवेश काल में फिर उत्पन्न होता है।

संगति - अब सृष्टि के अवान्तर भेद बतलाते हैं।

# सृष्टि के तीन भेद

# श्रध्यान्ममधिभूतमधिदैवं च ॥ ७ ॥

अर्थ-( सृष्टि के तीन त्रावान्तर भेद हें ) अध्यात्म, त्राधभूत और अधिदैव ।

(१) अध्यातम—जो सीधे अपने साथ सम्बन्ध रखने वाले हैं, जैसे बुद्धि श्रहंकार, मन, इन्द्रिय और शरीर।

(२) अधिभूत—जो अन्य पाणियों की भिन्न २ सृष्टि से सम्बन्ध रखने वाले

हैं, जैसे गौ, अरव, पशु-पत्ती श्रादि ।

(३) श्रिधिरैव – जो दिव्य शक्तियों की सृष्टि से सम्बन्ध रखने वाले हैं, जैसे

पृथ्वी, सूर्य आदि ।

व्याख्या—अध्यात्म, ऋधिभूत श्रौर ऋधिदैव सृष्टि के सम्बन्ध से तीन ही प्रकार का सुख दुःख होता है: आध्यात्मिक, आधिभौतिक श्रौर आधिदैविक। श्राध्यात्मिक सुख-दुःख दो प्रकार का है: शारीरिक श्रौर मानसिक।

शरीर का बलवान् , फुर्तीला स्त्रीर स्वस्थ होना शारीरिक सुख है, शरीर का दुर्बल, स्रास्त्रस्थ स्त्रीर रोगी होना शारीरिक दुःख है। इसी प्रकार शुभ संकल्प, शांति, वैराग्य

आदि मानसिक सुख है, ईर्च्या, तृष्णा, शोक, राग, द्वेष आदि मानसिक दु:ख है।

आधिभौतिक सुख वह है जो दूसरे प्राणियों से मिलता है, जैसे गो आदि से दूध घृत का, घोड़े आदि से सवारी का, और आधिभौतिक दु:ख जैसे सर्प, बिच्छू आदि के काटने से होता है। आधिदैविक सुख प्रकाश, बृष्टि आदि से होता है, आधिदैविक दु:क अति बृष्टि और बिजली आदि के गिरने से होता है।

ुसंगति - मोत्त की उपयोगिनी अध्यात्म सृष्टि का अगले सूत्रों में सविस्तर वर्णन

करते हैं।

# र्पाच वृत्तियां

#### पंचाभिबुद्धयः ॥ 🖛 ॥

अर्थ-बुद्धि की वृत्तियें पांच हैं।

ब्याख्या—बृत्तियें पाँच प्रकार की हैं : प्रमाण, विपर्यय, विकल्प, निन्द्रा और स्पृति । प्रमाण यथार्थ झान को कहते हैं । यह तीन प्रकार का है:—प्रत्यन्त; अनुमान और आगम । विपर्यय मिथ्या झान को कहते हैं, जो वस्तु के असली रूप में प्रतिष्ठित न हो;

भावागणेश आदि ने आठवें सूत्र के अर्थ इस प्रकार किये हैं:---

अभिनुद्धि, अभिमान, इच्छा, कर्षडयता, किया ये पांच अभिनुद्धि हैं । इनमें अभिनुद्धि अभिनुद्धी बुद्धि है अर्थात् यह अवस्य करना है इस खप वाली बुद्धि का नाम अभिनुद्धि है। मैं करता हूँ—यह बुत्ति अभिमान है। इच्छा ,चाइ को कहते हैं । यह संकश्य मानसी बृत्ति है। कर्षं अपना, जानेन्द्रियों की शब्दादि विषयों में बृत्ति का नाम है। क्रिया वचन आदि छक्षण वाली कर्में न्द्रियों की कृत्ति है।

जैसे रस्सी में सर्प और सीप में चांदी की भ्रांति। विकल्प, भेद में झमेद श्रीर अमेद में भेद वाले ज्ञान को कहते हैं, जैसे 'पानी से हाथ जल गया'—यहाँ श्रिप्त और पानी के भेद में स्थभेद का ज्ञान है, और 'काठ की पुतली'—यहाँ काठ और पुतली के अभेद में भेद का ज्ञान है। निद्रा अभाव की प्रतीति का श्रालक्ष्यन करने वाली वृत्ति का नाम है। श्रीर स्पृति उन पाँचों वृत्तियों द्वारा अनुभूत ज्ञान का स्मरण होना है। इनका विस्तार-पूर्वक वर्णन श्राणे स० पा० सू० ५ से ११ तक देखें)।

# पांच ज्ञानेन्द्रियें पंच दृग्योनयः ॥ ६ ॥

अर्थ -पाँच झान के स्रोत ( झानेन्द्रिय-नेत्र, श्रोत्र, घ्राए, रसना श्रोर त्वचा है) व्याख्य(-नेत्र, श्रोत्र, घ्राए, रसना श्रोर खचा, ये पाँच झान के स्रोत हैं। ये झान के प्रवाह बुद्धि के लिये श्रंदर बहते रहते हैं। नेत्र रूप-झान का, श्रोत्र शब्द-झान का घ्राए, गंध-झान का, रसना रस-झान का, त्वचा स्पर्श-झान का श्रवाह श्रन्दर बहाती है।

### पांच प्राण पंच वायवः ॥ १०॥

अर्थ-पाँच वाय (प्राण) हैं।

ब्याच्या—वायु पाँच हैं: प्राण, अपान, समान, व्यान, उदान, इन पाँचों को प्राण भी कहते हैं।

प्राय-वायु का निवासस्थान हदय है। यह शरीर के ऊपरी भाग में रहता हुआ ऊपर की इन्द्रियों का काम संचालन करता है। अपान-वायु का निवासस्थान गुदा के निकट है और शरीर के निचले भाग में संचार करता है, निचली इन्द्रियों मल-मृत्र के त्यागादि का काम उसके आश्रित है। समान-वायु शरीर के भध्य भाग नाभि में रहता

'सांबर तरव विवेचन' और 'तरवयायार्थ दीराम' आदि में भूमें सूत्र का पाठ "पण्डकमें योगयः" दिया है जिस के अर्थ इस मकार किये हैं,—कम जम्य और कम जनक होने से छित, अदा, सुखा, अविविदिया और विविद्या ये पांच कम योगि कहछाती हैं। इन के कम से छक्षण इस मकार हैं:—नाणी, कमं, और संकर्ण में जो प्रतिष्ठित हो वह छित है। अनस्या, क्ष्माचर्य, यज्ञन, याजन, तप, दान, प्रतिमह और होम यह अदा का छक्षण है। जो अर्थायों का विद्या, कमं, और तप का आवरण करना, निस्य प्रायक्षित परायण होना (भूळों का घोषन करना) है इसको सुखा कहते हैं। वेद ज्ञान की इच्छा में प्रतिवश्यक क्रिया अविविद्या है। यह अचेतन एक्टव है, पुषक्त है, निस्य है, स्इम है, सरकार्य है, अक्षोम्य है यह जानने की इच्छा विविद्या है। इनमें चार खति, अदा, सुखा, अविविद्या वश्य के कारण है केवक आरमा के विषय में एक्टल और पुषक्त्य आदि विषय वाली विविद्या मोक्ष का हेतु है, क्योंकि यह ज्ञान और मोक्ष के प्रतिवश्य को नाम करने वाले कमों से करपक्ष होती है और उन कमों की जनक भी है हुआ हृदय से गुदा तक संचार करता है। खाये-पिये अन्न, जल आदि के रस को सब त्रङ्गों में बराबर बांटना उसका काम है। ज्यान-वाय सारी स्थूल, सूक्ष्म और ऋति सूक्ष्म नाड़ियों में घूमता हुआ शरीर के प्रत्येक भाग में किंधर का संचार करता है। उदान-वाय सक्ष्म शरीर की शरीरान्तर वा लोकान्तर में ले जाता है।

प्राण का विस्तार पूर्वक वर्णन समाधि पा० सू० ३४ के वि० पी० में देखें।

## पाँच कर्मेन्द्रियाँ

पंच कर्मात्मानः ॥ ११ ॥

अर्थ - पाँच कर्म की शक्तियाँ ( कर्मेन्द्रियां ) हैं।

व्याख्या-बोलना, पकड़ना, चलना, मूत्र-त्याग और मल-त्याग, ये पाँच शारीरिक कर्म हैं। इन पाँचों कर्मों के करने वाली वाणी, हस्त, पाद, उपस्थत और गुदा, ये पाँच शक्तियाँ कर्मेन्द्रिय कहलाती हैं।

# पाँच गाँठवाली श्रविद्या पंचपर्वा ऋविद्या ।। १२ ।।

अर्थ -पाँच गाँठों वाली ऋविद्या है।

व्याख्या - अविद्या पाँच प्रकार की है : अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेष और अभिनिवेश । श्रनित्य में नित्य, श्रपवित्र में पवित्र, दु:ख में सुख श्रीर श्रनात्मा में श्रात्मा का ज्ञान अविद्या है। बुद्धि में श्रात्म-बुद्धि अस्मिता है। सुख की इच्छा अर्थातृ लोभ की वृत्ति का नाम राग है । सुख-साधन में विघ्न डालनेवालों के प्रति घुणा अथवा द्वेषवृत्ति द्वेष है। और मृत्य से भय की वृत्ति का नाम अभिनिवेश है। इनको क्रम से तमस, मोह, महामोह, तामिस्र श्रीर श्रन्धनामिस्र कहते हैं।

. इनकी विस्तार पूर्वक व्याख्या योगदर्शन समा० पा० प्रथम नौ सूत्रों में देखें।

# ब्रहाईस ब्रशक्तियाँ

अष्टविंशतिधाऽशक्तिः ॥ १३ ॥

अर्थ -श्रद्वाईस प्रकार की श्रशक्ति है।

एकादशेन्द्रियवधाः सहबुद्धिवधैरशक्तिब्हिष्टा ।

सप्तदशक्या बुद्धे र्विपर्ययात् तृष्टि सिद्धानाम् ॥ सं० का० ४६ ॥

अर्थ-इन्द्रियों के जो ग्यारह बध हैं, वे बुद्धि के वधों के साथ मिलकर (ग्यारह) अभक्ति बतलाई गई हैं। (नी) तुष्टि श्रीर (श्राठ) सिद्धि से उलटी (नी श्रतुष्टियां श्रीर त्राठ त्रसिद्धि ) ये सत्तर बुद्धि के बध (सत्तरह त्रशक्ति ) हैं। (इस भांति त्र्यटाईस प्रकार की अशक्ति हैं )।

व्यारवें सुत्र में भावा गणेश आदि ने "पश्चकर्मात्मानः" में कर्मात्मा के अर्थ वैकारिक, तैजस मूतादि सानुमान और निरनुमान किये हैं। ९७

11

व्याक्या—मनुष्य के पास बुद्धि ही ऐसी शक्ति है जिसके द्वारा वह भोग-अपवर्ग का प्रयोजन सिद्ध कर सकता है, यदि उसमें पूर्ण शक्ति हो अर्थात् यदि उसकी शक्ति का किसी प्रकार भी हास न हुआ हो । जितनी भी बुटि होती है वह सब बुद्धि की अशक्ति से ही होती है। बुद्धि की अशक्ति अहुर्द्धिस प्रकार की है। ग्यारह अशक्तियाँ ग्यारह इन्द्रियों के भारे जाने से होती हैं; जैसे नेत्र से अन्धा होना, कान से बहिरा होना, प्राण से गन्ध न झात होना, रसना से रस का खाद न आना, त्वचा से कुष्ट होना, वाणी से गूँगा होना, हाथों से जुला व पावों से पड़गू होना, उपश्च से नपुंसक और गुद्दा से गुद्दावर्त (मलबन्ध) होना मन से उन्माद होना—ये ग्यारह इन्द्रियों की अशक्ति स्वारह प्रकार की है। बुद्धि की साज्ञात् अशक्ति स्वाह प्रकार की है। बुद्धि की साज्ञात् अशक्ति स्वाह प्रकार की है। वी तुष्टियाँ व आठ सिद्धियाँ जो अगले दो सूत्रों में बतलाई जायेंगी उनसे उलटी नौ अनुष्टियाँ और आठ असिद्धियाँ मिलकर बुद्धि की सत्रह अशक्तियाँ हैं। ये तुष्टियां खयं अपने रूप से तो आत्म उन्नति में सहायक और उपादेय हैं। इसलिये शक्ति रूप हैं। केवल इनमें आसिक्त अर्थात् इनमें सन्तुष्ट होकर आत्म उन्नति के लिये यन्न करना छोड़ देना हेय कोटि में है। इस कारण इन से उलटी नौ अनुष्टियें नौ अशक्ति रूप हैं।

# नौ तुष्टियाँ

नवघा तुष्टिः ॥ १४ ॥

अर्थ -तुष्टियाँ नौ प्रकार की हैं।

श्राध्यात्मिकाश्रतस्तः प्रकृत्युपादान-काल-भाग्याख्याः।

बाह्या विषयोपरमात् पश्च नव तृष्ट्योऽभिमताः ॥ सां० का० ५०॥

अर्थ-लुप्थियाँ नौ मानी गई हैं उन में से चार श्राध्यात्मिक हैं, जिनके नाम प्रकृति, उपादान, काल, श्रीर भाग्य हैं। श्रीर पाश्व बाह्य हैं जो (श्रात्म सान्नात्कार से पूर्व ही उसके साधन रूप) विषयों में वैराग्य से होती हैं।

व्याख्या—तुष्टि, उपरित श्रथना उपरामता हटे रहने को कहते हैं, श्रर्थात् मोच-प्राप्ति से पहले ही उसके साधनों को छोड़कर सन्तुष्ट हो जाने का नाम तुष्टि है। यह दो प्रकार की होती है: बाह्य-तुष्टि श्रीर श्रध्यात्मक-तुष्टि।

बाह्य-तुष्टि श्रन्तरात्मा को समभे बिना केवल बाहर के विषयों से उपरित को कहते हैं। वह पाँच प्रकार की है: इग्ब्द-तुष्टि, स्पर्श-तुष्टि, रूप-तुष्टि रस-तुष्टि श्रीर गन्य-तुष्टि। इन इग्ब्द-पर्शादि पाँचों विषयों से पाँच प्रकार के दुःख होते हैं। श्रर्थात् (१) इनके प्राप्त करने में दुःख (२) रचा में दुःख (३) नाश में दुःख (४) भोग में दुःख—क्योंकि भोग के श्रभ्यास से कामना बढ़ती है श्रीर कामना की श्रपूर्ति में दुःख होता है—श्रीर (५) दूसरों की हिंसा का दुःख, क्योंकि बिना किसी की हिंसा के भोग की प्राप्ति नहीं हो सकती।

श्राभ्यात्मिक तृष्टियाँ चार प्रकार की हैं: प्रकृति तृष्टि, उपादान तृष्टि, काल तृष्टि श्रौर भाग्य तृष्टि। ये तृष्टियाँ उनको होती हैं जो यह जानते हुए भी कि जड़-तत्त्व श्रौर चेतन-तत्त्व सर्वथा भिन्न हैं, किसी भूँठे भरोसे पर स्वरूपावस्थिति के लिये यन्न नहीं करते। इन तृष्टियों के क्रम से (१) पार (२) सुपार (३) परावार (४) श्रानुत्तमाभ्यः श्रौर (५) उत्तमाभ्यः नाम हैं।

र्श प्रकृति तृष्टि—यह जानकर भी कि आत्मा प्रकृति से अलग है आत्मा के साम्रात्कार के लिए इस भरोसे पर धारणा-ध्यान-समाधि का अभ्यास न करना कि प्रकृति पुरुष के भोग-अपवर्ग के लिए स्वयं प्रवृत्त हो रही है इसलिये भोग के सदश अपवर्ग भी आप ही प्राप्त हो जावेगा—यह प्रकृति के भरोसे पर प्रकृति तृष्टि है। यह भरोसा इसलिये भूँदा है कि प्रकृति पुरुष की इच्छा के आधीन चल रही है, जब वह ख्यं सन्तुष्ट होकर मोन के साधन से उपराम हो रहा है तो प्रकृति उसके लिये क्या कर सकती है।

२ उपादान तृष्टि—इस भरोसे पर कि सन्यास प्रहण करने से श्रपवर्ग स्वयं मिल जावेगा, उसके लिए उपाय न करना उपादान तृष्टि है। यह भरोसा इस लिये मूँठा है कि सन्यास एक जिन्ह-मात्र है उसमें भी धारणा, ध्यान श्रौर समाधि

ही श्रात्म-साज्ञात्कार का हेतु है।

३ काळ तुष्टि—इस विश्वास पर कि समय पाकर खयं मुक्ति प्राप्त हो जावेगी, उसके लिये कोई यह न करना कालतुष्टि है। यह काल का भरोसा इसलिये मूठा है कि काल सब कार्यों का समान हेतु हैं: उन्नति के सटश वह अवनति का भी हेतु है। इसलिये उन्नति के लिये यह ही अपेक्तित है।

४ भाग्य तुष्टि—इस भरोसे पर कि यदि भाग्य में होगा तो खर्य तत्त्वज्ञान प्राप्त होकर मुक्ति हो जावेगी, उसके लिये कोई यत्न न करना भाग्य तुष्टि कहलाती है। यह भरोसा इसलिये मूंठा है कि भाग्य भी खपने पुरुषार्थ का ही बनाया हुन्या होता है।

## माठ सिद्धियां

#### ऋष्ट्रभा सिद्धिः ॥ १५ ॥

अर्थ-सिद्धि स्राठ प्रकार की है।

ब्याश्या—सिद्धियां श्राठ हैं : उद्द, शब्द, श्रध्ययन, सुद्धक्राप्ति, दान, श्राध्यात्मिक दु:खद्दान, श्राधिभौतिक दु:खद्दान. और श्राधिदैविक दु:खद्दान।

ऊह सिद्धि-- पूर्व जन्म के संस्कारों से स्वयं इस सुष्टि को देख भाल कर नित्य

श्रनित्य, चित् श्रचित्, के निर्णय से चौबीस तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान होना ।

शब्द सिद्धि - विवेकी गुरु के उपदेश से ज्ञान होना ।

श्रध्ययन सिद्धि - वेद श्रादि शास्रों के श्रध्ययन से ज्ञान होना ।

सुहत्याप्ति सिद्धि—वे सिद्ध पुरुष जो खर्य मनुष्यों का श्रक्कान मिटाने के लिये घूम रहे हैं उनमें से किसी दयालु के मिल जाने से ज्ञान का प्राप्त होना । दानसिद्धि— वे योगी जो अपने खाने पीने की आवश्यकताओं से निरपेव हो कर आत्म-साचात्कार में लगे हुये हैं, उनकी भोजन आदि सब प्रकार की आवश्यकताओं को श्रद्धा भक्ति के साथ पुरा करने से उनके प्रसाद से झान लाभ करना।

गीता ऋध्याय १७ में सात्त्विक, राजस्, श्रौर तामस, मनोवृत्ति के भेद से तीन प्रकार

का दान बतलाया गया है। यथाः---

दातच्य मितियहानं दीयतेऽजुपकारिणे ।
देशे काले च पात्रे च तहानं सात्विकं स्मृतम् ॥ २० ॥
यत्तु मन्युपकारार्थं फल मुहिश्य वा पुनः ।
दीयते च परिक्रिष्टं तहानं राजसं स्मृतम् ॥ २१ ॥
अदेश काले यहानमपात्रेभ्यश्च दीयते ।

श्रसत्कृतमवज्ञातंतत्तामसमुदाहृतम् ॥ २२ ॥

अर्थ — दान देना ही कर्तव्य है एसे भाव से जो दान देश, काल श्रीर पात्र के प्राप्त होने पर प्रस्थुपकार न करने वाले के लिये दिया जाता है वह दान सास्विक कहा गया है ॥२०॥ श्रीर जो दान छेश पूर्वक तथा प्रस्युपकार के प्रयोजन से श्रथवा फल को उद्देश्य रखकर फिर दिया जाता है वह दान राजस कहा गया है ॥२१॥ श्रीर जो दान विना सत्कार किये श्रथवा तिरस्कार पूर्वक श्रयोग्य देश काल में कुपात्रों (मद्य मांसादि श्रभक्ष्य वस्तुश्रों का सेवन करने वाले हिंसक, दुराचारी, पाप कर्म करने वाले ) के लिये दिया जाता है, वह दान तामस कहा गया है ॥२२॥ दान देने वाले तथा दान लेने वाले दोनों के लिये सास्विक दान ही इध्ट है । राजस् तथा तामस दान देने वाले तथा लेने वाले दोनों के लिये राजसी तथा तामसी वृक्तियों का उत्पन्न करने वाला होता है।

उपरोक्त पाँच सिद्धियाँ तत्त्वज्ञान का उपाय हैं, और निम्न तीन सिद्धियाँ उनका फल हैं।

श्राभ्यात्मिक दुःख हान—सब श्राध्यात्मिक दुःखों का मिट जाना । श्राधिभौतिक दुःख हान – सब श्राधिभौतिक दुखों का मिट जाना । श्राधिदैविक दुःख हान—सब श्राधिदैविक दुःखों का मिट जाना ।

इन से उलटी आठ प्रकार की असिद्धियां बुद्धि की आठ प्रकार की अशक्तियां है। संगति--अध्यात्मिक विषयों का वर्णन करके अब अगले सूत्र में मूल तत्त्वों का धर्म बतलाते हैं।

> दश मृत धर्म दश मौतिकार्याः ॥ १६ ॥

अर्थ-दश मूल-भूत धर्म हैं ( श्रश्तित्व, संयोग, वियोग, शेषवृत्तित्व, एकत्व, श्रर्थवत्व, पराध्ये, श्रन्यता, श्रकर्तृत्व और बहुत्व )। व्याख्या—श्रव्यक्त श्रीर पुरुष के संयोग से सृष्टि रचना हुई है। पुरुष तो सदा ही श्रपने वास्तविक शुद्ध ज्ञान खरूप से श्रसंग, निर्लेष, श्रीर निर्विकार ही रहता है, यह अब श्रव्यक्त का धर्म संयोग उस में विकल्प से कहा जाता है। सृष्टि में जो धर्म पाये जाते हैं वे कार्य-जगत् के धर्म हैं। उससे पहिले मृल भूत श्रव्यक्त श्रीर पुरुष में जो धर्म पाये जाते हैं वे मौलिक धर्म हैं।

श्रास्तव, संयोग, वियोग श्रीर शेषद्वत्तित्व ये चार धर्म पुरुष श्रीर श्रव्यक्त दोनों के हैं। संयोग श्रीर वियोग परिणामी श्रव्यक्त के स्वाभाविक श्रीर वास्तविक धर्म हैं। किन्तु कूटस्थ नित्य पुरुष में विकल्प से कहे गये हैं। श्रव्यक्त श्रीर पुरुष दोनों में श्रास्तत्व है। दोनों परस्पर संयुक्त होते हैं जिससे सृष्टि—रचना होती है। दोनों वियुक्त होते हैं जब मोस्न होता है। दोनों वियुक्त होते हैं जब प्रलय होती है। (भावागणेशादि ने जीवन मुक्त के संस्कार मात्र से 'वक्त भूमिवत' शरीर की जो स्थिति है उसको 'शेष वृत्ति' मानकर केवल पुरुष का धर्म वतलाया हैं)।

एकस्व, अर्थवत्व और परार्थ्य— ये तीन धर्म अव्यक्त में हैं। अव्यक्त एक है, प्रयोजन वाला है, पुरुष ( जीव ) को भोग और अपवर्ग देना इसका अयोजन है और परार्थ है क्योंकि पुरुष के लिये काम करता है अपने लिये नहीं। ( भावागरोशादि ने 'अर्थवत्व' को पुरुषार्थ

वत्व मानकर पुरुष का धर्म कहा है )।

एकत्त्व---यह धर्म पुरुष अर्थात् शुद्ध चेतन तत्त्व का तथा समष्टि अन्तःकरण

( विश्रद्ध-सत्त्वमय चित्त ) की श्रपेचा से उसके शबल खरूप ईश्वर का भी है।

अन्यता और बहुत्त्व—जड़ वर्ग से भिन्न होने से अन्यत्व धर्म पुश्व का है। और व्यप्टि अन्तःकरणों के सन्वन्ध से जीव अर्थ पुश्व का बहुत्व धर्म है जो व्यप्टि अन्तःकरणों (सत्त्व चित्तों) की अपेद्या से परस्पर भिन्न और संख्या में बहुत (अनन्त) हैं।

श्रकरृत्व—यह धर्म पुरुष ( शुद्ध चेतन तल ) का है। पुरुष श्रपने शुद्ध चेतन स्वरूप से कर्ता नहीं हैं किन्तु द्रष्टा है। कर्तृल—यह धर्म गुर्णों में है।

संगति—अगले सत्र में सृष्टि-रचना का प्रयोजन बताते हैं।

# सृष्टिका रूप

श्रमुप्रदः सर्गः ॥ १७ ॥

अर्थ — अनुप्रह सृष्टि है।

इत्येष प्रकृतिकृतो मृहदादि विशेषभूत पर्यन्तः ।

पति पुरुषविमोत्तार्थे स्वार्थ इव परार्थ आरम्भः ॥ सार कार ५६ ॥

अर्थ हस प्रकार यह प्रकृति से किया हुआ महत्तत्त्व से लेकर विशेष अर्थात् पाचों स्थूल भूतों और इन्द्रियों तक का आरंग्भ प्रत्येक पुरुष के मोत्त के लिये खार्थ के सहश पदार्थ है। जिस प्रकार एक मित्र अपने मित्र के कार्य में प्रवृत्त हुआ उसे अपने खार्थ के सहश साधता है, इसी प्रकार यह प्रकृति पुरुष के प्रयोजन को खार्थ की भांति साधती है जब तक

वह मोज नहीं पालेता। मोज पालेने पर फिर उसके लिये रचना नहीं रचती, यद्यपि दूसरों के लिये रचती है। (क्योंकि मुक्त को खब उसकी रचना से कोई प्रयोजन नहीं है।

भौत्सुक्य निष्टरपर्थ यथा क्रियासु प्रवर्तते लोक: । पुरुषस्य विमोत्तार्थ प्रवर्तते तद्वद्वयक्तम् ॥ सा॰ का॰ ५८ ॥

अर्थः — उत्कर्शा के मिटाने के लिये जैसे लोक (दुनिया) कामों में प्रवृत्त होता है (भूख मिटाने के लिये भोजन में प्रवृत्त होते हैं) इसी प्रकार पुरुष के मोल के लिये प्रधान अर्थात प्रकृति प्रवृत्त हो रही है।

च्याख्या—श्राञ्यक्त की पुरुष के अनुकूल प्रवृत्ति सृष्टि है। क्योंकि श्राञ्यक्त सृष्टि रचना में पुरुष के लिये बुद्धि, श्राहंकार, इन्द्रियें, शरीर श्रीर विषय श्रादि रचता है। उसकी सारी रचना पुरुष के भोग श्रीर श्राप्तकों के लिये ही है। क्योंकि पुरुष की सिन्निधि में पुरुष के ही ज्ञान से पुरुष के लिए ही उसमें सारी क्रियायें ज्ञान, नियम श्रीर व्यवस्था पूर्वक हो रहीं हैं। संगति—श्राणे सन्न में प्राणियों की स्पृष्टि बतलाते हैं।

## चौदह प्रकार की प्राणिसृष्टि चतुर्दशविधो भूत सर्गः॥ १८॥

चतुर्वावधा भूत सगा। रद्धा।
अध-चोत्रह प्रकार की प्राणियों की सृष्टि है।
अष्टिविकरणो दैवस्तैयेग्योनश्च पञ्चधा भवति ।
बानुष्यश्चैकविधः समासतो भौतिकः सर्गः॥ सा॰ का॰ ५३॥
उद्ध्वे सस्व विशालस्तमो विशालश्चमृत्ततः सर्गः।
बध्ये रजोविशालो बद्यादिस्तम्ब पर्यन्तः ॥ सा॰ का॰ ५३॥

अर्थ—आठ प्रकार की दैवी सृष्टि है। पांच प्रकार की तिर्येक योनियों की है। मनुष्य की एक प्रकार की है। ये संचेप से प्राणियों की सृष्टि है।। ५३।। उत्परली सृष्टि सत्त्व प्रधान है, निचली तम प्रधान है और मध्य की रज प्रधान है। ये ब्रह्मा से लेकर रौवाल तक सृष्टि है।

व्याख्या —चीरह प्रकार की प्राणियों की सृष्टि इस प्रकार है : ब्राह्म, प्राजापत्य, ऐन्द्र, दैव, गान्धर्व, पित्र्य, विदेह और प्रकृतिलय—ये खाठ प्रकार का दैव-सर्ग है, जो भिन्न-भिन्न कर्मोपासना का फल है । इसके बाद नवां मानुष-सर्ग खर्थात् मानुषी सृष्टि है। खीर खन्त में, मनुष्य से नीचे, पद्म, पत्नी, सरीस्नप खर्थात् रेंगनेवाले जन्त, कीट और

स्थावर -इन पाँच का तिर्यक-सर्ग है।

उपरोक्त १४ प्रकार की सृष्टि में से मनुष्य से नीचे ५ प्रकार के तिर्यक् सर्ग का तो प्रत्यन्त होता है किन्तु मनुष्य से ऊंचे ८ प्रकार के दैव सर्ग का मनुष्यों से सृक्ष्म होने के कारण प्रत्यन्त नहीं हो सकता। वितर्कानुगत से ऊँची प्रकाशमय विचारानुगत सम्प्रकात समाधि में सृक्ष्मता के तारतम्य से जो खानन्द में खन्तर है इसी प्रकार इनमें से पहिले

६ सर्गों में परस्पर अन्तर है। इन छहों में भी सुक्ष्मता के तार-तम्य से आनन्द में परस्पर और कई अवान्तर भेद हो सकते हैं। इसी कारण बृहद्मारण्यक उपनिषद्, शतपथ ब्राह्मण और तैत्तरायउपनिषदादि में इनके नामों में कछ अन्तर प्रतीत होता है। किन्त जिस प्रकार प्रकाशमय विचारानुगत संकल्पमयी अवस्था समानरूप से होती है, यद्यपि इसमें समाधि श्रवस्था के सुस्मता के श्रवसार श्रन्तर होता हैं। इसी प्रकार इन सब सर्गों में जीव संकल्प-मय होता है, यद्यपि संकल्पों में परस्पर सक्ष्मता और श्रानन्द के तारतम्य से श्रन्तर होता है। विदेह और प्रकृतिलयों का आनन्द और सूक्ष्मता पहिले ६ सर्गों की अपेक्षा अधिक है श्रीर उनकी श्रवधि भी इनसे श्रधिक हैं। क्योंकि विदेह विचारानुगत से ऊँची श्रानन्दा-नगत सन्प्रज्ञातसमाधि की भूमि तक पहुँचे हुए हैं, श्रीर शरीर से श्रमिमान छोड़े हुए हैं। श्रीर प्रकृतिलय इससे भी ऊँची श्रास्मितानगत भूमि में श्रहङ्कार का भी श्राभिमान छोड़े हुए हैं। ये दोनों श्रवस्थाएँ केवल योगियों को ही प्राप्त होती हैं। इसलिये तैत्तरीय, उपनिषद, वहदार एयक उपनिषद और शतपथ बाह्मण में इनका वर्णन नहीं है (श्री व्यासजी महाराज विभूति पाद् सूत्र २६ के भाष्य में इनके सम्बन्ध में लिखते हैं ''विदेह श्रीर प्रकृतिलय नामक योगी कैवल्य के तुल्य श्वित में हैं, इसलिये वे किसी (दिव्य) लोक में निवास करने वालों के साथ नहीं उपन्यास किये गये" श्रवान्तर भेदों को लेकर ही उपरोक्त प्रथम छ: सर्गों का कई प्रकार से वर्णन किया गया है। यथा:-

### तैत्तिरीय उपनिषद् शिक्षा बल्ली श्रनुवान्य 🖛 ।

- मनुष्य के आनन्द की काष्टा का सौगुना आनन्द मनुष्य गन्धर्व लोक वालों को।
- मनुष्य गन्धवं का सौगुना श्रानन्द दैव गन्धवं लोक वालों को ।
- दैव गन्धवं का सौगना श्रानन्द पितर लोक वालों को ।
- पितर का सौगुना आनन्द आजानजदैव लोक वालों को ।
- श्रानानज देवतात्रों का सौगुना श्रानन्द कर्म देव लोक वालों को ।
- कर्म देव का सौग्राना श्रानन्द दैव लोक वालों को।
- दैव का सौगुना श्रानन्द इन्द्र लोक वालों को।
- इन्द्र का सौग्रना त्रानन्द बृहस्पति लोक वालों को ।
- बृहस्पति लोक वालों का सौगुना श्रानन्द प्रजापति खोक वालों को । ٩.
- प्रजापित का सौगुना श्रानन्द ब्रह्मा के लोक वालों को ।

#### ब्रह्मदार्गयक उपनिषद् ४।३।२।

- मनुष्य के आनन्द की पराकाष्ठा का सौगुना आनन्द पितर लोक वालों को । ٧.
- पितर का सौगुना आनन्द गन्धर्व लोक वालों को ।
- गन्धर्व का सौगुना श्रानन्द श्रजानज देव लोक वालों को ।
- थ. आजानज देव का सौगुना आनन्द प्रजापित लोक वालों को ।
- प्रजापित लोक वालों का सौगुना आनन्द ब्रह्मा के लोक वालों को ।

#### शतपथ १४।७।१।३१।

- १. मनुष्य का सौगुना श्रानन्द क्थार लोक वालों को।
- २. पितर का सौगुना श्रानन्द कर्मदेव लोक वालों को ।
- कमेदेव का सौगुना श्रानन्द श्राजानज देव लोक वालों को ।
- श्राजानजदेव का सौगुना श्रानन्द देव लोक वालों को ।
- ५. देव का सौगुना श्रानन्द गन्धर्व लोक वालों को।
- ६. गन्धर्व का सौगुना स्थानन्द प्रजापति लोक वालों को ।
- ७. प्रजापित लोक वाले का सौराना आनन्द ब्रह्मा के लोक वालों को।

जिस प्रकार व्युक्त्थान की खपेता सम्प्रज्ञान समाधि योग है—किन्तु श्रसम्प्रज्ञान समाधि की खपेता सम्प्रज्ञान समाधि व्युक्त्थान है इसी प्रकार मनुष्य के मृत्यु लोक की श्रपेता यह सब श्रमर लोक और मनुष्य के बन्धन की श्रपेत्ता से यह पुनराष्ट्रत्ति मुक्ति की श्रवस्थाएँ हैं, किन्तु श्रपुनराष्ट्रत्ति मुक्ति (कैवल्य) की श्रपेत्ता से यह सब बन्धन है। यथा:—

# श्रा त्रहा भ्रुवनाल्लोकाः पुनरावतिनोऽर्जुन । माम्रुपेत्यतु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ॥ गीता ८ । १६ ॥

अर्थ — त्रझ लोक से लेकर सब लोक पुनरावर्ती खभाव वाले हैं, किन्तु हे अर्जुन !

मुम्म ( शुद्ध चेतन तत्त्व, परत्रझ, परमात्मा ) को प्राप्त होकर पुनर्जनम नहीं होता ।

स्स पुनर्जनम न होने वाली मुक्ति के भी दो भेद हो सकते हैं। (१) वे योगो जो श्रसम्प्रझात
समाधि द्वारा चित्त के सर्व संस्कार श्रौर श्रविद्यादि हेश नाश कर चुके हैं किन्तु उनके चित्त
में केवल संसार के प्राण्यों के कल्याण का संकल्प शेष रह गया है इसलिये यह संकल्प
ईश्वर के प्राण्यों के कल्याण के नित्य संकल्प के तदाकार होने के कारण, इनके चित्त
ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में लीन होकर पुनः न श्राने वाली मुक्ति का लाभ करते हैं।
श्रौर समय पर उसके नियमानुसार प्राण्मात्र के कल्याण के लिये संसार में श्रवतरण
करते हैं श्रथीत श्रवतार लेते हैं। यथा:—

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । स्राभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजास्यहस् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृतास् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥ गीताः अ० ४-७।८

अर्थ-हे भारत जब जब धर्म की हानि श्रौर श्रधर्म की बृद्धि होती है तब तब मैं श्रपने श्रापको प्रकट करता हूँ। सज्जनों की रज्ञा करने के लिये श्रौर दूषित कर्म करने वालों का नाश करने के लिये तथा धर्मस्थापन करने के लिये युगयुग में प्रकट होता हूँ।

(२) जो योगी श्रसम्प्रज्ञात समाधि द्वारा सारे संस्कार श्रीर श्रविद्यादि होश नाश कर चुके हैं तथा उपर्युक्त सकल्प शेष भी निवृत्त कर चुके हैं उनके चित बनाने वाले गुण अपने कारण में लीन होजाते हैं और आतमा (चेतन तत्त्व) अपने शुद्ध कैवल्य खरूप में अवस्थित हो जाता है। पहिली अवस्था वाले योगी इस संकल्प को हटाकर चित्त के बनाने वाले गुणों को अपने कारण में लीनकरने का हर समय अधिकार रखते हैं। तथा कहीं २ कलाओं की न्यून अधिकता दिखल।कर अवतारों के कई अवान्तर भेद बतलाये हैं।

ैं इसी प्रकार कहीं कहीं इन चित्तों को सिद्ध चित्त तथा निर्माण चित्त के नाम से

वर्णन किया गया है।

संगति - अगले सूत्र में उनका बन्ध और मोच बतलाते हैं।

# बन्ध और मोच के तीन प्रकार

त्रिविधो बन्धः ॥ १६ ॥ त्रिविधो मोत्तः ॥ २० ॥

अर्थ- तीन प्रकार का बन्ध (बैकृतिक, दान्तिणिक श्रीर प्राकृतिक) होता है ॥१९॥

तीन प्रकार का मोत्त ( वैकृतिक, दान्ति शिक, श्रीर प्राकृतिक ) होता है ॥ २०॥

व्याख्या—वन्ध तीन प्रकार का है, वैकृतिक (वा वैकारिक) दान्तिएिक श्रीर प्राकृतिक। जो योगी वितर्कानुगत वाली प्रथमभूमिमें श्रात्म सान्नात्कार से शून्य केवल भूत इन्द्रिय, मन, श्रादि १६ विकारों में ही श्रासक्त हो रहे हैं श्रथवा राजसी प्रवृत्ति वाले मनुष्य जिनके कर्म सतोगुए तमोगुए दोनों से मिश्रित हैं, वे इन वैकृतिक वासनाश्रों के श्रधीन

उसी भूमि में मनुष्य लोक में जन्म लेते हैं।

इनका यह बन्ध वैकृतिक वा वैकारिक कहलाता है। जो विचारानुगतवाली दसरी भिष्म में त्रात्मसानात्कार से गुल्य रह कर केवल सूक्ष्म विषयों में ही त्रासक्त होरहे हैं तथा जो आत्मसाज्ञात्कार से ग्रून्य रहकर फल कामना के अधीन होकर केवल सकाम इष्ट पर्त श्रादि परोपकार श्रीर श्रहिसात्मक सात्त्विक कर्मों में लगे हुए हैं, वे इन सात्त्विक वासनाश्रो के श्राधीन होकर दिवलामार्ग से चन्द्र लोक अर्थात् सास्विकता के तारतम्यानुसार सूत्र १८ में बतलाई हुई ६ देव सर्गों में सात्त्विक वासनात्रों का फल भोगकर आत्म साचात्कार के लिये अपनी पिछली भूमि की योग्यता को लिये हुए मनुष्य लोक में फिर जन्म लेते हैं। इन का यह बन्ध दान्तिएिक कहलाता है। (देखो विभृति पाद सूत्र ३९ का विशेष वक्तव्य)। सम्प्रज्ञात समाधि की उचतर श्रीर उचतम भूमि श्रानन्दानगत श्रीर श्रीस्मतानगत को श्राप्त किये हुए योगी जो आत्मसाज्ञात्कार से शून्य रह कर केवल इन भूमियों के आनन्द में आसक्त रहते हैं और विवेक ख्याति द्वारा स्वरूपाविश्यित का यत्न नहीं करते हैं. वे शरीर त्यागने के पश्चात इन वासनाओं के आधीन लम्बे समय तक विदेह और (अस्मिता) प्रकृतिलय खबस्था में कैवल्य पर जैसी स्थित में रहकर खात्म साज्ञात्कार के लिये पानी में इबकी लगाने वाले पुरुष के सदश फिर उठते हैं अर्थात् उन कुल वाले योगियों के घर में अपनी पिछली भूमि की योग्यता को प्राप्त किये हुए फिर जन्म लेते हैं (देखो समाधि पाद० सन्न ०१८,१९) इनका यह वन्ध प्राकृतिक वन्ध है। अर्थात आत्म सासास्कार से जन्य रहरूर वितर्कानुगत भूमि में त्रासक्त हुए योगियों का वन्ध वैक्वतिक, विचारानुगत में त्रासक हुए योगियों का बन्ध दान्तिएक, और त्रानन्दानुगत तथा अस्मितानुगत भूमियों में त्रासक हुए योगियों का बन्ध प्राकृतिक कहलाता है।

इन तीनों वन्धों से छूटना तीन प्रकार का मोन है। स्थूल विषयों से आसिक हटाना तथा राजसी तामसी वासनाओं का छोड़ना वैज्ञानिक वन्ध से मोन्न है। सूक्ष्म विषयों से आसिक हटाना तथा सात्त्विक कार्यों में निष्काम भाव होना दान्निगिक वन्ध से मोन्न है। आनन्दानुगत तथा अस्मितानुगत भूमि के आनन्द में आसिक से पर वैराग्य द्वारा चित्त को हटाकर —स्वरूपावस्थिति का लाभ प्राप्त करना प्राकृतिक वन्ध से मोन्न है।

#### तीन प्रमाण

### त्रिविधं प्रमाणम् ॥ २१ ॥

अर्थ--- प्रमाण तीन प्रकार का है ( प्रत्यज्ञ, अनुमान और आगम अर्थात् आप्त वचन )

व्याख्या प्रत्यत्त प्रमाणः जो किसी।इन्द्रिय से जाना जायः, अनुमानः जो किसी चिह्न से समभा जाय और श्राप्त-वचनः किसी श्राप्त का उपदेश—श्राप्त उसे कहते हैं जिसने पदार्थको साज्ञान् किया हो और सत्यवक्ता हो। इसकी विस्तार पूर्वक व्याख्या यो० समा० पा० सू० ७ में की गई है विशेष वहां देखे।

संगति—तत्त्वज्ञान का फल कहते हुए अगले सूत्र में प्रनथ को समाप्त करते हैं।

एतत् सम्यग् ज्ञात्वा कृत्यकृत्यः स्यात ।

न पुनिह्मविधेन दुखे:नाभिग्रयते॥ २२॥

अर्थ यह ठीक-ठीक जानकर पुरुष कृतकृत्य हो जाता है और फिर तीन प्रकार के दु:खों से नहीं द्वाया जाता।

सम्यग्द्वानाधिगमाद् धर्मादीनामकारण माप्तौ । तिष्ठति संस्कारवशाचकश्रमिवद् धृतशरीरः ॥ ६७ ॥ माप्ते शरीर भेदे चरितार्थस्वात् मधान विनिवृत्तौ । ऐकान्तिकमात्यन्तिकग्रभयं कैवन्यमामोति ॥ ६८ ॥

अर्थ - यथार्थ ज्ञान ( विवेक ज्ञान ) की प्राप्ति से जब कि धर्मादि श्रकारण बन गये तो पुरुष संस्कार के वश से चक्र के घूमने के सदश शरीर को धारण किये हुए ठहरा रहता है। अर्थात जिस प्रकार कुम्हार के चक्र को चलाना बन्द करने पर भी कुछ देर तक चाक पिहले के वेग से चलता रहता है। इसी प्रकार यथार्थ ज्ञान ( विवेकज्ञान ) की प्राप्ति पर भी पिहले संस्कारों के आधीन कुछ समय तक शरीर चलता रहता है। यह अवस्था जीवनमुक्ति कहलाती है। ६७।। शरीर के छूट जाने पर और चरितार्थ होने से प्रधान की निवृत्ति होने पर ऐकान्तिक ( अवस्था होने वाले ) और आत्यन्तिक ( सदा रहने वाले ) कैवल्य को प्राप्त होता है अर्थान परमात्म स्वरूप में पूर्णतया अवस्थित होजाता है।। ६८।।

### पश्च विंशति तस्वक्को यत्र तत्राश्रमे बसेत्। जटी प्रएडी शिखी बापि प्रच्यते नात्रसंशयः॥ (गौइपादाचार्यः)

अर्थ—जिसको ( सांख्य में बतलाये हुए ) २५ तत्त्वों का ( सम्यक ) ज्ञान हो गया है, वह चाहे किसी आश्रम में स्थित हो चाहे गृहस्थ में ही हो चाहे संन्यास में वह अवश्य मुक्त हो जाता है। इसमें कोई भी संशय नहीं है।

# दर्शनों के चार प्रतिपाच विषयों पर सांख्य के मुख्य सिद्धान्त

हेय-त्याज्य जो दुःख है वह तीन प्रकार की चोट पहुँचाता रहता है: १ आध्यात्मिक अथात् अपने अन्दर से शारीरिक चोट, जैसे ज्वर आदि, वा मानसिक चोट, जैसे रागन्द्रेष आदि की वेदना। २ आधिभौतिक अर्थात् किसी अन्य प्राणि द्वारा पीड़ा पहुँचना और ३ आधिदैविक अर्थात् किसी दिव्य शिक जैसे विजती आदि से पीड़ा पहुँचना।

इनके दूर करने के साधन यद्यपि वर्तमान हैं श्रीर श्रीत कमों से इनका प्रतिकार हो जाता है, किन्तु इनका नितान्त श्रमाव नहीं होता; क्योंकि इनका बीज बना ही

रहता है।

हेय-हेतु—इस दुःख की जड़ श्रज्ञान, श्रविद्या, श्रविवेक है। जितना श्रज्ञान दूर

होता जाता है उतना ही दु:ख का श्रभाव होता जाता है। इसलिए-

हान—दुःख का नितान्त अभाव अझान अर्थात् त्र्ववद्या का सर्वथा नाश होजाना है। उपनिषदों का भी यही सिद्धान्त है, यथाः—अविद्याया अपाय एव हि परप्राप्तिर्नार्थान्तरम् ॥ अर्थात् अविद्या की निष्टत्ति ही परमात्मा की प्राप्ति है इससे भिन्न कोई अन्य वस्तु नहीं॥ मुख्डक (१।१।५॥ शंकरभाष्य)

हानोपाय—सारे तत्त्वों का विवेक-पूर्ण यथार्थ ज्ञान है। जिस-जिस तत्त्व का यथार्थ ज्ञान होता जावेगा उस-उस तत्त्व के दुःख की निवृत्ति होती जावेगी। सारे तत्त्वों के विवेक-पूर्ण ज्ञान होने से सारे दुःखों की निवृत्ति हो जाती है। (तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान-समाधि द्वारा ही अपनी २ भूभियों में हो सकता है न कि व्युत्त्थान द्वारा में)

#### मुख्य तत्त्व

# मुख्य तस्व दो हैं -- जड़ झौर चेतन।

जड़-तस्त्व के चौबीस मुख्य विभाग हो सकते हैं; श्रीर, चेतन तस्व पुरुष जड़तस्व के सम्बन्ध से जीव तथा ईश्वर श्रीर श्रपने शुद्ध खरूप से परमात्म तस्व कहलाता है। परमात्म तस्व श्रान्तिम ध्येय श्रथवा 'हान' है। सारे तस्वों के विवेक-पूर्ण यथार्थ ज्ञान के पश्चात् वहीं पहुँचना है। इसलिये सांख्य ने उसकी परीचा करने की श्रावश्यकता नहीं समभी श्रन्य परुचीस तस्वों को इस प्रकार बतलाया है'—

अष्टी मकृतयः, षोदश विकाराः, पुरुषः । अर्थ--आठ प्रकृतियें, सोलह विकार और पुरुष । ये इस प्रकार हैं:-- म्लप्रकृति रविकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । षोडशकस्तु विकारो न

मकतिने विकृतिः प्ररुपः । सां॰ का॰ ३)

अर्थ — (आठ प्रकृतियों में से ) मूल प्रकृति विकृति नहीं है अर्थात् कारस-द्रव्य खयं किसी का विकार — विकृत परिएगम — कार्य नहीं है। रोष सात महत्तत्त्व आदि (महत्तत्त्व, आहंकार और पाँच तन्मात्राएँ) अर्कृति विकृति दोनों हैं। अर्थात् महत्तत्त्व मूल प्रकृति की विकृति और आहंकार की प्रकृति और आहंकार महत्तत्त्व की विकृति और पाँच तन्मात्राओं तथा ग्यारह इन्द्रियों की विकृति है, और पाँच तन्मात्राएँ आहंकार की विकृति और पाँच स्थूल-भूतों की प्रकृति हैं।

अन्य सोलह विक्रतियाँ (पांच स्थूल-भूत श्रीर ग्यारह इन्द्रियां) केवल विक्रति हैं, किसी की प्रकृति नहीं हैं। यद्यपि सारी स्थूल वस्तुएँ इन्हीं पांचों स्थूल-भूतों के कार्य हैं किन्तु बे अपने विकृत परिणाम से श्रामें कोई नया तस्व कारण रूप होकर नहीं बनाते।

पुरुष न प्रकृति है न विकृति, अर्थात् न वह किसी का स्वयं विकृत परिगाम है. न

उससे कोई विकृत परि**णाम** उत्पन्न होता है।

#### सृष्टि-क्रम

पकृतेर्महांस्ततोऽहंकारस्तस्माद् गणश्च षोडशकः। तस्मादिप षोडशकात् पंचभ्यः पंचभृतानि । (साँ॰ का॰ २२)

अर्थ — मृल प्रकृति से महत्तत्त्व, महत्तत्त्व से श्रहंकार, श्रहंकार से सोलह का समृह श्रधीत् पाँच तन्मात्राएँ श्रीर ग्यारह इन्द्रियें, इन सोलह में से जो पांच तन्मात्राएँ हैं उनसे पांच स्थूल-भूत उत्पन्न होते हैं।

न्याय वैशेषिक तथा सांख्य और योग के सिद्धान्तों में तुलना

इस प्रकार जहां न्याय और वैशंषिक ने जड़ द्रव्यों में पृथ्वी, जल, श्रामि और वायु के परमाणु तथा मन को त्रणु ( ऋति सृक्ष्म ) और श्राकाश, दिशा तथा काल को विभु व्यापक रूप से निरवयव और नित्य माना है; सांख्य और योग ने उनमें से काल और दिशा को जड़-तत्त्व में सिम्मिलित नहीं किया है क्योंकि ये वास्तविक तत्त्व नहीं हैं—न प्रकृति हैं न विकृति, और न पुरुष के सदश प्रकृति श्रीर विकृति दोनों से भिन्न कोई चेतन पदार्थ ही। सांख्य और योग के मत में ये दोनों एक कम से दूसरे कम में और एक स्थान से दूसरे स्थान में परत्व श्रपरत्व ( आगे पीछं, निकटता और दूरी ) बतलाने के लिये केवल बुद्धि की निर्माण की हुई वस्तुएँ हैं; खर्य अपना कोई अस्तित्व नहीं रखते।

मन के स्थान पर ऋहंकार, और पृथ्वी, जल, ऋपि तथा वायु के परमाणुओं के स्थाम पर तन्मात्राएँ, और उनको श्रवकाश देनेवाले श्राकाश के स्थान पर महत्तस्व हो सकता है। ऐसी श्रवस्था में मूल शक्वित को मानने की श्रावश्यकता नहीं रहती, क्योंकि तन्मात्राएँ ऋणु होने से श्रीर महत्तस्व विभु होने से श्रन्य किसी समवायी श्रथीत् उपादान कारण की श्रपेता महीं रखते; किन्तु जहां से न्याय-वैशेषिक ने स्थूल सृष्टि का कम विस्नलाया है वहीं से सांख्य

मूल जड़-तत्त्व की खोज में सूक्ष्मतर व सूक्ष्मतम सृष्टि के क्रम की खोर गया है। जिस जड़-तत्त्व के अन्तर्गत विभु और अणु दोनां प्रकार के जड़ पदार्थ हैं, वह सबसे प्रथम जड़-तत्त्व तीन गुण है; सत्त्व, रजस और तमस्। इसलिये कपिल मुनि बतलाते हैं:

त्रेगुएयम् ॥४॥

अर्थ-स्थाठों प्रकृतियें स्रोर सोलह विकृतियें सत्त्व-रजस् तमस् गुण् रूप ही हैं। न्याय श्रीर वैरोषिक में जिस प्रकार द्रव्यों के चौनीस गुण (धर्म) बतलाए हैं, उस प्रकार ये तीनों ग्राण किसी द्रव्य के गुण (धर्म) नहीं हैं, किन्तु स्तर्थ द्रव्य (धर्मी) हैं, जिनके संयोग-वियोग से सारी सृष्टि की; उत्पत्ति, श्चिति श्रीर प्रलय होती है। इनको गुरा इसलिय कहा गया है कि चेतन और जड़-तत्त्व में शुक्ष चेतन तत्त्व तो मुख्य है और ये जड़-तत्त्व गौगा हैं; अथवा जिस प्रकार तीन लपेट की ऐंठ से रस्सी बटी हुई होती है, उसी प्रकार जब-तत्त्व तीन गुरा अर्थात् तीन लपेटवाला है जिससे सारी सृष्टि बनी हुई है।

श्रीत्यमीति विवादात्मकाः मकाशमष्टक्तिनियमार्थाः। अन्योऽन्याभिभवाश्रय-

जननमिथुनवृत्तयश्च गुणाः ।<sup>( सां का॰ १२</sup> )

अर्थ —गुण सुल-दुःल श्रीर मोह-स्वरूप हैं; प्रकाश, प्रश्वति श्रीर रोकने की सामध्ये वाले हैं; एक दूसरे को दबाने, सहारा देने, अकट करने और साथ रहने के कर्मवाले हैं।

गुणों का खरूप

सत्त्वगुण सुख-खरूप है, रजोगुण दु:ख-खरूप है, श्रीर तमोगुण मोइ-खरूप है। ग्रुणों की सामध्ये

सत्त्व प्रकाश करने में समर्थ है, रजस् प्रवृत्त करने में, श्रीर तमस् रोकने में।

ग्रणों का काम

गुण एक दूसरे को दवाते हैं। जब सत्त्वगुण प्रधान होता है तब रजस् श्रीर तसस् को दबाकर सुख प्रकाशादि अपने धर्मों से शान्त पृत्ति उत्पन्न करता है। जब रेजस् प्रधान होता है तब सत्त्व और तमस को दवाकर दुःख प्रवृत्ति आदि से घोर वृत्ति को उत्पन्न करता है। इसी प्रकार तमस प्रधान होकर सत्त्व और रजस को दबाकर आलस्य सुस्ती आदि से मोह वृत्ति को उत्पन्न करता है।

ये तीनों गुण एक दूसरे के आश्रय हैं । सत्त्व, रजस् और तमस् के सहारे पर प्रकाश को प्रकट करता है और प्रकाश द्वारा रजस्-तमस् का उपकार भी करता है। इसी प्रकार

रजस्-तमस् भी श्रन्य दो का सहारा लेते हैं श्रीर उपकार भी करते हैं।

तीनों गुण एक-दूसरे को प्रकट करते हैं । स्थित वस्तु कियावाली, श्रीर कियावाली प्रकाशवाली हो जाती है। इस प्रकार तमस् रजस् को, श्रीर रजस् तमस् को प्रकट करता है।

एक गुण अन्य दो के साथ रहता है; कभी अलग नहीं होता; सब एक-दूसरे के जोड़े हैं; सब सर्वत्र हैं; विसु हैं। रजस् का जोड़ा सस्य है, सस्य का रजस् ; इसी प्रकार तमस के सत्त्व श्रीर रजस् जोड़े हैं; श्रीर दोनों सत्त्व श्रीर रजस् का तमस् जोड़ा (साथी) है। इनका स्वरूप से कोई पहिला संयोग उपलब्ध नहीं होता है श्रीर न कभी वियोग उपलब्ध होता है।

सत्त्वं लघुपकाशक मिष्टप्रुपष्टम्भकं चलं च रजः। गुरु वरणकमेव तमः प्रदीपवच्चार्थतो दृत्तिः। (सां० का० १३)

अर्थ सत्त्व हल्का श्रीर प्रकाशक माना गया है; रजस् उत्तेजक श्रीर चल; श्रीर तमस भारी श्रीर रोकनेशला है दीपक के सदृश (एक) उद्देश्य से इनका काम है।

### गुणों के धर्म

सत्त्व हस्का और प्रकाशक है, इसलिये सत्त्व-प्रधान पदार्थ हस्के होते हैं। जैसे हस्की होने के कारण अग्नि उपर को जला करती है, वायु विरखी चलती है, इन्द्रियाँ शीमता से काम करती हैं। सत्त्व की प्रधानता से अग्नि में प्रकाश है; इसी प्रकार इन्द्रिया और मन प्रकाश-शील हैं। सत्त्व और तमस् खयं अक्रिय हैं, इसलिये अपना-अपना काम करने में असमर्थ हैं। रजस् कियावाला होने से उनको उत्तेजना देता है और अपने-अपने काम में प्रवृत्त कराता है। जब शरीर में रजस् प्रधान होता है तो उन्नेजना और चश्चलता बढ़ जाती है। रजस् चल-खभाव होने से इस्के सत्त्व को प्रवृत्त करता है किन्तु तमस् भारी होने से रजस् को रोकता है। जब शरीर में तमस् प्रधान होता है तब शरीर भारी होता है और काम में प्रवृत्ति नहीं होती।

गुणों के परस्पर विरोधी होने पर भी सबका एक ही उद्देश्य है। सस्व हल्का है, समस् भारी है। तमस् खिर करता है, रजस् उत्तेजित करता है। इस प्रकार तीनों गुण परस्पर विरोधी है, किन्तु दीपक के सटहा इनकी प्रवृत्ति एक ही प्रयोजन से है। जिस प्रकार बत्ती और तेल श्रिप्त से विरोधी होते हुए भी श्रिप्त के साथ मिले हुए प्रकाश का प्रयोजन सिद्ध करते हैं, इसी प्रकार सन्त्व, रजस् और तमस् प्रस्पर विरोधी होते हुए भी एक-दूसरे के श्रुत्कुल कार्य करते हैं।

प्रत्येक पदार्थ में तीनों गुए पाये जाते हैं। हरएक पदार्थ सुख, दु:ख और मोह का उत्पादक है। इससे सिद्ध होता है कि उसमें सुख, दु:ख और मोह को उत्पन्न करने वाला तीन प्रकार का द्रव्य विद्यमान है। वहीं सत्त्व, रजस् और तमस् है। हस्कापन, प्रीति, तितिचा, सन्तोष, प्रकाश आदि सुख के साथ उदय होते हैं, इसलिये सत्त्वगुए के परिणाम हैं। इसी प्रकार दु:ख के साथ चश्चलता, उत्तेजकता आदि, और मोह के साथ निद्रा, भारीपन आदि रहते हैं। इसलिये ये क्रमशः रजस् और तमस् के परिणाम हैं।

#### ग्रणों का परिणाम

चेतन तस्त्र कृदस्य नित्य है श्रीर जड़ तस्त्र 'गुएं' परिणामी नित्य है; एक त्रिए भी बिना परिणाम के नहीं रहते। परिणाम सांख्य श्रीर योग का पारिभाषिक शब्य है, जो परि-बर्तन श्रयोत् तब्दीली के श्रर्थ में प्रयुक्त होता है। परिणाम का लज्ञ्या एक धर्म को स्रोडकर

दसरा धर्म धारण करना है। यह परिणाम दो प्रकार का होता है। एक सरूप अर्थात सहज परिणाम: दसरा विरूप अर्थात् विसदृश परिणाम । जैसे जब दूध दूध ही की अवस्था में बना रहता है तब भी उसके परमाणु श्थिर नहीं रहते, चलते ही रहते हैं; इस श्रवस्था में दुध में दूध ही बने रहने का परिशाम हो रहा है। यह सटश अर्थान् सरूप परिशाम है। दूध में जामन पड़ने के पश्चात जब दही बनने का परिग्णाम होता है, अथवा एक निश्चित समय के पश्चात जब दूध में दूध के बिगड़ने अर्थात् खट्टा होने का परिशाम होता है तब वह विरूप अर्थात् विसर्देश परिणाम है। विरूप अर्थात् विसर्दश परिणाम का तो प्रत्यन्न होता है, किन्त उस प्रत्यन्न से सरूप श्रर्थात सदश परिग्राम श्रतमान से जाना जाता है। इसी प्रकार तीनों गुणों का पृथक-पृथक अपने सरूप में अर्थात् सत्त्व का सत्त्व रूप से, रजस का रजस रूप से, तमसु का तमसु रूप से प्रवृत्त होना, अर्थात् सत्त्व का सत्त्व में, रजस का रजस में और तमस का तमस में जो परिणाम है वह सदश परिणाम है। यह गुणों की साम्य अवस्था है इसी को मूल प्रकृति, प्रधान, अञ्चक कहते हैं - जो सारे जड़-तत्त्वों का मूल कारण है। जब तीनों इकटठे होकर एक दसरे को दबाकर परिगाम में प्रवृत्त होते हैं तो वह विरूप परि-णाम है। इसको गुणों का विषम परिणाम करते हैं। महत्तत्त्व से लेकर पाँचों स्थूल-भूत पर्यन्त तेईसों तत्त्व तीनों गुणों के विषम परिणाम ही हैं; जो सब प्रकृति के कार्य हैं। उसकी श्रपेद्या ये सब विकृति श्रीर व्यक्त हैं।

यद्यपि श्रपनी श्रपनी विकृतियों की श्रपेता सहत्तत्त्व, श्रहंकार व पाँचों तन्मात्राएँ श्रव्यक्त श्रीर प्रकृतियाँ हैं किन्तु एल प्रकृति की श्रपेता से सब व्यक्त श्रीर विकृतियाँ हैं। यहाँ यह भी बतला देना श्रावश्यक है कि जिस-जिस विकृति का प्रत्यत्त होता जाता है उस उस प्रत्यत्त से उसकी प्रकृति का श्रतुमान किया जाता है। समाधि हारा सबसे श्रन्त में गुर्खों का सबसे प्रथम विषम परिखाम महत्तत्त्व का विवेक-ख्याति हारा सान्नात्कार होता है। उस सान्नात्कार से गुर्खों की सबसे प्रथम साम्य परिखाम वाली श्रवस्था का श्रतुमान से झान होता है। गुर्खों का साम्य तथा विपम परिखाम, दोनों श्रनादि हैं। सांख्य का यह सिद्धान्त परिखाम-वाद कहलाता है, श्रथांत् यह सारी सृष्टि गुर्खों का ही परिखाम है।

न्याय और वैरोषिक से विपरित सांख्य और योग में सुख, दु:ख, इच्छा, द्वेप, ज्ञान, प्रयम्न, बुद्धि [ चित्त अर्थात् अन्तःकरण् ] के धर्म माने गण् हैं, और यह बुद्धि पुरुष से पृथक् एक जड़-तत्त्व हैं। पुरुष केवल चेतन खरूप हैं। बुद्धि (चित्त अथवा अन्तःकरण्) उसका गुण नहीं हैं। किन्तु उससे पृथक् उसका दृश्य अथवा 'स्व' है। वह उसका दृश्य अथवा स्वामी हैं; उसका पुरुष के साथ आसक्ति तथा अविवेक-पूर्ण संयोग होने के कारण उसके गुण पुरुष में अविवेक से आरोप कर लिये जाते हैं।

#### सृष्टि-इत्पत्ति

गुण सारी सृष्टि की उत्पत्ति के समवायी व्यर्थात् उपादान कारण हैं। गुण का विशेष परिणाम, जिससे तत्त्व में पृथकता होती है, साधारण व्यसमवायी कारण है। चेतन-खरूप पुरुष ज्यष्टि रूप से खौर पुरुष-विशेष समष्टि रूप से खपनी सिन्निधि से चुम्बक के सदृश ज्ञान, ज्यवस्था तथा नियमपूर्वक जड़-गुर्गों के विषम परिग्राम में निमित्त कारण हैं।

इस विषम परिणाम का प्रयोजन पुरुष का भोग और अपवर्ग है। क्योंकि यह पुरुष की ही सक्त्रिधि, से पुरुष के ही ज्ञान में परार्थ अर्थान् पुरुष के ही अर्थ, ज्ञान, नियम और

व्यवस्थापूर्वक होरहा है।

त्रिगुणात्मक जब-तत्त्व और पुरुष दोनों अनादि हैं; इसलिये इनका पुरुष के साथ सिश्रिय-मात्र संयोग, साम्य परिणाम, विषम परिणाम तथा पुरुष का भोग और अपवर्ग का प्रयोजन भी अनादि हैं। अनादि का अभिप्राय काल की सीमा से परे होना है और काल कोई वास्तविक वस्तु नहीं है; विषम परिणाम के पीछे क्रमों के परत्व और अपरत्व बतलाने के लिये केवल बुद्धि का निर्माण किया हुआ पदार्थ है।

#### पुरुष का बहुत्व

सांख्य ने जहां पुरुष को अनेक माना है वहां केवल व्यष्टि अस्मिता की अपेक्ता से है। चेतन तत्त्व से प्रतिविभ्वित व्यष्टि चित्त (महत्तत्त्व) जिनमें श्रहंकार बीज रूप से छिपा रहता है, उसकी संज्ञा व्यप्ति श्रास्मिता है । वास्तव में श्रव्यक्त प्रधान प्रकृति के सददा पुरुष भी संख्या-रहित है। जिस प्रकार बुद्धि (चित्त अर्थात अन्तःकरण ) के धर्म सुख-दुख, प्रेत-भाव, किया आदि पुरुष में आरोपित कर लिये गए हैं, इसी प्रकार अस्मिता का बहुत्व पुरुष में केवल आरोप-मात्र है: क्योंकि बद्धि ( चित्त अर्थात अन्त:करण ) चेतन से प्रतिबिम्बित होकर ही चेतन-जैसी प्रतीत होती है। जैसे एक ही सर्थ अनेक जलाशयों में प्रतिबिम्बत होकर उन जलाशयों के प्रतिबिम्ब की अपेक्षा से अनेक कहा जाता है, इसी प्रकार एक ही चेतन-तत्त्व श्रानेक चित्त-रूपी जलाशयों में उनकी संख्या की श्रापेता से श्रानेक कहा जाता है। जब त्रिगुणात्मक, परिणामी, सक्रिय जड-तत्त्व अपने अव्यक्त रूप में संख्या-रहित है तब गुणातीत, श्रपरिणामी, निष्क्रिय चेतन तत्त्व के शद्धज्ञान खरूप में जो श्रव्यक्त से भी सक्ष्मतर है, संख्या की संभावना कैसे हो सकती है। पुरुष में अनेकत्व का आरोप अस्मिता क्लेश की अहंवृत्ति के साथ श्रारम्भ होता है श्रीर विवेकख्याति द्वारा इस श्रहंबृत्ति के श्रभाव से निवृत्त हो जाता है। क्योंकि श्रहंकार ही श्रहम भाव से भिन्नता का सूचक है। भाव यह है कि स्वरूप-स्थिति श्रथवा कैवल्य की श्रवस्था में बृद्धि (चित्त श्रर्थात श्रन्त:करण) का संयोग न रहने पर उसके धर्म, सुख-दु:ख, किया श्रादि के सटश बहुत्व ( संख्या ) का भी श्रभाव हा जाता है।

# जन्ममरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपत् प्रवृत्तेश्च ।

# पुरुषबहुत्वं सिद्धं त्रेगुएयविषर्ययाच्चैव ।। ( सा॰ का॰ १८ )

अर्थ-जन्म, मरण और करणों (अन्त:करण, इन्द्रियों ) के अलग-अलग नियमों से, एक साथ प्रकृत न होने से, और तीनों गुणों के भेद से 9ुहुष का अनेक होना सिद्ध है।

वर्षात् सब पुरुष न एक साथ जन्म लेते हैं, न एक साथ मरते हैं, उनका व्यलग-व्यलग जन्म-मरण होता है। इसी प्रकार करणों में भी भेद है: कोई व्यन्धा है, कोई बहिरा है, कोई खूला है, सब एक जैसे नहीं हैं, सब में एक जैसी प्रवृत्ति भी नहीं है अर्थात् एक समय में सब एक ही कर्म नहीं करते। जब एक सोता है, तब दूसरा जागता है, तीसरा चलता है, इत्यादि। सब के गुएा भी एक जैसे नहीं होते, कोई सत्त्व गुएवाला है, तो कोई रजोगुएी श्रीर कोई तमोगुएी।

किन्तु यह अनेकत्व (संख्या ) बद्ध पुरुषों की अपैता से होता है, निक मुक्त पुरुषों की अपैता से; क्योंकि जन्म-मरण, इन्द्रिय-दोष और सत्त्वगुणी, रजोगुणी और तमोगुणी होना इत्यादि जो पुरुष के अनेकत्व के साधन हैं, अन्तःकरण आदि के धर्म हैं, निक शुद्ध चेतन तत्त्व के। यथा:—

# वायुर्यथैको भ्रुवनं प्रविष्ठो रूपं रूपं प्रति रूपो बभूव । एकस्तथा सर्व भूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो वहिश्व ॥ ( कड० ४ । १० )

अर्थ—जिस प्रकार एक ही वायु नानासुवनों ंमें प्रविष्ट होकर उनके प्रति रूप (उनके रूपवाला) होरहा है इसी प्रकार एक ही सब भूतों का अन्तरास्मा (चेतनतत्त्व) नाना प्रकार के रूपों में प्रतिरूप (उनके रूप जैसा) होरहा है और उनसे बाहर भी है।

उपद्रष्टातुपन्ताच भर्ता भोक्ता महेश्वरः। परमात्मेति चाप्युक्तो देहेऽस्मिन पुरुषः परः॥ (मी० १३ । २२ ।)

अर्थ—पुरुष (चेतन तत्त्व) इस देह से स्थित हुआ भी पर अर्थात् त्रिगु,णात्मक प्रकृति से सर्वथा अतीत ही है (केवल) यथार्थ सम्मति देने वाला होने से अनुमन्ता (एवं) सब को धारण करने वाला होने से भर्ता, जीवरूप से भोत्ता, (तथा) ब्रह्मादिकों का भी खामी होने से महेश्वर और अपने झुद्ध चेतन झान स्वरूप से परमात्मा है ऐसा कहा गया है।

य एवं वेत्ति पुरुषं प्रकृति च ग्रुगैः सह। सर्वथा वर्तमानोऽपि न स भूयोऽभिजायते।(गी० १३। २३)

अर्थ — इस प्रकार पुरुष को और गुणों के सिंहत प्रकृति को जो मनुष्य तस्य से (समाधि द्वारा श्रन्तर्भु व होकर श्रर्थात् विवेक ज्याति द्वारा ) जान लेता है वह सब प्रकार से वर्तता हुआ भी फिर पुनर्जन्म को नहीं प्राप्त होता है।

श्रन्तःकरण् श्रनेक हैं; इसलिये श्रन्तःकरणों की श्रपेत्ता से पुरुष में भी श्रनेकता विकल्प से मानी गई है। पुरुष श्रीर श्रन्तःकरण् श्रादि में विवेक भेद झान न होने के कारण जैसे उनके श्रन्य सब धर्म पुरुष में श्रद्धान से श्रारोपित होते हैं वैसे ही उनका धर्म श्रनेकत्व (संख्या) भी श्रद्धान से पुरुष में श्रारोपित होता है।

विवेक ज्ञान के पश्चात् स्वरूप-स्थिति की श्रवस्था में जहाँ चित्त के निरोध होने के साथ उसके सारे धर्म : क्रिया श्रादि का श्रभाव होजाता है, वैसे ही श्रनेकत्व (संख्या) का भी श्रभाव होजाता है।

# पुरुष-्बन्ध श्रीर मोत्त

यह बन्ध और मोझ भी वास्तव में प्रकृति के कार्य चित्त में ही होते हैं। पुरुष स्वयं स्वरूप से सदा श्रसङ्ग है; वह न बढ़ होता है न मुक्त । जैसे —

तस्माम बध्यतेऽद्धा न मुच्यते नापि संसरति कश्चित्।

संसरित बध्यते ग्रुच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः। (सा॰ का॰ ६२)

अर्थ – इसिलये साचान् न कोई बद्ध होता है, न कोई छूटता है, न कोई जन्मानार में घूमता है। प्रकृति ही नाना ( देव, मनुष्य, पशु श्रादि शरीरों में ) श्राश्रयवाली हुई घूमती, बंधती और छूटती है।

प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः ॥ ब्राहङ्कार विश्वदातमा कर्ताहमिति मन्यते ।

तश्विवत् महाबाहो गुणकर्मविभागयोः।

ग्रणा ग्रणेषु वर्तन्त इतिमस्वा न सङ्जते । (गो॰ ६। २७। २८)

अर्थ—सन्पूर्ण कमें प्रकृति के गुलों द्वारा किये हुए हैं (तोभी) श्रद्दद्वार से मोहित हुए श्रन्तःकरण वाला पुरुष में करता हूं ऐसा मान लेता है। २०॥ परन्तु है महाबाहो गुण्यविभाग (५ स्थूल भूत, ५ तन्मात्राएँ, ५ कर्मेन्द्रियां, ५ ज्ञानेन्द्रियां, ५ शन्दादि विषय, मन, श्रद्धहार, बुद्धि, चित्त,) श्रीर कर्भ विभाग (इनकी परस्पर की चेट्टाएँ) के तत्त्व को जानने वाला ज्ञानी ५रुप सम्पूर्ण गुण् गुणों में वर्त रहे हैं ऐसा जानकर श्रासक्त नहीं होता॥ २८॥

श्रज्ञान जं। यन्य का कारण, श्रीर ज्ञान जो मोत्त का कारण है तथा धर्म-अधर्म जो संसार के कारण हैं—यं सब दुद्धि के धर्म हैं। इनका सात्तान् सम्बन्ध दुद्धि से है, क्योंकि परिणाम दुद्धि में होता है, निक्क श्रपरिणामी पुरुष में। इसिलिये इनका फल बन्ध, मोत्त और संसार में भी एक सिता है। युद्धि में भेद होता है। पुरुष सदा बन्ध, मोत्त और संसार में भी एक रस रहता है। युद्धि में भेद होता है। श्रज्ञान में जो अवस्था दुद्धि को होती है, ज्ञान में उससे भिन्न होजाती है। पुरुष दुद्धि का द्रष्टा होने से दुद्धि के आकार से अपने को भिन्न न सममन्ते के कारण उन अवस्थाओं को श्रपनी अवस्थाएँ समम्म लेता है; किन्तु वास्तव में वे अवस्थाएँ उसकी नहीं, दुद्धि को हैं। इसिलिये बन्ध, मोत्त और संसार का सम्बन्ध दुद्धि से हैं, जो प्रकृति का रूपान्तर है। श्रात्मा से परम्परा सम्बन्ध है, जैसे योद्धाओं की जीत-हार राजा की जीत-हार समम्भी जाती है।

प्रकृति जिस प्रकार श्रपने को बांधती श्रौर छुड़ाती है कारिकाकार उसको निम्नप्रकार बतलाते हैं:—

रूपै: सप्तभिरेव द्व वध्नात्यात्मानमात्मना मकृति:। सैव च पुरुषार्थे मति विमोचयत्येकक्षेपण । (सां-का-१६)

# सांख्य दर्शन में पुरुष का बहुत्व

सांख्य दर्शन में जहाँ इस विषय का वर्ग्यन किया गया है, ध्यव उस पर प्रकाश डालते हैं।

# जन्मादिव्यवस्थातः पुरुष बहुत्वम् । ( सा॰ द॰ १ । १४९ )

अर्थ — जन्म आदि न्यवस्था से पुरुष बहुत हैं। अर्थात् जन्म, मरण्, सुख, दु:ख, सब अन्त:करण् ( सस्त्रचित् ) के धर्म हैं। और अन्त:करण् अनन्त हैं। इसिलिये अन्त:करण्ं की अपेक्षा से पुरुष में बहुत्व माना जाता है। यह उपाधि भेद है, जैसा कि अगले सूत्र में बतलाते हैं।

### उपाधि भेदेऽप्येकस्य नानायोग आकाशस्येव घटादिभिः।

(सां०।१।१५०।)

उपाधि भेद में भी एक का नाना प्रकार का प्रतीत होना होता है आकाश के सदश घटादियों के साथ। अर्थान् एक ही आकाश नाना प्रकार के घटादिकों के साथ उपाधि भेद से उन घटादिकों उसा भिन्न २ प्रकार का प्रतीत होता है। इसी प्रकार एक चेतन तस्व अन्तः करणों की उपाधि से बहुत धर्म वाजा प्रतीत होता है।

# ''डपाधिर्भिद्यते नतु तद्वान्'' (सं १ । १५१)

अर्थ—उपाधि का भेद होता है परन्तु उपाधि वाले का भेद नहीं होता है। अर्थात् बहुदन केवल उपाधि रूप अन्तःकरणों में है, न कि पुरुष के वास्तविक शुद्ध चेतन स्वरूप में। ( विज्ञान भिक्षु ने सूत्र १५० को पूर्वपत्त में और सूत्र १५१ को उत्तर पत्त में रखकर अन्तःकरणों के उपाधि भेद से पुरुष में बहुत्त्व सिद्ध किया हैं जो हमारी तत्त्व समास के चौथे सूत्र "पुरुषः" की व्याख्या से अविरुद्ध है, जिसमें व्यष्टि अन्तःकरणों के सम्बन्ध से जो पुरुष की संज्ञा जीव है इसमें बहुत्त्व बतलाया गया है।)

# "प्वमेक्तवेन परिवर्तमानस्य न विबद्ध धर्माध्यासः (सा० १ । १५२)

अर्थ — इस प्रकार एक त्र्यात्मा (चेतनतत्त्व) मानने से उपाधि वाले का विकद्ध धर्म बाला भान न होगा। नाना प्रकार के धर्मी अर्थात् सुख दुःख आदि का भान होना केवल अन्तःकरणों की उपाधि में घट सकता है, न कि निर्विकार शुद्ध चेतन खरूप में।

"'अन्य धर्मरवेडिप नारोपात् तिसिद्धिरेकत्वात्।''( सि० १ । १५३ । ) अर्थ-अन्य के भर्म होने पर भी एक होने के कारण आरोप करने से पसकी सिद्धि नहीं है। जम्म मरण सुख दु:खादि श्रात्मा के धर्म नहीं हैं। श्रन्त:करणों के धर्म उसमें श्रारोप किये गये हैं। इससे श्रात्मा के वास्तविक शुद्ध स्वरूप में बहुत्त्व नहीं सिद्ध होता है।

यदि कहो कि पुरुषों को बहुत मानने में अद्वैत श्रु तियों से विरोध आवेगा तो उसका समाधान इस प्रकार है—

नाऽद्वेत श्रुति विरोघो जाति परत्वात् । ( सा० द० १। १५४)

अर्थ—ये श्रुतियें जाति परक हैं (अर्थात् शुद्ध चेतन तत्त्व अर्थ पुरुष के सत्ता मात्र आत्म खरूप का निर्देश करती हैं ) इसलिए (जीव अर्थ) पुरुष को (अन्त:करणों की अपेता से ) जन्म।दि व्यवस्था से बहुत मानने में उन से विरोध नहीं हो सकता।

यहाँ जाति से मनुत्य, पशु श्रादि जैसी जाति, जिसके श्रान्तर्गत बहुत सी व्यक्तियं होती हैं, श्रभिप्राय नहीं है किन्तु सत्तामात्र शुद्ध चेतन तत्त्व से, जो सदा एकरस श्रीर समान-रूप है, श्रभिप्राय है: जो व्यक्तियों के भेदक दिशा, काल, नाम, रूप, श्राकार श्रीर गुर्खों के परिखाम से परे हैं। जिस प्रकार बेदान्त ( उपनिषदों ) में चेतन तत्त्व दो प्रकार शुद्ध (पर, निर्मुख) और शवल (श्रपर, समुख) रूप से वर्षान किया गया है—शवल स्वरूप की व्यष्टि रूप से विश्व, तैजस श्रीर प्राञ्च; श्रीर समष्टि रूप से विराट हिरएयगर्भ श्रीर ईश्वर संज्ञा की है; इसी प्रकार सांख्य श्रीर योग में प्रतिविभिन्नत चेतन तत्त्व की व्यष्टि रूप से पुष्ठ संज्ञा है श्रीर समष्टि रूप से हिरएयगर्भ, पुष्ठप विशेष, श्रीर ईश्वर संज्ञा है। इस व्यष्टिरूपेण प्रतिविभिन्नत पुष्ठष संज्ञक चेतन में बहुल (संख्या) है, न कि शुद्ध चेतन तत्त्व में जो कि तदाकार (एक समान रूप) है। इसी को श्रगले सुत्र में श्रीर सप्ट करते हैं।

विदित बन्धकारणस्य दृष्ट्या तद्रूक्षम् । (सां द १५५)

अर्थ-जिसने बन्ध का कारण (त्राविवेक) जान लिया उसकी दृष्टि में (सब पुरुषों की) तद्ररुपता (समान रूपता) है।

सर्व भूतस्थ मात्मानं सर्व भूतानि चात्मिन । ईत्तते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समदर्शनः ॥ २६ ॥ स्नात्मीपप्येन स<sup>े</sup>त्र समं पश्यति योऽनु न ।

मुखं वा यदि वा दु:खंस योगी परमोपतः ॥ ३२ ॥ (गीता० ४०६)

अर्थ — सर्व व्यापी श्रनन्त चेतन में एक ही भाव से श्वित रूपयोग से युक्त हुए श्वात्मवाला तथा सब में समभाव से देख्ने वाला योगी श्वार ा को सम्पूर्ण भूतों में व्यापक देखता है श्रीर सम्पूर्ण भूतों को श्वात्मा में देखता है। हे श्वर्जुन ! जो योगी श्रंपनी सदृश्यता से सम्पूर्ण भूतों में सम देखता है, श्रीर सुख श्रथवा दुःख को भी सब में सम देखता है वही योगी परम श्रेष्ठ माना गया है।

यदि यह कहा जाये कि समानरूपता है तो सबको क्यों नहीं ५तीत होती, तो उसका समाधान इस प्रकार है—

नान्धाञ्चष्टया चत्तुष्पतामनुपत्तम्भः । (सा॰ ६० १५६)

अर्थ-अन्धों के न देखने से समाखों को अनुपलब्धि नहीं होती ऐसा नहीं अर्थान् यदि विवैक-चक्षुहीन अविवेकियों को पुरुषों की समान-रूपता नहीं दीखती तो इससे यह सिद्ध नहीं होता कि विवेक की आंखों वाले समाखों को भी समान-रूपता की उपलब्धि न हो।

गीता अध्याय १८ में इस ज्ञान के सात्त्विक, राजसी, और तामसी, तीन भेद दिख-

लाये हैं। यथाः—

क्वानं कमें च कर्ता च त्रियेव ग्रायभेदतः।

शोच्यते ग्राग्ण संख्याने यथावच्छृणु तान्यि ॥ १६ ॥
सर्वभूतेषु येनैकं भाव मञ्यय मीत्तते।
अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं विद्धि सास्विकम् ॥ २० ॥
पृथक्त्वेन तु यज्ज्ञानं नाना भावानपृथग्विधान्।
वेत्ति सर्वेषु भूतेषु तज्ज्ञानं विद्धि राजसम् ॥ २१ ॥
यत्तुकुरस्नवदेकस्मिन् कार्ये सक्तमहेतुकम् ।
अतस्वार्थवदन्पंच तत्तामसमुदाहुतम् । २२ ॥

अर्थ — ज्ञान और कर्म तथा कर्ता भी गुर्गों के भेद से सांख्य शास्त्र में तीन २ प्रकार से कहे गये हैं। उनको भी तू भली प्रकार से सुन ॥ १९ ॥ जिस ज्ञान से मनुष्य पृथक २ सब भूतों में एक व्यवनाशी परमात्म भावको विभाग रहित सम भाग से श्वित देखता हैं, उस भाव को तू सास्विक जान ॥ २० ॥ और जो ज्ञान अर्थात् जिस ज्ञान के द्वारा मनुष्य सम्पूर्ण भूतों में भिन्न २ प्रकार के व्यनेक भावों को न्यारा २ करके जानना है उस ज्ञान को तू राजस् ज्ञान सम्भ ॥ २१ ॥ और जो ज्ञान सब कार्य्य रूप शरीर में ही सम्पूर्णता के सदश आसक्त है तथा जो विना युक्ति वाला तस्व अर्थ से रहित और तुच्छ है वह ज्ञान तामस् कहा गया है ॥ २२ ॥

मोट---यहां यह भी बता देना आवष्यक है कि जिस प्रकार कुछ पक्षपाती अविद्या अथवा माथा-वादी नवीन वेदान्तियों ने सांख्य के जब तस्व प्रधान अर्थात त्रिगुणास्मक मुळ प्रकृति के अस्तिस्व के खण्डन करने और केवल अद्वेत चेतन वाद सिद्ध करने में श्रुति और स्मृतियों के अर्थ निकालने में अर्थों की खेंवा तानी की है। इसी प्रकार कई एक नवीन सांख्यवादियों ने भी उनके विरोध में श्रुति और स्मृतियों द्वारा शुद्ध चेतन तस्व में बहुष्य सिद्ध करने का यस्न किया है। परश्तु यह डनका अविद्यावादी नवीन वेदान्तियों के सदश केवल पक्षपात है जो श्रुतिस्मृति और श्रुक्ति के विकद्ध है और सांख्य वेदान्त को उसके उच्चतम सिद्धान्त से गिराता है।

विज्ञान भिक्षु ने जो उपर्युक सूत्रों तथा "वामदेवादि मुक्तो नाइद्वेतम्" ( १५७ ) 'वाम-देवादि मुक्त हुए उससे अद्वेत नहीं रहा' से जो अन्तः करणों के धर्मों को साथ छेकर पुरुष में बहुस्व बतकाया है इससे हमारा कोई विरोध नहीं है।

इसने तस्व समास के चौथे सुत्र की ब्याक्या में तथा अन्य कई स्थानों में पुरुष के केवछ

## सांख्य भीर ईश्वरवाद

सांख्य ने पुरुष की सिनिधि को विषम-परिणाम में निमित्त कारण माना है, पुरुष-विरोष का वर्णान नहीं किया। किन्तु सामान्यतोदृष्ट प्रमाण से उसकी सिद्धि होती है। क्योंकि जिस प्रकार व्यष्टि रूप से पुरुष की सिनिध गुणों के व्यष्टि परिणाम में निमित्त कारण है इसी प्रकार समष्टि रूप से पुरुष-विरोष की सिनिधि गुणों के ब्रव्यक्त साम्य परिणाम तथा समष्टि व्यक्त गुणों के विषम परिणाम में निमित्त कारण है।

कई साम्प्रदायिक पत्तपातियों ने कपिल मुनि पर नास्तिकता स्त्रीर उनके दर्शन पर स्रतिश्वरवाद का दोषारोपण किया है। इसके कई कारण हो सकते हैं:—

उनके विचार में (१) सांख्य ने प्रधान (मूल प्रकृति) को जगत् का खतन्त्र कारण् माना है, ईश्वर का वर्णन नहीं किया है। वास्तव में मूल प्रकृति को सांख्य ने जगत् का उपादान कारण् माना है, उसको उसके उपादान कार्यों की अपेना से खतन्त्र बतलाया है, क्योंकि वह गुगों की साम्य अवस्था है जो पुरुष के लिये निष्प्रयोजन है। इस साम्य परिणाम तथा विषम परिणाम में निमित्त कारण् ईश्वर ही है जिसकी सिश्रिध से परिणाम हो रहा है। (२) सांख्य ने ईश्वद को २५ तत्त्वों में अलग वर्णन नहीं किया है। इसके सम्बन्ध में अपर बतला आये हैं कि पुरुष में पुरुष-विशेष ईश्वर को सम्मिलित कर दिया गया है।

केवल वेदान्त ( उपिनपद और ब्रह्मसूत्र ) ने ब्रह्म को "हान" श्रीर ब्रह्महान को "हानोपय" श्रर्थात् साध्य श्रीर साधन दोनों माना है। इसलिए उनमें ब्रह्म का ही विशेष रूप से विस्तार पूर्वक वर्णन हैं; श्रन्य चारों दर्शन - न्याय, वैशेषिक, सांख्य श्रीर योग ने परमात्म तत्त्व को केवल "ान" श्रर्थात् साध्य माना है। "हानोपाय" अर्थात् साधन जड़ श्रीर चेतन तत्त्व का विवेक पूर्य ज्ञान बतलाया है। इसलिए इन्हें उसको विशेष रूपसे श्राला वर्णन करने की श्रावश्यकता नहीं प्रतीत हुई क्योंकि जानना तो केवल श्रपने से भिन्न वस्तु का होता हैं जो दृश्य कहलाता है। श्रीर वह त्रिगुणात्मक जड़ तत्त्व है। जिसके वास्तविक स्वरूप को विवेकपूर्य जानकर श्रात्मा से भिन्न करने के लिये दर्शनकारों ने

গ্ৰন্থ चेनन स्वरूप में एकःव किन्दु उसके व्यष्टि अन्तःकाणों के साथ मिश्रित स्वरूप में जिसकी संज्ञा जीव है बहुरव दिखलावा है। सांचय ने चन्न और मोश्न प्रकृति में ही माने है। यथाः—

रूपैः सप्ताम रेवतु वध्नास्यात्मानमात्मना प्रकृतिः ।

सैव च पुरुषार्थं प्रति विमोचयत्त्र्येकरूपेण ॥ (सां० का॰ ६६१)

अर्थ—( धर्म, अध्यं, अज्ञान, वैराग्य, अवैराग्य, ऐथाय्यं, और अनैध्यं ।) इन सात कर्यों ये प्रकृति अपने आपको बान्धती है वही िर पुरुषार्थं के लिये एक कप ( ज्ञान ) से अपने आपको खुदाती है। इसलिये प्रकृति के कार्यों को साथ छेकर जीव संज्ञक पुरुष में बन्ध मोक्ष संख्या आदि सब कुछ सिद्ध होते हैं। सांख्य के वास्तविक स्वरूप को समझने के लिये इस बात का विवेक होना अति आवदयक हैं, कि कहां पुरुष का शह बीच अर्थ में प्रयोग हुआ है कहां ईबर अर्थ में और कहां खुद्ध चैतन परमास्मा स्वरूप के अर्थ में।

अपने २ माप और वर्णन शैली अनुसार अवान्तर भेदों में विभक्त करके दिखलाया है। श्रपने शुद्ध परमात्म खरूप का जानना नहीं होता उसमें तो खरूपावस्थिति होती है।

''देनेदं सर्वे विजानाति तं केन विजानीयात्''। (वृह० राधा)

जिससे यह सब जाना जाता है उसको किससे जाने ?

#### विज्ञातारं रे केन विजानीयात ।

तथा-सबके जानने वाले विज्ञाता को किससे जाना जासकता है अर्थात किसी से भी नहीं जाना जासकता है! योग दर्शन ने ईश्वर प्रियान को भी एक "हानोप।य" श्रर्थात साधन रूप में वर्णन किया है। सांख्य तीनों गुणों के सर्वथा परित्याग पर्वक मीधा एक साथ परब्रह्म की श्रोर जाता है जैसा कि हमने उसी प्रकरण में दो स्थानों में मांख्य की निष्ठा में बतलाया है।

## ''ईश्वरासिद्धेः" का समाघान ईश्वरासिद्धेः । (सा० द० १ ९२)

खपरोक्त सूत्र से सांख्य पर अनीश्वरवादी होने का दोष लगाया जाता है। यह सूत्र पहिले अध्याय के प्रत्यत्त प्रमाण के प्रसंग में आया है। अब उसे स्पष्ट किये देते हैं।

यत सम्बद्धं सत् तदाकारोच्लेखि विज्ञानं तत्रत्यत्तम् । (क्षां॰ द॰ १।८९)

अर्थ-इस सूत्र में प्रत्यत्त का लक्त्मण बतलाया है। श्रर्थात् ईद्रियों के सिक्षकर्ष रूप सम्बन्ध को प्राप्त हुन्ना जो उस विषय के स्नाकार का चित्र खींचने वाला विज्ञान (चित्र की बित्त ) है वह प्रत्यच कहलाता है। इस पर यह शंका होती है कि योगियों को बिना इंटियों के सिन्नकर्ष के चित्त यृत्ति का वस्तु के तदाकार होकर प्रत्यत्त ज्ञान होता है; इसलिए उपरोक्त लन्नण में अव्याप्ति दोष आजाता है। इसका समाधान अगले सूत्र में करते हैं:

## योगिनामबाह्य मत्यश्वत्वात्र दोषः। (सां०६० १।९०)

योगियों का बाह्य प्रत्यक्त न होने से उपरोक्त लक्त्या में अञ्चाप्ति दोष नहीं आसा; अर्थात उपरोक्त लक्त्या केवल बाह्य प्रत्यक्त ज्ञान का है, योगियों का इस प्रकार का ज्ञान वाह्य प्रत्यक्त नहीं है। वह आभ्यन्तर प्रत्यक्त है। इसलिए सूत्र में बतलाये हुए लक्त्रण में अध्याप्ति दोष नहीं श्राता । श्रथवाः

लीनवस्तुलन्धातिशयसम्बन्धाद्वा उदोषः । (सां द० ११६१)

अर्थ-योगियों को लीन वस्तुओं (सूक्ष्म, व्ययद्वित, विप्रकृष्ट ) में अतिशय सम्बन्ध होने से श्रव्याप्ति दोष नहीं श्राता ।

दूसरी शंका इस प्रकार उत्पन्न होती है कि योगियों को ईश्वर का प्रत्यक्त होता है इसलिए सूत्र में बतलाये हुए लक्त्या में अञ्चाप्ति दोष आता है। इसका उत्तर सूत्रकार निस्न सुत्र में देते हैं---

ईश्वरासिद्धेः । ( सां० द० १।९२ ) अर्थ-ईश्वर की असिद्धि से (अञ्चाप्ति दोष नहीं आता है)। 288

यह सूत्र ईश्वर के अस्तित्व के अभाव को नहीं बतलाता है किन्तु इससे ईश्वर के ग्रुद्ध स्वरूप का प्रत्यक्त अन्तः करण द्वारा नहीं होता अर्थात् चित्तवृत्ति ईश्वर के ग्रुद्ध स्वरूप के तदाकार होकर उसका झान नहीं प्राप्त करा सकती है । इसलिये इस सूत्र से ईश्वर के अस्तित्व की असिद्धि नहीं बतलाई गई है किन्तु जिस प्रकार भौतिक पदार्थों का साधारण मनुज्यों को बाह्य प्रत्यक्त से और योगियों को सूक्ष्म पदार्थों का आध्यन्तर प्रत्यक्त से झान होता है इस प्रकार का प्रत्यक्त द्वारा झान नहीं होता।

सांख्य ने ईश्वर को ऐसा खेच्छाचारी सम्राट नहीं माना है, जो श्रपने मनोर जन के लिये सृष्टि की रचना करता है और स्वार्थ-सिद्धि के लिये सर्विहतकारी नियमों का भी उल्लंघन कर सकता है; किन्तु सर्वज्ञ, सर्वेशितमान और ज्ञान-खरूप माना है, जिसकी ज्ञान-शिक्त से जड़ प्रकृति में सारे पुरुषों के कल्याणार्थ सृष्टि, उत्पत्ति, स्थिति, और प्रलय की ज्ञान, नियम और व्यवस्था-पूर्वक क्रिया हो रही है। जैसा स्वयं विज्ञान-भिक्षु ने सृत्र सत्तानवें के प्रवचन भाष्य में लिखा है।

निरिच्छे संस्थिते रत्ने यथा खोइः पर्वतते । सत्तामात्रेण देवेन तथा चायं जगज्जनः ॥ अत स्थात्मनि कतृत्वमकर्तृत्वं च संस्थितम् । निरिच्छत्वादकर्ताऽसौ कर्ता सक्षिधिमात्रतः ॥

( सांख्य-प्रवचन भाष्य १।९७)

ऋर्थ—जैसे बिना इच्छावाले रत्न (मिए चुम्बक) के स्थित रहने मात्र में लोहा (श्रापसे-श्राप) प्रवृत्त होता है, वैसे ही सत्ता-मात्र देव (ईश्वर) से जगत् की उत्पत्ति श्रादि होती है। इस कारए। ईश्वर में कर्तृत्व और श्रकर्तृत्व भी श्रम्छे प्रकार सिद्ध है। वह निरिच्छ होने से श्रकर्ता और सामीप्य-मात्र से कर्ता है।

इसी बात को गीता के पांचवें अध्याय में निम्नलिखित ऋोकों में दर्शाया है।

न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य स्जिति प्रश्चः । न कर्मकलसंयोगं स्वभावस्तु मबतेते ॥१४॥ नादत्ते कस्यचित्पावं न चैव सुकृतं विश्वः । मज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन सुब्धन्ति जन्तवः ॥१५॥ ज्ञानेन तु तद्ज्ञानं येषां नाशितमात्मनः । तेषामोदित्यवज्ञानं मकाशयित तत्परस् ॥१६॥

अर्थ — ईश्वर भूत प्राणियों के न कर्तापन को छौरे न कर्मों तथा कर्मों के फल के संयोग को (वास्तव) में रचता है। किन्तु परमात्मा के सान्नित्य से प्रकृति ही वर्तती है। कर्यात् ग्रुण ही ग्रुणों में वर्त रहे है।।१४॥ सर्वव्यापी ईश्वर न किसी के पाप को और न किसी के शुभ कर्म को भी प्रह्म करता है (किन्तु) अविद्या से ज्ञान (विवेक ज्ञान) ढका हुआ है इससे सब जीव मोहित हो रहे हैं।।१५॥

परन्तु जिनका श्रन्तः करण का श्रज्ञान विवेक ज्ञान द्वारा नाश हो गया है उनका वह ज्ञान सूर्य के सदश उस पर ब्रह्म परमात्मा के स्वरूप को हृदय में प्रकाशित करता है अर्थात साज्ञात कराता है।

ईहशेश्वरसिद्धिः सिद्धा । (सं० द० ३ । ५७ )

उपरोक्त सूत्र से ईश्वर की सिद्धि स्पष्ट शब्दों में बतलाई गई है।

विज्ञानिभिश्च ने यहाँ अपने सांख्य-प्रवचन भाष्य में ईश्वर को प्रकृतिलय का वाचक वतलाया है । इसलिये पाठकों के स्वतन्त्रता-पूर्वक विचार करने के लिये प्रकृतिलय के प्रसङ्ग के साथ इस सूत्र को बतलाए देते हैं—

## न कारणलयात् कृतकृत्यतामग्रबदुत्थानात् । (सो॰ द॰ ३ । ५४)

अर्थ—कारण में लीन होने से पुरुष को छतकुरवता नहीं हो सकती, क्योंकि डुबकी लगाने वाले के समान फिर ऊपर उठना होता है। इस विषय में योगदर्शन १।१९ की व्याख्या देखिये।

द्यर्थात् प्रकृतिलय होना भी मुक्ति नहीं है, क्योंकि जिस प्रकार डुबकी लगाने वाले को श्रास लेने के लिये ऊपर उठना दोता है, इसी प्रकार प्रकृतिलयों को भी एक नियत समय के परचात् विवेक-झान द्वारा खरूपाविश्यित प्राप्त करने के लिये प्रकृति-लीनता से निकल कर फिर जन्म लेना होता है।

## श्रकार्यत्वेऽपि तद्योगः पारवश्यात् । (साँ॰ द॰ ३। ५५)

अर्थ — यद्यपि प्रकृति कार्य नहीं है, तो भी परतन्त्रता से उसका योग होता है। अर्थात् यद्यपि प्रकृति कार्य पदार्थ नहीं है, कारण है, फिर भी सर्वेझ और सर्वशक्तिमान् ईश्वर के नियमों के आधीन पुरुष के अपवर्ग (खरूपावस्थिति) कराने के लिये प्रवृत्त हो रही है। प्रकृतिलय पुरुष खरूपावस्थिति को प्राप्त किये हुए नहीं होते हैं। इसलिये प्रकृति ईश्वरीय नियमों से परतन्त्र हुई, उनको अपवर्ग दिलाने के लिये प्रकृति-लीनता से निकाल कर ऊँचे योगियों के कुल में जन्म दिलाती है।

## स हि सर्ववित सर्वेकर्ता । (सं० द० ३। ५६)

अर्थ-वही सर्वज्ञ श्रौर संबका कर्ता है।

श्रश्चीत् वह चेतन तत्त्व ईश्वर, प्रकृति जिसके श्राधीन ज्ञान, व्यवस्था श्रीर नियम-पूर्वक पुरुष के श्रपवर्ग के लिये प्रवृत्त हो रही है, सर्वज्ञ श्रीर सर्वकाक्तमान् है।

## ईदृशेश्वर्सिद्धिः सिद्धा । (सां॰ द॰ ३। ५७)

अर्थ-इस प्रकार की ईश्वर की सिद्धि सिद्ध है।

अर्थात् प्रथम अध्याय के वानवें सूत्र में ईश्वर के बद्ध तथा मुक्त दोनों प्रकार १६ का न होने से असिद्धि बतलाई थी; पर इस प्रकार सर्व सृष्टि का नियन्ता, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् ईश्वर की सिद्धि सिद्ध है।

यहाँ प्रसङ्ग तथा युक्ति से प्रकृतिलय पुरुष जिनमें न पूरा विवेक ज्ञान है, और जो न खरूपावस्थिति को प्राप्त किये हुए हैं, वे सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान ईश्वर नहीं हो सकते। यदि प्रकृतिलय से सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान ईश्वर के ही श्र्यये लिये जाँय तो समष्टि प्रकृति के श्राधिष्ठाता समष्टि-रूपेण चेतन-तत्त्व ईश्वर के ही हो सकते हैं जिसका योगदर्शन १। २८ की व्याख्या तथा वि० वि० में विस्तार-पूर्वक वर्णन किया गया है, जो उसका शुद्ध स्वरूप नहीं है किन्तु शबल श्राथीत् प्रकृति के संयोग से है।

सम्भव है विज्ञानिभक्ष ने प्रकृतिलय से सर्वज्ञ और सर्व शक्तिमान् ईश्वर के अर्थ इस अभिप्राय से किये हों कि योगियों को समाधि द्वारा केवल महत्तत्त्व तक ही साज्ञान्कार होता है इससे अव्यक्तमृल प्रकृति अनुमानगम्य होती है। इसलिये अनुमानगम्य अव्यक्त कारण प्रकृति के अधिष्ठाता ईश्वर भी महत्तत्त्व के अधिष्ठाता हिरएयगर्भ रूप से ही व्यक्त (प्रगट प्रत्यज्ञ) हो सकते हैं। अतः डुवकी लगानेवाले के सदश प्रकृति से बाहर निकलने से अभिप्राय महत्तत्त्व अर्थान् समष्टि सुक्ष्म जगन् के अधिष्ठाता हिरएयगर्भ रूप से पुरुष को अपवर्ग दिलाने के लिये सृष्टि-उत्पत्ति के समय प्रकट होना है।

साभिष्यमात्रेणेरवरस्य सिद्धिस्तु श्रुतिसमृतिषु सर्वसम्मतेत्यर्थः । श्रंग्राष्टमात्रः पुरुषो मध्य आत्मिन तिष्ठति । ईशानो भूतभव्यस्य न ततो विज्ञग्रुप्सते एतद्वैतद् ॥ स्टुष्ते च ग्रुणान् सर्वान् क्षेत्रह्मस्त्वनुपश्यति । ग्रुणान् विक्रयते सर्वानुदासीनवदीश्वरः ॥

( सांख्य-प्रवचन भाष्य ३।५७ )

अर्थ—अक्कुष्ठ परिमाण हृदय-देश है, उस हृदयाकाश में वर्तमान पुरुष को हृदय की उपाधि के कारण श्रक्कुष्ठमात्र कहा है। वह श्रक्कुष्ठमात्र पुरुष शरीर के भीतर रहता है (व्यापक होने पर भी चूंकि हृदयादेश में उपलिध्य होती है श्रतः हृदयोपहित निर्देश किया है) जो उस भूत और भविष्यत् के स्वामी श्रात्मा को जानकर फिर कुछ भी छिपाना नहीं चाहता, वहीं यह श्रात्मतत्त्व है। और (वह) सब गुणों को उत्पन्न करता है, पीछ चेनन्न तो देखता है (गुणों का द्रष्टा रहता है) ईश्वर उदासीन की सहश सब गुणों को कार्य रूप में परिणत करता है।

गीता के अध्याय १३ के निम्नलिखित ऋोकों का भी यही आशय है।

मनादित्वाभिर्धेखत्वात् परमात्मायमन्ययः । शरीरस्थोऽपिकौन्तेय न करोति न लिप्यते ॥३१॥ यथा सर्वेगतं सौच्म्यादाकाशं नोपिलप्यते । सर्वभावस्थितो देहे तथात्मा नोपिलप्यते ॥३२॥ यथा प्रकाशयत्येकः कृत्स्नलोकिममं रविः । क्षेत्रं क्षेत्रो तथा कृत्स्नं प्रकाशयति भारत ॥३३॥

अर्थ—हे श्रर्जुन ! श्रनादि होने से श्रौर गुर्गातीत होने से वह श्रविनाशी परमात्मा शरीर में श्रित हत्रा भी (वास्तव में ) न कर्त्ता है श्रौर न लेपायमान होता है ॥३१॥

जिस प्रकार सर्वत्र ज्याप्त हुआ भी आकाश सूक्ष्म होने के कारण लिप्त नहीं रहता है वैसे ही सर्वत्र देह में स्थित हुआ भी आत्मा (ग्रणातीत होने के कारण देह के ग्रणों से) लिप्त नहीं रहता है।।२२।।

हे ऋजुंन ! जिस प्रकार एक ही सूर्य इस सम्पूर्ण बद्यागड को प्रकाशित करता है उसी प्रकार एक ही आत्मा सम्पूर्ण चेत्र को प्रकाशित करता है।

#### कविल मुनि श्रास्तिक थे: श्रन्य युक्तियाँ

यदि किपल मुनि नास्तिक होते तो श्वेताश्वतरादि उपनिषद् तथा गीसा में उनकी इतनी प्रशंसा नहीं को जाता जैसा कि इस प्रकरण के त्यारम्भ में दिखलाया गया है। सांख्य तथा योग सबसे प्राचीन वैदिक दर्शन हैं। योग कर्मयोग, और सांख्य ज्ञानयोग के नाम से प्रसिद्ध हैं जिनका गीता में वारवार वर्णन त्याता है।

श्रीमद्भागवन् के तीसरे स्कन्ध में जहां भगवान् कपिल ने श्रपनी माता को श्राध्यात्मिक उपदेश दिया है वहां उनको ख्वयं ईश्वर का श्रवतार माना गया है।

श्री व्यासजी महाराज ने योगदर्शन के भाष्य में पश्चिशिखाचार्य के सांख्यसूत्रों को श्रनेक स्थानों पर उद्वृत किया है।

सांख्य ने वेदों को अपीरुषेय ईश्वरीय ज्ञान श्रीर श्राप्त प्रमाण माना है।

न पौरुषेयत्वं तत्कर्तुः पुरुषस्याभावात् । (सां॰ द॰ पाष्टर)

अर्थ — उन ( वेदों ) का बनाने वाला कोई पुरुष नहीं ( दिखलाई देता है ), इसिलये उनका पौरुपेयत्व नहीं बन सकता।

न मुक्तामुक्तयोरयोग्यत्वात् । ( सां॰ द॰ पान् )

अर्थ-मुक्त और अमुक्त (बढ़) के श्रयोग्य होने से (वेदों की ) पौरुपेयता नहीं बन सकती।

निजशक्त्यभिव्यक्तेः स्वतः प्रापाएयम् । (सा॰ द॰५५१)

अर्थ-अपनी खाभाविक निज शक्ति द्वारा उत्पन्न होने से वैदों को खतः प्रमाण्हता है। सांख्य ने अपने सारे सिद्धान्तों को वैद के आधार पर माना है और उनका असियों से अविरोध सिद्ध किया है। जैसे-

निर्ग्रेषादि श्रुतिविरोधेश्रेति । (सां॰ द॰ ११५४.)

अर्थ-निगुंखादि श्रुतियों से भी विरोध है ।

पारम्पर्येख तत्सद्धौ विम्नुक्ति श्रुति: । ( वां॰ द॰ ६।५८ )

अर्थ-परम्परा से उस मोच की सिद्धि में मुक्ति प्रतिपादक श्रुति है।

समाधि सुषुप्ति मोक्षेषु ब्रह्मरूपता । (सा॰ द॰ पाँ११६)

अर्थ-समाधि, सुपुप्ति तथा मोत्त में ब्रह्मरूपता हो जाती है।

दृयोः सबीजमन्यत्र तद्धतिः । (सां॰ द॰ ५।११७)

अर्थ—दो में सबीज श्रीर श्रन्यत्र (तीसरे में) उस (बीज) का नाझ हो जाता है। श्रर्थात् सुपुप्ति में बन्धन के बीज पाँचों क्लेश संस्काररूप से बने रहते हैं, श्रीर (श्रसम्प्रज्ञात) समाधि में ज्युत्थान के संस्कार चित्त भूमि में बीज रूप से दवे रहते हैं, किन्तु (तीसरे) तीसरे मोच में चित्त के नाश के साथ उस बीज का नाश होजाता है।

इयोरिव त्रयस्यापि दृष्टस्वास्त हो। (सं॰ द॰ ५१११८)

अर्थ-दो के समान तीनों के दृष्ट होने से केवल दो ही नहीं मान सकते।

अर्थान् सुपुप्ति को सब ने अनुभव किया है और समाधि को कुछ लोगों ने; इसलिये इन दोनों से मोच की अवस्था भी सिद्ध होता है।

बासनयानर्थे ख्यापनं दोषयोगेऽपि न निमित्तस्य प्रधानबाधकत्वम् (सी॰ द॰ पाराप्त)

अर्थ—दोष के योग्य होते हुए भी वासना से श्रनर्थ की ख्याति नहीं हो सकती, श्रौर मिमित्त को मुख्य बाधकता है।

श्रर्थात् यदापि सुपुप्ति में तमागुण दोष का योग है तो भी वासना से कोई श्रमर्थ (क्लेषादि) प्रकट नहीं हो सकता श्रीर सुपुप्ति का निमित्त तमोगुण मुख्यतया दुःस्त्र श्रादि को रोके रहता है। इसलिये सुपुप्ति में भी अग्रारूपता श्रवश्य है।

इससे बदकर सांख्य में ईश्वर-सिद्धि को और किस प्रमाण की आवश्यकता रह जाती है।

#### योग-द्शेन योग का महस्त्र

योग सांख्य का ही कियात्मक रूप हैं। योग सारे सम्प्रदायों और मत-मतान्तरों के पद्मपात और वाद-विवाद से रहित सार्वभौमिक धर्म है जो तत्त्व का झान खयं अनुभव द्वारा प्राप्त करना सिखलाता है और मनुष्य को उसके खित्तम ध्येय तक पहुँचाता है। सारी श्रुति-स्पृति योग की महिमा गान कर रही हैं।

#### योग का वास्तविक खरूप

योग के सम्बन्ध में नाना प्रकार की फैली हुई भ्रान्तियों के निवारणाथ उसके वास्तविक खरूप को समका देना श्रन्यावश्यक है। मोटे शब्दों में योग स्थूलता से सूक्ष्मता की श्रोर जाना श्रार्थात् वाहर से श्रान्तर्भुख होना है। चित्त की बुक्तियों द्वारा हम स्थूलता की श्रोर जाते हैं श्रार्थात् बहिर्मुख होते हैं (श्रात्म तस्त्व से प्रकाशित चित्त, खहंकार रूप वृत्ति द्वारा, आहंकार, इन्द्रियों और तन्मात्राओं रूप वृत्तियों द्वारा, तन्मात्राओं सूक्ष्म और स्थूल भूत, और इन्द्रियों विषयों की वृत्तियों द्वारा बिहुर्मुख हो रही हैं। जितनी वृत्तियों बिहुर्मुख होती जावेगी उत्तनी हीं उनमें रज और तम की मात्रा बढ़ती जावेगी और जितना वृत्तियों का निरोध होता जावेगा उत्तना ही रज और तम के तिरोमाव पूर्वक सत्त्व का प्रकाश बढ़ता जावेगा। जब कोई भी वृत्ति न रहे तब शुद्ध परमात्म सिह्प शेष रह जाता है। इसको यों समभाना चाहिये कि जिस प्रकार जल के सर्वत्र भूमि में न्यापक रहते हुए भी उसकी शुद्ध धारा को किसी स्थान विशेष के खोदने पर निकाला जाता है। इसी प्रकार परमात्म तत्त्व के सर्वत्र न्यापक रहते हुए भी उसके शुद्ध सिह्म को किसी स्थान विशेष देश (विषय-ध्येय-लक्ष्य) पर ठहरा कर शुद्ध परमात्म स्वरूप को किसी स्थान विशेष देश (विषय-ध्येय-लक्ष्य) पर ठहरा कर शुद्ध परमात्म स्वरूप को प्राप्त करने का यक्ष किया जाता है, इसको एकामता, सम्प्रज्ञात योग तथा सम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं और उसके प्रथात जो सर्व वृत्तियों के निरोध होने पर शुद्ध परमात्म स्वरूप की प्राप्ति है वह निरुद्ध श्रवस्था, श्रसम्प्रज्ञात योग तथा श्रसम्प्रज्ञात समाधि कहता है।

ंयोग के तीन अन्तर्विभाग—उपासना, कर्म और ह्यानः—

इसमें परमात्म प्राप्ति के लिये जो चित्त को एक लक्ष्य विशेष पर ठहराना है यह उपा-सना या भक्ति योग है। किन्त चित्त अन्य विषयों में राग होने के कारन उनकी ओर डीडता है। विषयों में राग सकाम कमों से होता है। इस लिए वैराग्य के हेत कमों में निष्कामता त्रावश्यक होती है। अर्थान् पाप रूप अधर्म कर्म तो त्याज्य होते ही हैं। पुराय रूप धर्म अर्थात करांच्य कमों को भी उनकी फलों की इच्छा को छोड़ कर करना चाहिए। यह दो प्रकार से होता है एक तो कमीं के कारण अर्थात शरीर इन्द्रियों आदि से होने वाले सारे कर्म और उनके फल आदि सब को ईश्वर के समर्पण करके कर्राव्य कर्मी का करना। दसरा कत्तेच्य कर्मों को इस भावना से करना कि शरीर इन्द्रियों आदि तथा उनके विषय भी तीनों गुर्णों से बने हुए हैं इसलिये गुर्ण ही गुर्णों में वर्त रहे हैं । श्रात्मा उनका द्रष्टा सदा श्रकत्ती, निर्विकार, निर्लेप श्रीर श्रसंग है। इस प्रकार कर्मों के फलों से निष्कामता प्राप्त करने को कर्म योग कहते हैं। इन दोनों योगों से जो परमात्मा की प्राप्ति है वह ज्ञान ऋथवा सांख्य योग है। उपासना, कर्म और ज्ञान-इन तीनों योगों का अपना अपना खतंत्र स्वरूपः ये तीनों योग स्वतन्त्र रूप से भी अलग अलग वर्णन किये जाते हैं। अर्थात् जहाँ परमात्म प्राप्ति के लिये चित्त को किसी विशेष लक्ष्य पर ठहराने के लिये अधिक जोर दिया जाय बह उपासना या भक्ति योग है। जहां परमात्म प्राप्ति के लिए निष्काम कर्म को प्रधानता दी जावे वह कमें योग हैं। श्रीर जहां इन दोनों की उपेत्ता करते हुए परमात्म ज्ञान को ही मुख्य माना जाने वह झान या सांख्य योग है। किन्तु जिस प्रकार संसार की कोई भी वस्तु, सत्त्व, रजस् और तमस इन तीनों गुणों के संमिश्रण के बिना श्रपना अस्तित्त्व नहीं रख सकती, केवल इतना भेद होता है कि कहीं सत्त्व की प्रधानता होती है, कहीं रज की

ियोग दर्शन

और कहीं तम की इसी प्रकार इन तीनों योगों में भी तम रूप भक्ति चित्त को एक लक्ष्य पर ठहराने वाली, रज रूप निष्काम कर्मता, और सत्त्व रूप ज्ञान, ये तीनों किसी न किसी श्रंश में बने ही रहते हैं, यह श्रवश्य होता है कि उपासना या भक्ति योग में उपासना प्रधान रूप से होती है कर्म और ज्ञान गौण रूप से। कर्म योग में कर्म की प्रधानता ज्ञान और उपासना की गौगता और ज्ञानयोग में ज्ञान की प्रधानता और कर्म तथा भक्ति की गौगता होती है।

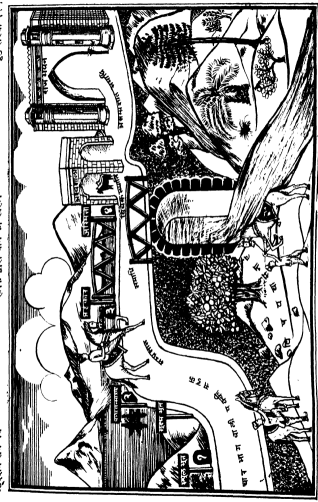
तीनों योगों के दो ग्ररूप भेद-सांख्य और योग-

इन तीनों योगों के दो मुख्य भेद सांख्य श्रीर योग नाम से किये गये हैं। जहां भक्ति योग श्रीर कर्म योग पर श्रधिक जोर दिया गया हो वह योग निष्ठा कहलाती है श्रीर जहां ज्ञान को प्रधानता दी जाती है वह सांख्य निष्ठा। इन दोनों निष्ठाश्रों का वर्णन सांख्य प्रकरण के श्रारम्भ में विस्तारपर्वेक कर दिया गया है।

#### रूपक द्वारा योग का खरूप:---

योग का दार्शनिक महत्त्व बतलाकर श्रव एक रोचक रूपक द्वारा उसके श्रष्टांग खरूप को दिखलाने का यत्र किया जाता है-चित्त और पुरुष का जो अनादि ख खामी भाव सम्बन्ध चला श्रा रहा है उसके अनुसार ख रूप चित्त को अश्र श्रीर खामी रूप पुरुष को सवार सममना चाहिए। इस अश्व का मुख्य प्रयोजन अपने स्वामी को भोग (इष्ट) रूप मार्ग को परा कराकर अपवर्ग रूप लक्ष्य तक पहुँचा देना है। यह मार्ग एक पक्की सड़क बाला चार भागों में विभक्त है-पहला स्थूल भूत दूसरा सूक्ष्म भूतों से तन्मात्रास्त्रों तक, तीसरा श्रहंकार, श्रीर चौथा श्रास्मता । श्रीन्तम किनारे पर भेद ज्ञानकृषी एक श्रश्रशाला है। यहाँ इस घोड़े को छोड़ देना पड़ता दै, श्रीर श्रन्तिम लक्ष्य श्रपवर्ग परमात्म स्वरूप एक विशाल सन्दर राज वन है जहाँ इस सवार को पहुँचा देना घोड़े का मुख्य उद्देश्य है। सकाम कमें रूप श्रसावधानी से पुरुष घोड़े की पीठ पर से नीचे गिर कर बाग पकड़े हुए घोडे की इच्छातुसार श्रसमर्थता से उसके पीछं घूम रहा है। इस श्रश्न की श्रसंख्य चालें हैं जो वृत्तियां कहलाती हैं। ये दो प्रकार की हैं—एक क्लिप्ट जो पुरुष के लिए श्रहितकारी हैं। दूसरी अक्लिष्ट जो पुरूष के लिये हितकर है। वह पाँच अवस्थाओं में रहती है—मूद, क्षिप्त, पिक्षिप्त, एकाम श्रीर निरुद्ध, इनमें पहली तीन श्रवस्थायें पुरुष के प्रतिकृत हैं; केवल श्रान्तिम दो अनुकृल हैं। यह घोड़ा पहली तीन अवस्थाओं में अपनी अनन्त क्लिप्ट चालों से संसार रूपी घोर भयद्भर वन में विषय वासना रूप हरियाली की खोर भाग रहा हैं और सवार जन्म. आय और भोग (अनिष्ट) रूपी नदी नालों, खाई खन्दक, कांटें और पत्थरों में असमर्थता से धसिटता हुआ उसके पीछे चला जा रहा है श्रीर सुख दु:ख रूपी चोटों से पीड़ित हो रहा है। एक अपरिभित समय से उस अवस्था में रहते हुए पुरुष अपने वास्तविक खरूप को सर्वधा भूल गया है और घोड़े के साथ एकात्मभाव करके उसके ही विषयों को अपना मानने लगा है। ईभार अनुमह से जब अध्यात्म विषयक सत्शाकों श्रीर निःखार्थ श्राप्तकाम योगी गुरुश्रों के उपदेश से उसको अपने और इस घोड़े के बास्तविक स्वरूप का तथा अपने अन्तिम लक्ष्य का पता लगता है तब वह यम नियम के साधनों से थोड़े की क्लिष्ट चालों को व्यक्लिष्ट बनाता है।





आसन का सहारा लेकर घोड़े की रकाब पर पैर रखने का यक्न करता है। प्राणायाम की सहायता से रकाब पर पैर जमाने में रामर्थ होता है प्रत्याहार द्वारा वशीकार करके उसकी पीठ पर सवार होने में सफलता प्राप्त करता है। भोग (इष्ट) रूपी पक्की सड़क की ओर घोड़े का मुख फेरना धारणा है। घोड़े को उस ओर चलाना आरम्भ कर देना ध्यान है और सड़क के निकट पहुँच जाना समाधि है। वितर्क, विचार, आनन्द और अस्मिता अनुगत रूप एकाव्रता की अवस्थाओं से क्रमानुसार भोग रूपी मार्ग के स्थूल, सुद्भ, अहंकार और अस्मिता रूपी भागों को समाप्त करता है, विवेक ख्याति द्वारा घोड़े को अश्वशाला में छोड़ कर सर्व दृत्ति निरोध अपवर्ग नामक शुद्ध परमात्म स्वरुप रूपी विशाल राज भवन में पहुंचता है।

#### योग के आदि आचार्य

योग के त्रादि श्राचार्य हिराययार्भ हैं। हिराययार्भ सूत्रों के त्राधार पर (जो इस समय छुप्त हैं) पतञ्जलि मुनि ने योग दर्शन का निर्माण किया है। इसको विस्तार पूर्वक समाधिपाद के प्रथम सूत्र में दर्शाया जावेगा। पतःकलि मुनि की जीवनी तथा योग दर्शन के भाष्यकारों का वर्णन इस प्रकरण के त्रांत में किया जावेगा।

#### योग-दर्शन के चार पाद

योगदर्शन के चार पाद हैं छौर १९५ सृत्र हैं। समाधिपाद में ५१, साधनपाद में ५५, विभूतिपाद में ५५ और कैवल्यपाद में ३४।

१ समाधिपाद — जिस प्रकार एक निपुण चेत्रज्ञ सबसे प्रथम सबसे अधिक उपजाऊ भूमि को तैयार करके उसमें श्रेष्ठतम बीज बोता है, इसी प्रकार श्री पतश्विल महाराज ने समाहित चित्त वाले सबसे उत्तम श्रीधकारियों के लिये सबसे प्रथम समाधिपाद को आरम्भ करके उसमें विस्तार-पूर्वक योग के स्वरूप को वर्णन किया है।

सारा समाधिपाद एक प्रकार से निम्न तीन सूत्रों की विस्तृत व्याख्या है:---

#### योगश्चित्तवृत्ति निरोबः ॥ २ ॥

अर्थ-योग चित्त की वृत्तियों का रोकना है।

## तदा द्रव्दुः स्वरूपेऽवस्थानम् ॥ ३ ॥

अर्थ-तब वृत्तियों के निरोध होने पर ) द्रष्टा की स्वरूप में अविश्वित होती है।

#### वृत्ति-सारूप्यमितस्त्र ॥ ४ ॥

अर्थ—दूसरी (खरूपाविधिति से श्रितिरिक्त) श्रवस्था में द्रष्टा वृत्ति के समान रूप वाला प्रतीत होता है।

चित्त, बुद्धिः मन, श्रन्तःकरण लगभग पर्याय-वाचक समानार्थक शब्द हैं, जिन का भिन्न-भिन्न दर्शनकारों ने त्रपनी-त्रपनी परिभाषा में प्रयोग किया है। मन की चश्वलता प्रसिद्ध है। सृष्टि के सारे कार्यों में मन की स्थिरता ही सफलता का कार्या होती है। सृष्टि के सारे कार्यों की त्रमुद्ध के सारे महान पुरुषों की त्रमुद्ध त शक्तियों में उनके मन की एकामता का रहस्य हिया हुत्या होता है। नैपोलियन के सम्बन्ध में कहा जाता है कि वह इतना एकामचित्त था कि रस्पभूमि में भी शान्तिपूर्वक शयन कर सकता था। किन्तु ये सब एकामवा के बाह्य रूप हैं।

योग के अन्तर्गत मन को दो प्रकार से रोकना होता है: एक तो केवल एक विषय में लगातार इस प्रकार लगाये रखना कि दूसरा विचार न आने पावे, इसको एकामता अथवा सम्प्रज्ञात समाधि कहते हैं इसके चार भेद हैं (१) वितर्क—किसी स्थूल विषय में चित्तवृत्ति की एकामता (२) विचार—किसी स्थूम विषय में चित्त वृत्ति की एकामता (३) आस्मता—अहंकार विषय में चित्त वृत्ति की एकामता (४) आस्मता—अहंकार रहित अस्मता विषय में चित्त वृत्ति की एकामता (४) आस्मता—अहंकार रहित अस्मता विषय में चित्त वृत्ति की एकामता । इसकी सबसे ऊँची अवस्था विवेक-ख्याति है, जिसमें चित्त का आत्म-अध्यास छूट जाता है और उसके द्वारा आत्मस्वरूप का उससे पृथक् रूप में साज्ञातकार होता है। किन्तु योगदर्शन इसको वास्तविक आत्मस्थिति नहीं बतलाता है। यह भी चित्त ही की एक वृत्ति अथवा मन का ही एक विषय है। किन्तु इसका निरन्तर अध्यास वास्तविक स्वरूपावस्थिति में सहायक होता है।

उपर्युक्त विवेक ख्याति भी चित्त ही की एक उच्चतम सास्त्रिक दृत्ति है। इसको 'नित नेति' (यह वास्तविक खरुपाविश्यित नहीं है यह आत्मिश्यित नहीं है इत्यादि) रूप पर-वैराग्य द्वारा हटाना मन का दूसरी प्रकार से रोकना है: इसके भी हट जाने पर चित्त में कोई भी दृत्ति न रहना अथवा मन का किसी विषय की ओर न जाना, सर्व-दृत्ति-तिरोध असम्प्रज्ञात समाधि है। इसकी विस्तारपूर्वक व्याख्या योग दुरीन में यथास्थान की जावेगी।

निरोध श्रपने स्वरूप का सर्वथा नाश होजाना नहीं है, किन्तु जड़तत्त्व के श्रविवेकपूर्यों संयोग का चेतन तत्त्व से सर्वथा नाश हो जाना है। इस संयोग के न रहने पर द्रष्टा की (शुद्ध परमात्म) स्वरूप में श्रविकारित होती है। इसको तीसरे सूत्र में बतलाया गया है। 'स्वरूपाविश्वित'' इतना व्यापक शब्द है कि सारे सम्भ्रदाय श्रीर मत-मतान्तर वाले इसके श्रपने श्रामित श्रथं ले सकते हैं, किन्तु योग कियात्मिक रूप से श्रान्तिम लच्च पर पहुंचा कर यथार्थ स्वरूप श्रान्ति कराकर शब्दों के वाद-विवाद में नहीं पड़ा है। स्वरूपाविश्वित से श्राविरक्त फान्न स्वरूप श्रव्याविश्वित से श्राविरक्त फान्न स्वरूप होती है। स्वरूपाविश्वित से श्राविरक्त कियापि जैसी विक्त की वृत्ति सुख-दु:स श्रीर मोह-रूप होती है, वैसा ही द्रष्टा भी प्रतीत होता है। जैसे जल में प्रतिविभिन्न चन्द्रमा जल के हिलने से चलायमान, श्रीर स्थिर होने से शान्त प्रतीत होता है।

त्रहासूत्र तथा सांख्य सूत्र के सहरा योग दर्शन के भी प्रथम चार सूत्र योग दर्शन की चतुः सूची है, जिसमें सारा योग दर्शन सामान्य रूप से बतला दिया है। शेष सब सूत्र इन्हों की विशेष व्याख्या रूप हैं।

२ साधनपाद—दूसरे पाद में विज्ञिप्त चित्त वाले मध्यम ऋधिकारियों के लिये योग का साधन बतलाया गया है—

सर्व बन्धनों और दुःखों के मृल कारण पाँच क्लेश हैं : अविद्या, अस्मिता, राग, द्वेष और अभिनिवेश ।

चविद्या—चानित्य में नित्य, चशुद्ध में शुद्ध, दुःख में शुक्ष, जनात्म में चात्म सममन्ता चविद्या है। इस चविद्या-रूपी चेत्र में ही चन्य चारों क्लेश उत्पन्न होते हैं। चेतन पुरुष, चिति में भेदझान नहीं रहता । यह अनिद्या से उत्पन्न हुआ चित्त और चिति में अविवेक अस्मिता क्लेश कहलाता है ।

राग—िचत्त श्रौर चिति में विवेक न रहने से जड़तत्त्व में सुख की वासना उत्पन्न होती है। श्रात्मिता क्लेश से उत्पन्न हुई चित्त में सुख की इस वासना का नाम राग है।

हेष — इस राग से सुख में विज्ञ पड़ने पर दुःखं के संस्कार उत्पन्न होते हैं। राग से उत्पन्न हुए दुःख के संस्कारों का नाम हेथ है।

अभिनिवेश —दुःख पाने के भय से भौतिक शरीर को बचाये रखने की वासना उत्पन्न होती है, इसका नाम अभिनिवेश क्लेश है।

क्लेशों से कर्म की वासनाएं उत्पन्न होती हैं। कर्म वासनार्थ्यों से जन्म रूपी धृत्त उत्पन्न होता है। उस वृत्त में जाति, व्यायु और भोग रूपी तीन प्रकार के फल लगते है। इन तीनों फलों में सुख-दुख रूपी दो प्रकार का स्वाद होता है।

जो पुरुष-कर्म स्त्रथोत् हिंसा-रहित दूसरे के कल्याखार्थ कर्म किये जाते हैं उनसे जाति, स्त्रायु और भोग में सुख मिलता है, श्रीर जो पाप कर्म श्रर्थात् हिंसात्मक दूसरों को दुःख पहुँचाने के लिए कर्म किये जाते हैं उनसे जाति, श्रायु श्रीर भोग में दुःख पहुँचता है।

किन्तु यह सुख भी तत्त्ववेत्ता की दृष्टि में दुःखरूप ही है। क्योंकि विषयों में परिग्राम-दुःख, ताप-दुःख और संस्कार-दुःख मिला हुआ होता है; और तीनों गुगों के सदा अधिर रहने के कारण उनकी सुख दुःख और मोह-रूपी वृत्तियां भी बदलती रहती हैं। इस-लिए सुख के पीछे दुःख का होना आवश्यक है।

१ हेय-त्याज्य : दु:ख क्या है ?

हेयं दुःखमनागतम् ॥ १६॥

अर्थ-श्वाने वाला दुःख हेर्यः त्यागने योग्य है। २ हेयहेतु-त्याज्यदुःख का कारण क्या है?

द्रष्ट्रस्ययोः संयोगो हेयहेतुः ॥ १७ ॥

अर्थ-द्रष्टा और दश्य का संयोग हेयहेतु : दुःख का कारण है ।

#### दृश्य का खरूप

## प्रकाशक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थे **दश्यम्** ॥ १८ ॥

अर्थ – सारा दरय त्रिगुणात्मक है, सत्त्व का खभाव प्रकाश है, रजस् का क्रिया और तमस् का श्विति है। इनका खरूप पांच स्थूलभूत — पृथ्वी, जल, श्वन्नि, वायु और आकाश, और इन्द्रियें हैं। इनका प्रयोजन पुरुष को भोग और श्रपवर्ग दिलाना है।

#### विशेषाविशेषिलगमत्रालिगानि ग्रथपर्वाणि ॥ १६ ॥

अर्थ-गुर्णो की चार अवस्थाएँ हैं:-१ विशेष : पांचों स्थूलभूत, और ग्यारहों

इन्द्रियें; २ अविशेष : पाँच तन्मात्राथें और ऋहंकार; ३ लिङ्गमात्र : महत्तत्त्व; और ४ अलिङ्गः प्रधान अर्थात् अन्यक्त, मूलप्रकृति ।

#### द्रष्टा का खरूप

द्रष्टा दृशिमात्रः शुद्धोऽपि पत्ययानुपश्यः ॥ २० ॥

अर्थ--- द्रष्टा यद्यपि देखने की शक्ति-मात्र निर्मल और निर्विकार है, फिर भी उसे चित्त की दृत्तियों का ज्ञान रहता है।

## दृश्य का प्रयोजन

## तदर्थ एव दश्यस्यात्मा ॥ २१ ॥

अर्थ—यह सारा दृश्य दृष्टा पुरुष के उपपवर्ग ( खरूपावस्थिति ) कराने के लिए हैं। यह दृश्य मुक्त पुरुषों का प्रयोजन सिद्ध करके अन्य पुरुषों के लिए इसी प्रयोजन के सिद्ध कराने में लगा रहता है।

## कृतार्थे प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्य साधारणत्वात् ॥ २२ ॥

अर्थ — जिनका प्रयोजन सिद्ध होगया है, उनके लिए यह दश्य नष्ट हुआ भी अपने स्वरूप से नष्ट नहीं होता क्योंकि वह दृसरों की सांभा वस्तु है अर्थान् दृसरों के भोग अपवर्ग के साधन में लगा रहता है।

द्रष्टा श्रीर दृश्य के संयोग के वियोग का कारण श्रमले सूत्र में बतलाते हैं:--

#### खस्वामिशक्तचोः स्वरूपोपल्डिथहेतः संयोगः॥ २३ ॥

अर्थ — खशक्ति श्रीर खामिशक्ति के खरूप की उपलब्धि का कारण संयोग है। अर्थात् संयोग हटाने के लिये खशक्ति श्रीर खामि शक्ति के खरूप की उपलब्धि की जाती है। खशक्ति श्र्यात् रूप के खरूप की उपलब्धि जो भोग हुए है सम्प्रज्ञात समाधि द्वारा श्रीर खामि शक्ति श्रयात् पुरुष के खरूप की उपलब्धि जो श्रपवर्गम्प है असम्प्रज्ञात समाधि द्वारा की जाती है। दृश्य और दृष्टा श्र्यात् चित्त श्रीर पुरुष का जो श्रासक्ति पूर्वक ख खामि श्रयात् भोग्यत्व और भोक्त्व भाव सम्बन्ध है वह संयोग है।

संयोग की उत्पत्ति का कारण अगले सूत्र में बतलाते हैं।

## तस्य हेतुरविद्या ॥ २४ ॥

अर्थ-दृष्टा और दश्य के श्रविवेक-पूर्ण संयोग का कारण श्रविद्या है। ३ हान-दुःख का नितान्त श्रभाव क्या है ?

तदभावात्संयोगाभावो हानं तद्दृहशेः कैवल्यम् ॥ २४ ॥

अर्थ---अविद्या के अभाव से संयोग का अभाव होता है--यही 'हान' है। यह चेतत-खरूप पुरुष का कैवल्य है।

४ हानोपाय-दुःखं के नितान्त श्रभाव का साधन क्या है ?

## विवेकख्यातिरविष्लवा हानोपायः ॥ २६ ॥

अर्थ — निर्मल खडोल विवेक-ख्याति हान का उपाय है। विवेकख्याति की सबसे ऊँची श्रवस्थावाली प्रज्ञा अगले सूत्र में बतलाई गई है:

#### तस्य सप्तथा मान्तभूमिः मन्ना ॥ २७॥

अर्थ — उस विवेक-ख्याति की सात प्रकार की सबसे ऊँची श्रवस्थावाली प्रज्ञा होती हैं। —

१ जो कुछ जानना था जान लिया, श्रर्थात् जितना गुणमय दृश्य है वह सब परि-णाम, ताप, और संस्कार दु:खों तथा गुणवृत्ति-विरोध से दु:ख रूप ही है। इसलिये 'हेय' है। श्रव कुछ जानने योग्य नहीं रहा;

२ जो कुछ दूर करनाथा दूर कर दिया, अर्थात् द्रष्टा और दृश्य का संयोग जो 'हेय-हेत्' है वह दर कर दिया। अब कुछ दूर करने योग्य नहीं रहा;

र जो कुछ साचान करना था साचान कर लिया, अर्थान निरोध-समाधि द्वारा 'क्षान' को साचान कर लिया। अब कुछ साचान करने योग्य नहीं रहा;

४ जो कुछ करना था कर लिया, ऋर्थात् 'हान' का उपाय 'ऋविप्लव विवेक-ख्यति' सम्पादन कर लिया । श्रव कुछ करने योग्य नहीं रहा;

५ चित्त ने अपने भोग अपवर्ग दिलाने का अधिकार पूरा कर दिया, अब कोई अधिकार शेष नहीं रहा:

६ चित्त के गुण अपने भोग अपवर्ग का प्रयोजन सिद्ध करके अपने कारण में लीन हो रहे हैं;

गुणों से परे होकर अद्भ परमात्म खरूप में श्रविश्वित हो रही है।

निर्मल विवेक-ख्याति, जिसे हान का उपाय बतलायु। है, अब उसकी उत्पत्ति का साधन बतलाते हैं:—

#### योगांगानुष्ठानादशुद्धिचयेज्ञानदीप्तिराविवेकख्यातेः ॥ २८ ॥

अर्थ—योग के खड़ों के खज़ुष्टान से खज़ुद्धि के त्तय होने पर ज्ञान की दीप्ति (प्रकाश) विवेक-ख्याति पर्य्यन्त बढ़ जाती है ।

## योग के आड़ अंग

योग के त्राठ श्रङ्ग : यम, नियम, श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान श्रीर समाधि हैं। इन का विस्तार पूर्वक वर्णन योग दर्शन में यथास्थान किया जावेगा।

## ३ विभूतिपाद

धारणा, ध्यान और समाधि, तीनों मिलकर संयम कहलाते हैं। यह तीनों अन्य पाँच अङ्गों की अपेता सबीज समाधि के अन्तरङ्ग साधन हैं। किन्तु निर्वीज समाधि के यह भी बहिरङ्ग साधन हैं, क्योंकि उसका अन्तरङ्ग साधन पर-वैराग्य है। इस संयम के विनियोग से नाना प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं जिनका तीसरे पाद में वर्णन है। यह सिद्धियाँ यद्यपि अश्रद्धालुओं की योग में श्रद्धा बढ़ाने और असनाहित (वित्तिस ) चित्त वालों के चित्त को एकाप्र करने,में सहायक होती हैं, किन्तु इनमें आसिक्त नहीं होनी चाहिये। इसकी कई सूत्रों से चेतावनी दी गई हैं, जैसे —

तेसमाधाबुवसर्गा ब्युत्थाने सिद्धयः ॥ ३७ ॥

अर्थ—ऊपर बतलाई हुई प्रातिभ आदि सिद्धियें व्युत्थान में सिद्धियें हैं किन्तु समाधि में विका हैं।

योगमार्ग पर चलने वाले के लिये नाना शकार के प्रलोभन आते हैं। अभ्यासी को उनसे सावधान रहना चाहिये, उनमें फँसने से और घमगड़ से बचे रहना चाहिये। इस सम्बन्ध में निम्न सुत्र हैं:—

स्थान्युपनियन्त्रयो संगस्पयाकरणं पुनरनिष्ट्रपसंगात् ॥ ५१ ॥

अर्थ—स्थान वालों के श्रादरभाव करने पर लगाव श्रीर श्रभिमान नहीं करना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से फिर श्रनिष्ट के प्रसंग का भय है।

सश्वपुरुषान्यताख्यातिमात्रस्य सर्वभावाधिष्ठातृत्वं सर्वज्ञातृत्वं च ॥४६॥

अर्थ — चित्त और पुरुष के भेद जाननेवाल। सारे भावों के ऋधिष्टातृत्व और सर्वज्ञा-तृत्व को प्राप्त होता है।

किन्तु योगी को उससे भी श्रनासक्त रहकर श्रपने श्रसली ध्येय की श्रोर बदना चाहिये, जैसा कि श्रगले सूत्र में बतलाया है:—

तद्वैराग्याद्पि दोषबीजत्त्वये कैवल्यम् ॥ ५० ॥

अर्थ-उससे भी वैराग्य होने पर, दोषों का बीज स्तर्य होने पर कैवल्य होता है।

४ कैवल्यपाद

इसमें कैवल्य के उपयोगी चित्त तथा वित्त के सम्बन्ध में जो जो शङ्कार्ये हो सकती हैं, उनका युक्तिपूर्वक निवारण किया है।

चितरमतिसंक्रमायास्तदाकारापत्तौ स्वबुद्धि संवेदनम् ॥ २२ ॥

अर्थ-पुरुष को, नो क्रिया अथना परिणाम-रहित है, खप्रतिबिम्बित चित्त के आकार

की तरह आकार को प्राप्ति होने पर अपने विषयभूत चित्त का ज्ञान होता है।

श्रर्थात् निर्विकार पुरुष में दर्शन-कर्तृत्व, झांतृत्व खाभाविक नहीं है, किन्तु जैसे निर्मल जल में प्रतिविभ्वित हुए चन्द्रमा में श्रपनी चश्वलता के बिना ही जलरूपी उपाधि की चश्वलता से चश्वलता भासती है वैसे ही चित्त में प्रतिविभ्वित जो चेतन है, वह भी खाभा-विक झातृत्व और भोक्तृत्व के बिना ही केवल प्रतिबिम्बाधार चित्त के विषयाकार होने से तदाकार भासता है।

वह सदा अपरिग्णामी, क्रिया-रहित और ज्ञान-स्वरूप रहता हुआ इसका साची बना रहता है।

ध्याला सूत्र चित्त के सम्बन्ध में है : -

## द्रष्ट्रश्योपरक्तं चित्तं सर्वार्थम् ॥ २३ ॥

अर्थ-द्रष्टा श्रीर दृश्य से रँगा हुआ चित्त सारे श्राकार वाला होता है।

अर्थात् एक तो चित्त का अपना खरूप है, दूसरा पुरुष से प्रतिविभ्वित होकर चेतन अर्थात् झानवाला प्रतीत होता है। यह उसका द्रष्टा से उपरक्त हुआ गृहीता खरूप है।तीसरा बाह्य विषयों से प्रतिविभ्वित होकर उन-जैसा भासता खरूप है। यह उसका दृश्य उपरक्त प्राह्म खरूप है।

इस प्रकार चित्त को एक ऐसा दर्पण समम्मना चाहिये जिसमें सूर्य का प्रकाश पड़ रहा हो और अन्य विषयों का प्रतिबिम्ब आ रहा हो। इस शङ्का के निवारणार्थ कि जब चित्त से ही सब व्यवहार चल रहे हैं और उसी में सब वासनाएँ रहती हैं तो द्रष्टा प्रमाण-सून्य होकर चित्त ही भोक्ता सिद्ध हो जावेगा श्रगला सूत्र है।

## तदसंख्येय वासनाभिश्चित्रपपि परार्थं संहत्यकारित्वात् ॥ २४ ॥

अर्थ--यद्यपि चित्त अर्नागनती वासनाश्रों से चित्रित है तथापि वह पुरुष के लिये है क्योंकि वह संहरकारी है।

े यहाँ तक चित्त चौर पुरुष का भेद युंक्त द्वारा बतलाकर श्रव श्रमाले सूत्र में यह बतलाते हैं कि इसका वास्तविक झान तो अनुभव-गम्य है।

## विशेषदर्शिन आत्मभाव भावनाविनिवृत्तिः ॥ २५ ॥

अर्थ—समाधि द्वारा जब योगी को पुरुष श्रीर चित्त के भेद का साहास्कार हो जाता है तब उसकी श्रास्मभाव-भावना कि ''में कौन हूं, क्या हूं, कैसा हूं''—इत्यादि निष्टृत्त हो जाती है।

अब इस पाद के अन्तिम सूत्र में कैवल्य का खरूप बतलाते हैं।

पुरुषार्थेशून्यानां ग्रुणानां प्रतिप्रसवः कैवन्यं खरूपपतिष्ठा वा चितिः शक्तिरिति ॥ ३४ ॥

अर्थ—पुरुषाथे से शून्य हुए गुणों का श्रपने कारण में लीन होजाना कैवल्य है; स्रथवा चिति-शक्ति का श्रपने स्ररूप में श्रवक्षित होजाना कैवल्य है।

गुणों की प्रवृत्ति पुरुष के भोग और अपवर्ग के लिये है। जब यह प्रयोजन सिद्ध हो जाता है तब उस पुरुष के प्रांत उनका कोई कर्ताच्य रोष नहीं रहता। इसिलये वे अपने कारण में लीन हो जाते हैं। इस प्रकार पुरुष का अन्तिम लक्ष्य अपवर्ग सम्पादन करने के पश्चात् गुणों का अपने कारण में लीन हो जाने का नाम कैवल्य है। अथवा यों समम्भना चाहिये कि धर्मी चित्त के परिणाम क्रम बनाने वाले गुणों का अपने कारण में लीन हां जाने पर चिति-शक्ति (पुरुष) का चित्त से किसी प्रकार का सम्बन्ध न रहने पर (शुद्ध परमात्म) सक्त्य में अवश्वित हो जाने का नाम कैवल्य है।

## चित्त की नौ अवस्थाओं का संचिप्त वर्णन

सांख्य और योग फिलासफी में चित्त का विषय महत्त्व पूर्ण है। उसके वास्तविक स्वरूप को समम्माने की दृष्टि से चित्ता की नी ।वरोष श्रवस्थाओं को यहां समन्वय के श्रन्त में संचेष से वर्णन कर दंना आवश्यक समम्मते हैं। इसको चित्ता की जिस विचिन्न आदि पांच भूमियों के विषय से जिसका समाधि पाद में वर्णन हुआ है 2थक् समम्मना चाहिये।

१ जाग्रत्अवस्था — "सत्त्व चित्त" में सत्त्वराण गौण रूप से दवा रहता है, तम सत्त्व को वृत्ति के यथाथे रूप के दिखलाने से रोके रखता है, परन्तु रज प्रधान होकर चित्त को इन्द्रियों द्वारा बाह्य विपयों में उपरक्त करने में समये होता है। प्रमाण, विपयेय, विकल्प श्रीर स्मृति वृत्तियों का उदय होता है। इन्द्रियें बहिमुख हाकर स्थूल शरीर द्वारा कार्य करती है। चित्त में व्युत्थान संस्कार तथा व्युत्थान का परिणाम होता है। पुरुष वृत्ति-सारूप्य प्रतीत होता है।

२ स्वप्लावस्था—सत्त्वगुण गौणतर रूप से दबा रहता है। तम रज को इतना दबा लेता है कि वह चित्त को इन्द्रियों द्वारा बाह्य विषयों में उपरक्त नहीं कर सकता है, किन्तु रज का क्रिया सूक्ष्म रूप से हाता रहती है, जिससे वह चित्त को मन द्वारा स्पृति के संस्कारों में उपरक्त करने में समये रहता है। इसमें भावित स्मतेच्य स्पृति वृत्ति रहती है। मन इन्द्रियों के अन्तु खे होने से सूक्ष्म-शरार में खप्न का कार्य करता है। चित्त में ज्युत्थान के संस्कार तथा ज्युत्थान का परिणाम होता है। पुरुष वृत्तिसारूच्य प्रतीत होता है।

3 सुपुर्ति श्रवक्षा—सस्वगुण गोणतम रूप सं दन जाता है। तमोगुण रजोगुण को स्वप्नावक्षा वाला कियाओं का भी राक कर प्रधान रूप से चित्त पर फैल जाता है। इसलियं किसी विषय का किसा प्रकार का भा ज्ञान नहीं रहता है। किन्तु रज का नितान्त श्रभाव नहीं होता, वह कुछ श्रेश में बना ही रहता है। ज्ञासक कारण किसी विषय के ज्ञान न होन की श्रथात श्रभाव की प्रतात होती रहता है। सूक्ष्म-शरीर में कार्य बन्द होकर कारण-शरीर में निद्रा-वृत्त बनी रहती है। सुक्ष्म-शरीर में कार्य बन्द होकर कारण-शरीर में निद्रा-वृत्त बनी रहती है। पुरुष वृत्ति-सारूष्य प्रतात होता है।

४ प्रलयावस्था —प्रलय में चित्त की श्रवस्था सुप्रुप्ति जैसी होती है केवल इतना भेद है कि यह व्यष्टि-चित्त की सुप्रुप्ति है श्रोर प्रलय समष्टि-चित्ता की, जिससे सब बद्ध जीव गाढ़ निद्रा-जैसी श्रवस्था में रहत है।

५ समाधि प्रारम्भ अवस्था—तमांगुण गौण रूप से रहता है। रजोगुण की चिरा का चलायमान करने की किया निवेल होती जाती है। सत्त्वगुण प्रधान होकर चिरा को एकाम करने और उसमें वस्तु के यथाथे रूप को दिखलाने में समर्थ होता जाता है। इसमें सवार्थता का दवना और एकाम वृत्ति का उदय होना प्रारम्भ होता है। पुरुष वृत्ति-सारूप्य प्रतीत होता है।

६ सम्प्रकात समाधि (एकाव्रता )—तमोगुण गौणतर रूप से दवा रहता है। सत्त्वगुण रजोगुण को दवाकर प्रधान रूप से अपना प्रकाश करता है, जिससे चित्त वस्तु के तदाकार होकर उसका यथार्थ रूप दिखलाने में समर्थ होता है। स्थूल-शरीर में कार्य बन्द होकर स्थूम-शरीर में एकाप्र पृत्ति रहती है। खप्नावस्था से इसमें यह विलच्चणता है कि तम के स्थान पर इसमें सत्त्व की प्रधानता हो जाती है, चित्त में समाधि परिणाम होता है। पुरुष एकाप्रता

वृत्ति-सारूप्य प्रतीत होता है।

सम्प्रज्ञात समाधि ( विवेकस्थाति )—तमोगुण गौणतम रूप से नाम-मात्र रक्षता है। चित्त से रजोगुण-तमोगुण का त्रावरण इटकर सत्त्वगुण का पृण्तया प्रकाश फैल जाता है। रजोगुण केवल इतनी मात्रा में रहता है कि जिससे पुरुष को चित्त से भिन्न दिखलाने की किया हो सके और तम इस वृत्ति को रोकने-मात्र रह जाता है। सुषुप्ति से इसमें यह विलच्चणता है कि तम के स्थान पर इसमें सत्त्व प्रधान रूप से रहता है। सुपुप्ति में कारण-शरीर में त्राया की प्रतीति के स्थान पर इसमें कारण-शरीर में चित्त हारा पुरुष का साचात्कार (विवेक-ख्याति) होता है।

्र असम्प्रक्षात समाधि (स्वरूपावस्थित)—"सत्त्व चित्त" में बाहर से तीनों गुणों का (वृत्तिरूप) परिणाम होना बन्द हो जाता है। तीनों गुणों का नितान्त श्रभाव होने से विवेक-च्याति श्रथांत पुरुष को चित्त से भिन्न प्रतीत कराने वाली वृत्ति भी रुक जाती है। सर्व वृत्तियों के निरुद्ध हो जाने पर चित्त श्रपने वास्तविक सत्त्व स्वरूप से पुरुष में श्रविश्वत रहता है श्रीर पुरुष की शुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रविश्वति होती है। चित्त में केवल निरोध परिणाम श्रथांत्त संस्कार शेष रहते हैं, जिनके दुर्वल होने पर उसे फिर व्युत्थान दशा में श्राना होता है।

९ कैंबल्य : मुक्ति ( स्वरूपार्वास्थिति )—िचत्ता में निरोध परिणाम श्रर्थात् संस्कार शेष भी निष्ठत्ता हो जाते हैं। चित्त को बनाने वाले गुण पुरुष का भोग-श्रपवर्ग का प्रयोजन पूरा करके श्रपने कारण में लीन हो जाते हैं श्रीर पुरुष शुद्ध कैवल्य परमास्य स्वरूप में श्रव-

स्थित हो जाता है।

पुरुषार्थश्चस्यानां ग्रुणानां प्रति प्रसवः कैवन्यं खरूप प्रतिष्ठा वा चितिशक्तिः रिति । (३ । ३४ )

अर्थ—पुरुपार्थ से छून्य हुए गुणों का ऋपने कारण में लीन हो जाना कैवल्य है; अथवा चिति-शक्ति की स्वरूपावस्थिति कैवल्य है।

पतंजित मुनि का परिचय

योगदर्शन के सूत्रकार श्री पतःश्वलि मुनि की जीवनी का ठीक ठीक पता नहीं चलता किन्तु यह वात निःसंदेह सिद्ध है कि श्री पतःश्वलि मुनि भगवान कपिल के पश्चात् श्रीर श्रन्य चारों दर्शनकारों से बहुत पृबे हुए हैं। किसी-किसी का मत है कि पाणिनि व्याकरण का महाभाष्य तथा वैशक की चरक-संहिता, ये दोनों जो श्रपने-श्रपने विषय के श्रद्धितीय प्रन्य हैं, इन्हीं के रचे हुए हैं। जैसा कि कहा गया है:—

योगेन चित्तस्य पदेन वाचां, गलं शरीरस्य च वैद्यकेन । योऽपाकरोत्तं मवरं[छुनीनां, पतंजल्लि मांजलिसानतोऽस्मि ॥ अर्थ—मैं उस मुनियों में श्रेष्ठ पतश्वित को बद्धाश्वित (हाथ जोड़कर) नमस्कार करता हूँ, जिसने कि योग से अन्त:करण के, पद, (व्याकरण महाभाष्य) से वाणी के और वैशक (चरक प्रन्थ के द्वारा) से शरीर के मल को दूर किया है (धोया है)।

त्रीर योगदर्शन के प्रथमसूत्र ''श्रथ योगानुशासन'' के सदश महाभाष्य को भी प्रथम सूत्र ''श्रथ शब्दानुशासन'' से आरम्भ किया गया है तथा चरक में भी सांख्य योग फिलासकी

को ही वैद्यक का आधार शिला बनाया गया है। यथा:-

सत्त्वमात्मा शरीरं च त्रयमेतत्त्रिदर्ण्डवत् । लोकस्तिष्ठति संयोगात्तत्र सर्वे प्रतिष्ठितम् ॥ स पुर्मोश्चेतनं तच्च तचाधिकरर्णं स्पृतम् ।

वेतस्यास्य तदर्थे हि वेदोऽयं सम्प्रकाशतः ॥ चरक । २ । ४५ । ४६ ।

अर्थ-चित्त आत्मा और शरीर इन तीनों का तीन दर्गों के समान परस्पर सम्बन्ध है। इन तीनों के सम्बन्ध से संसार ठैहरा हुआ है। उसी में सब कुछ प्रतिष्ठित है।। ४५॥ इन तीनों के सम्बन्ध को ही पुमान (पुरुष) चेतन और (आयुर्वेद का) अधिकरण माना गया है। इस पुरुष के लिये ही इस आयुर्वेद का प्रकाश किया गया है।। ४६॥

निर्विकारः परस्त्वात्मा सत्त्व भूत गुणेन्द्रियैः । चेतने कारणं नित्यो द्रष्टा पश्यति हि क्रियाः ।। ५५ ॥

अर्थ-प्यात्मा निर्विकार है, पर है, चित्त, मृत गर्ग (शरीर ) और इन्द्रियों के चैतन्य में कारण है। नित्य है, द्रष्टा है, (क्रिया रहित होता हुआ भी) सर्व चित्त की क्रियाओं को

देखने वाला है।। ५५॥

किन्तु इन दोनों प्रन्थों के साथ पतःशालि मुनि का नाम केवल इन प्रन्थों की प्रतिष्ठा बढ़ाने के लिय लगाया गया है। श्रन्यथा दोनों प्रन्थ योग दर्शन की अपेन्ना बहुत पिछले समय के बने हुए हैं। वैशक श्रनुभव सिद्ध विषय है। इसलिये सांख्य योग फिलासफी के साथ इसका समन्वय होना स्वाभाविक ही है। पािण्यिन मुनि प्रणीत श्रष्ठाध्यायी पर यह महाभाष्य लिखा गया है इस कारण श्रनुहासन का शब्द प्रयोग किया गया है। प्राचीन काल के पत अलि मुनि का महाभाष्य का रचयिता होना भी एक विचित्र रूप में दिखलाया गया है। जानीन काल के पत अलि मुनि का महाभाष्य का रचयिता होना भी एक विचित्र रूप में दिखलाया गया है। जिसक श्रनुसार पतञ्जलि मुनि को शेष नाग का श्रवतार मानकर काशी में एक वावड़ी पर पिण्यिनमुनि के समन्त सर्प रूप में प्रकट होना बतलाया गया है। पािणिनमुनि घवराकर "को भवान" के स्थान पर "को भवान" बोलते हैं। सर्प उत्तर देता है सपोऽहम् पािणिनमुनि पूछते हैं "रेफ: कुतो गतः" सर्प उत्तर देता है "तव मुखे" इसके पश्चान सर्प के श्रादेश श्रनुसार एक चादर की श्राइ लगादी गई। उसके श्रन्दर से शेष नाग पतञ्जलि मुनि श्रपने हजारों मुखों से एक साथ सब प्रशनकर्ताश्रों को उत्तर देने लगे। इस प्रकार सारा महाभाष्य तैय्यार हो गया। किन्तु सर्प की इस श्राहा के कि कोई पुरुष चाहर उठाकर श्रन्दर न देखे

एक व्यक्ति द्वारा उलङ्घन किये जाने पर रोष नाग की फुंकार से ब्राह्मणों के सारे कागज जल गए। ब्राह्मणों की दुःखी श्रवश्चा को देखकर एक यत्त ने जो वृत्त पर बैठा पत्तों पर भाष्य को लिखता जाता था, वे पत्ते उनके पास फैंक (दये। उन पत्तों में से कुछ को बकरी खा गई। इसी लिये कुछ स्थानों में महाभाष्य में श्रसंगति सी पाई जाती है।

## पाराशर्यशिलालिभ्याम् भिद्धं नदस्त्रयोः । (४१३१११०)

त्राष्ट्राध्यायी के उपरोक्त सूत्र से व्यासजी का पिणिनिमुनि से पूर्व होना सिद्ध होता है। फिर पाणिनिमुनि प्रणीत अष्टाध्यायी पर महाभाष्य कर्त्ता पतःजलि योगदर्शन के सूत्रकार पतःजलि किस प्रकार हो सकते हैं।

यह सम्भव है कि पतञ्जलि नाम के कोई अन्य व्यक्ति इन दोनों उद्य कोटि के प्रन्थों के रचयिता हुए हों।

योग दर्शन पर भाष्य तथा वृक्ति आदि

योगदर्शन के ऊपर अनेक भाष्य, वृत्तियां और टीकाएं रची गई हैं। उनमें सबसे अधिक प्रामाणिक, प्रसिद्ध श्रीर प्राचीन व्यास भाष्य है। व्यास भाष्य ख़र्य बहुत ही गूढार्थ है। उसके श्चर्य को समसाने के लिये वाचरपति मिश्रने तत्त्व वैशारदी श्रीर विज्ञान भिक्ष ने योगवार्तिक की रचना की है। विज्ञान भिक्षु ने एक श्रलग पुस्तक योगसार में योग के सिद्धान्तों का सारांश उपस्थित किया है। वृत्तियों में "राजमार्तगढ" जिसका प्रसिद्ध नाम "भोजवृत्ति" है, अस्यन्त लोक प्रिय और प्रामाणिक है। गरोज्ञा भट की एक वडी वृत्ति योगवार्तिक के आधार पर निर्मित हुई है। योग दर्शन के भाष्यकार व्यास का ठीक ठीक समय निश्चय करना कठिन है। कई एक विद्वानों का मत है कि ब्रह्मसत्रकार व्यास ही योगदर्शन के भाष्य कार व्यास हैं। योग दर्शन के प्रथम वाक्तिक में विज्ञान भिक्ष ने भी ब्रह्मसूत्रकार बादरायण को ही योग दर्शन का भाष्यकार व्यास बतलाया है। श्रन्य कई विद्वान ऐसा मानते हैं कि योगदर्शन के भाष्यकार व्यास ब्रह्मसूत्रकार व्यास से भिन्न है श्रीर बहुत पूर्व समय में हुए हैं। व्यास भाष्य में भिन्न भिन्न स्थानों में लगभग इक्कीस सूत्र पश्च शिखाचाय्ये के कुछ वचन जैगीशब्य श्रीर वार्षगएयाचार्य्य के तथा एक दो घटनाएँ रामायण की भी उद्धत की गई हैं। इससे सिद्ध होता है, कि सांख्य के प्राचीन प्रन्थ पश्च शिखाचार्य्य के सूत्र और वार्षगर्याचार्य्य प्रणीत पष्टी तन्त्र जो इस समय छुप्त हैं तथा बाल्मीकीय रामायण न्यास भाष्य के समय विद्यमान थे।

श्रीमद्भगवद्गीता और महाभारत श्रादि प्रन्थ तथा ब्रह्म सूत्र उसके पश्चात् बनाए गये हैं।

ब्यास भाष्य सहित 'योग वार्तिक' का भाषानुवाद समास्र हो गया है उसके प्रकाशन का व किया बारहा है। १२७

#### **भो**३म्

## पूज्यपाद १०८ श्री स्वामी सोमतीर्थजी महाराज

#### **म**णीत

## षड्दर्शन सदुपयोग समन्वय सूत्र

## १-अथ षट्दर्शन सदुपयोग समन्वय सूत्रम् ।

श्चर्थः--- श्रव पूर्वमीमांसा श्चादि छश्चों दर्शनों के सदुपयोग का समन्वय करने वाले सूत्रों को प्रारंभ करते हैं।

## २-गर्भाधान-संस्कारादि-वेदारस्भ-पर्य्यन्त-संस्कारैः संस्कृतो वेदं पठेत् ।

अर्थ:--गर्भाषान से लेकर वेदारम्भ पर्यन्त दस संस्कारों से अपने शरीर, मन और अन्तः करण को पवित्र बना ब्रह्मचारी वेद को पढ़े।

## ३-मय धर्म-जिज्ञासा ।

श्चर्थः-वेदाध्ययन के पश्चात् धर्म की जिज्ञासा श्वर्थात् उसके जानने का प्रयत्न करें।

## ४-तत्र श्रथातो धर्मे जिह्नासा इत्यस्योपयोगः ।

श्रर्थ:-धर्म को जानकर उसका निम्नप्रकार से उपयोग करे।

## ४-कृत-धर्भानुष्ठान-शुद्धान्तः करणः साधन चतृष्ट्यं सम्पादयेत् ।

अर्थः -- यथार्थ स्वरूप से जाने हुए धर्म के अनुष्ठान द्वारा अपने अन्तः करण को निर्मल बना कर विवेक, वैराग्य, शमदमादिसम्पत् श्रीर मुमुता इन चार साधनों का सम्पादन करें।

## ६-संजात मुमुत्तः बद्या-जिज्ञासुः स्यात् ।

ऋर्थः — जब मुमुत्त ऋर्थात् जन्म मरण के बन्धन से छूटने की प्रवल ऋभिलाषा मन में उत्पन्न हो जाए तब ब्रह्म को जानने की इच्छा करे।

## ७-श्रयातो ब्रह्म-जिज्ञासा इत्यस्यात्रोपयोगः ।

ष्पर्थ:--श्रब ब्रह्म के जानने का उपयोग श्रर्थात् उपाय निस्त है।

## = -श्रस्त्यत्रांश-त्रयम् ।

श्रर्थ:-- ब्रह्म प्राप्ति के उपाय के तीन भाग हैं।

## ६-अवराम् , मननम् निदिध्यासनं च ।

श्चर्थः-अवग्रा, मनन श्चौर निर्दिध्यासन ।

## १०-श्रवणे सर्वे वेदान्ता उपयुक्ताः ।

श्रर्थ:-- श्रवण के लिए सभी वैदान्त प्रनथ उपयोगी हैं।

## ११-मनने न्याय वैशेषिकयोः सहकारिता।

श्रथे:--मनन के लिए न्याय श्रीर वैशेषिक के सिद्धान्तों को मिलाकर उनका चिन्तन करना उपयोगी हैं।

## १२-१३-इचित पूर्वे पत्तत्वेन । इचित सिद्धान्त समर्थेनात ।

अथे:-इन दोनों शास्त्रों का कहीं पूर्व पत्त और कहीं सिद्धान्त रूप से चिन्तन करना चाहिए ।

#### १४-निधिध्यासने सांख्य योगयोहपयोगः।

श्चर्थ:-निविध्यासन में सांख्य श्चीर योग का उपयाग करना उचित है।

## १५-तत्र तस्य सम्यग् विधानात्।

श्रथ:--क्योंकि निधिष्यासन का वर्णन इन दोनों शास्त्रों में भली प्रकार से है।

## १६-इति षद् दर्शन-सदुवयोग-समन्वय-सूत्रम् ।

अर्थ: अब पड दर्शन के सद्प्यांग को समन्वय करने वाले सूत्र समाप्त हुए।

# पातंजल योग प्रदीप

#### समाधिपाद

निपुण चेत्रज्ञ जिस प्रकार सबसे प्रथम श्रिधिक उपजाऊ भूमि को तैयार करके उसमें श्रेष्टतम बीज बोता है, इसी प्रकार महर्षि पतः जिल समाहित चित्त वाले उत्तम श्रिधिकारियों के लिये सबसे प्रथम नमाधिपाद श्रारम्भ करते हैं।

## अथ योगानुशासनम् ॥ १ ॥

राज्यार्थ — अथ = अव आरम्भ करते हैं। योग + अनुशासनम् = योग की शित्ता देने वाले प्रन्थ को।

अन्वयार्थ-अब योग की शिचा देने वाले प्रन्थ को आरम्भ करते हैं।

व्याख्या-"अथ" यह शब्द अधिकार अर्थात आरम्भ वाचक और मङ्गलार्थक है। जिसके द्वारा लक्ष्ण, भेद, उपाय श्रीर फलों-सहित शिक्ता दी जावे श्रर्थात् व्याख्या की जावे उसको श्रनुशासन कहते हैं । इसलिये "श्रथ योगानुशासनम्" के श्रर्थ हुए 'श्रव लनाग. भेद, उपाय और फलों सहित योग की शिना देनेव'ले शास्त्र की आरम्भ करते हैं योग समाधि को कहते हैं: श्रीर समाधि सारी भूमियों में (श्रवशाश्रों में ) चित्त का धर्म है। जो तीन भूमियों (अवधात्रों) में दवा रहता है अरीर केवल दो भूमियों में प्रकट होता है। चित्त की पांच भियाँ हैं: विप्तः मढ, विज्ञितः एकाप्र श्रीर निरुद्ध । इनका विलार-पूर्वक वर्णन दूसरे सूत्र में किया जायगा। इनमें से श्रत्यन्त चन्नज चित्त को चिप्त और निद्रा, तन्द्रा, आलस्यादि वाले चित्त को मृद्र कहते हैं। जिप्त से जो श्रेष्ठ चित्त है अर्थात् जिसमें कभी कभी श्चिरता होती रहती है, उसे विचिन्न कहते हैं। चिन्न और मृद् चित्त में तो योग का गन्थ भी नहीं होता, श्रीर विज्ञिप्त चित्त में जो कभी-कभी जिएक िधरता होती है उसकी भी योग-पन्न में गिनती नहीं है, क्योंकि यह शिरता दीर्घ काल तक स्थिर नहीं रहने पाती, शीघ ही प्रवल चन्चलता से नष्ट हो जाती है। इस लिये निक्ति भूमि भी योगरूप नहीं है। जिसका एक ही आप्र विषय हो आर्थात् एक ही विषय में विलन्न ए वृत्ति के व्यवधान से (बीच-बीच में आ जाने से) रहित सहज्ञ वृत्तियों के प्रवाहवाले चित्त को एकाम कहते हैं। यह पदार्थ के सत्-स्वरूप को प्रकाश, क्लेश को नाश, बन्नन को ढीला और निरोध के अभिमुख करता है। यह सम्प्रज्ञात समाधि श्रीर सम्प्रज्ञात योग कहलाता है । इसके चार भेद : बितर्कानगत, विचारानगत, श्रानन्दानगत श्रीर श्रास्मितानगत सत्रहवें सूत्र में बतलाये जावेंगे। पनः सर्वे बत्तियों के निरोध वालें जित्त को निरुद्ध कहते हैं। उस निरुद्ध वित्त में असम्प्रज्ञात समाधि होती है, इसी को असम्प्राज्ञात योग कहते हैं।

उसके लक्त्या को प्रकाशित करने की इच्छा से अगला सूत्र बना है।

#### विशेष विचार

अनुवन्ध-चनुष्ट्य – शास्त्रकार अपने शास्त्र के आरम्भ में निम्न चार वातों का वर्णन कर दिया करते हैं:--

- १ विषय इस शास्त्र का विषय क्या है ?
- २ प्रयोजन इसका प्रयोजन क्या है ?
- ३ अधिकारी-इसका अधिकारी कैन है ?
- ४ सम्बन्ध इनके साथ शास्त्र का सम्बन्ध क्या है ?

इनको अनुबन्ध-चतुरुय कहते हैं। महर्षि पतःजलि ने 'अथ = अब आरम्भ करते हैं' इससे इन चारों वातों को बतला दिया है कि:--

- १ इस पातक्तल योगदर्शन का विषय योग है, जिसमें योग के ऋवान्तर भेद, साधन श्रीर फल का प्रतिपादन किया गया है।
- २ योग द्वारा स्वरूप-ऋति ( श्रपवर्ग = निःश्रेय = मोन्न = कैवस्य = श्रात्मस्थित = परमात्म-प्राप्ति ) कराना इस शास्त्र का प्रयोजन है ।
- ३ स्वरूप-क्षिति एवं परमात्म-प्राप्ति का जिज्ञासु एवं मुमुक्कु-साधक इसका ष्ट्राधिकारी है।
- ४ यह दुर्शन योगका प्रतिपादक है, इसलिये इसका योग से प्रतिपाद-प्रतिपादक भाव सम्बन्ध है। योग साधन है; स्वरूप-स्थिति साध्य है। खतः स्वरूप-स्थिति और योग का साध्य-साधन भाव सम्बन्ध हैं। स्वरूप-स्थिति का जिज्ञासु योग का श्रिधकारी है। इसलिये स्वरूप-श्रिति और श्रिधकारी में प्राप्य-प्रपाक भाव सन्बन्ध है। श्रिधकारी और योग का कर्ट-कर्त्तन्य भाव सम्बन्ध है।

ं धात्वर्थ—योग झव्द युक्ति व्यर्थान् मेल, तथा 'युज् समाधी' इस (धातु) से समिषि के व्यर्थ में प्रयुक्त होता है। श्री व्यासजी महाराज ने इस दर्शन में योग का सर्वत्र ही समाधि के व्यर्थ ही में प्रयोग किया है।

यम नियमासन माणायाम प्रत्याहार धारणा ध्यान समाधयो उष्टावंगानि । (२।२९) में समाधि और योग में श्रङ्गाङ्ग-भाव सम्दन्ध दतलाया गया है, परन्तु समाधि जिसके हो भेदः सम्प्रज्ञात और श्रसम्प्रज्ञात वतज्ञाधेंगे, योग का मुख्य श्रङ्ग तथा साधन होने के कारण योग के श्रर्थ में इस दर्शन में प्रयुक्त हुआ है।

योग की प्राचीन परम्परा—'शासन' उपदेश अथवा शिक्षा को वहते हैं। अनु + शासन = जिस विषय का शासन पहिले से विद्यमान हो। इसलिये अनुशासन शब्द से श्री पतः जिल महाराज ने योगशिचा का प्राचीन परम्परा से चला श्राना बतलाया है, जिसका वर्णन श्रुति श्रीर स्मृति में पांधा जाता है।

हिरएयगर्भी योगस्य वक्ता नान्यः पुरातनः ( याज्ञवन्क )

अर्थ—हिरएयगर्भ ही योग के वक्ता हैं, इससे पुरातन श्रीर कोई वक्ता नहीं है। इत्यादि वचनों से श्री याझवल्क्य ने हिरएयगर्भ को योग का श्रादि-वक्ता श्रर्थात् गुरु माना है। इसी प्रकार:—

सांख्यस्य बक्ता किवतः परमिष स उच्यते । हिरएयगर्भो योगस्य बक्ता नान्यः प्ररातनः ॥

महासार पर । इश्वः । इश्वः । इश्वः । इश्वः । अर्थः — सांख्य के वक्ता कपिलाचार्य परमिष कहलाते हैं श्रीर योग के वक्ता हिरएय-गर्भ हैं जिनसे पराना श्रीर कोई वक्ता इनका नहीं है । इसी प्रकार:—

इदं हि योगेश्वर योगनैपुणं हिरएयगर्भो भगवान् जगाद् यत् ।

श्रोमञ्चा० ५। १९। १३

अर्थ — हे योगेश्वर, यह योग कौशल वही है जिसे भगवान हिरएयगर्भ ने कहाथा। हिरएयगर्भ किसी भौतिक मनुष्य का नाम नहीं है, बल्कि महत्तस्व के सम्बन्ध से शबल ब्रह्म का वाचक है (वि॰ विसूत्र २), जैसा कि:—

हिरएयगर्भः समवर्त्तताग्रे भृतस्य जातः पतिरेक आसीत्। स दाधार पृथिवीं चाम्नुतेमां कस्मै देवाय इविषा विधेम।। ऋ॰ १०।१२१।१, यज्ञ० प्र०१३ सम्बर्धः

अर्थ - हिरएगर्भ ही पहले उत्पन्न हुये जो समस्त भूतों के एक पति थे। उन्हीं ने इन पृथिवी श्रीर स्वर्गलोक को धारण किया। उस सुखस्वरूप देव की हम पूजा करते हैं।

अथ य प्योऽन्तरादित्ये हिरएमयः पुरुषो दृश्यते हिरएपश्पश्रुहिर्एपकेश आमणासात सर्वे एव सुवर्णः । अन्य १००१ व

अर्थ—अब यह सुनहर पुरुष जो सूर्य के अन्दर दोखा है, जिसकी सुनहरी बाढ़ी भीर सुनहरे बाल हैं। नखों से अप्र तक जो सारा ही सुवर्णमय है।

हिर्ष्यगर्भो द्युतिभान् य एपच्छन्दसि स्तुतः । योगैः सम्पूच्यते नित्यं स च लोके विभ्रुः स्मृतः ॥

हिरएयगर्भी भगवानेष बुद्धिरितिस्मृतः । महानिति योगेषु विरंचीति चाप्यजः ॥ अर्थ—इन हिरएयगर्भ भगवान् को (समष्टि) बुद्धि कहते हैं। इन्हीं को योगी-लोग महान् (महत्तत्त्व = समष्टि चित्त = समष्टि बुद्धि) तथा विरश्वि और अज (अजन्मा) भी कहते हैं।

## हिरएयगर्भी जगदन्तरात्मा। अद्भुत रामा॰ १५।६

अर्थ - हिरएयगर्भ जगत् के श्रन्तरात्मा हैं।

इसके श्रातिरिक्त श्रुति श्रीर स्मृतियों में जहाँ योग का वर्णन किया गया है उसके कुछ उदाहरण दिये जाते हैं:—

#### श्वेताश्वतर उपनिषद् अध्याय २

त्रिहत्नतं स्थाप्य समं शरीरं हृदीन्द्रियाणि मनसा सन्निवेश्य ।

ब्रह्मोड्रपेन प्रतरेत विद्वान् स्रोतांसि सर्वाणि भयावहानि ॥ ८॥

अर्थ - इरिंर के तीन खड़ों ( छाती, गर्दन खौर शिर ) को सीधा रखकर इन्द्रियों को मन के साथ हदय में प्रवेश करके, खोड़ार की नौका पर सवार होकर भय के लाने वाले सारे प्रवाहों से पार उतर जाए।

> प्राणान् प्रपीड्येह संयुक्तचेष्टः ज्ञीणे प्राणे नासिकयोच्छ्वसीत । दृष्टाश्व युक्तपिव वाहमेनं विद्वान् मनो धारयेताप्रयक्तः ॥ ६ ॥

अर्थ—( शरीर की) सारी चेटाओं को वश में करके प्राणों को रोके, और प्राण के सीण होने पर नासिका से श्वास ले, सचेत सार्थ जैसे घोड़ों की चश्चलता को रोकता है, इस प्रकार अप्रमत्त होकर मन को रोके।

समे ग्रुची शर्करा विन्हिवालुका विविधिते शब्द जलाश्रयादिभिः।

मनोऽनुकूले न तु चतुः पीदने गुहानिवाताश्रयणे प्रयोजयेत् ॥ १० ॥

अर्थ — एसे स्थान पर यांग का अभ्यास करे जो सम है, शुद्ध है, कंकर, बालू श्रीर श्रीम से रहित है, जो शब्द, जलाशय और लता श्रादि से मन के श्रातुकूल है, श्राद्धां का पीड़ा देने वाला नहीं है, एकान्त है और वायु के फोंकों से रहित है।

नीहारभूमार्कानिलानलानां खद्योत विद्युत् स्फटिक शशीनाम्।

एतानि रूपाणि पुरः सराणि बह्मएयभिन्यक्तिकराणि योगे॥११॥
अर्थ—जब श्रभ्यास का प्रभाव होने लगता है, तब पहले यह रूप दीखते हैं:—
कुहर, धुवाँ, सूर्य, वायु, श्राम्, जुगन्, विग्रुत्, विह्नौर, श्रीर चन्द्र; यह सब रूप दीखकर जब शान्त हो जाते हैं तब बह्म का प्रकाश होता है।

पृथिज्याप्यतेनोऽनित्ताले सम्रुत्थिते पंचात्मके योग गुरो पट्टते । न तस्य रोगो न जरा न दुःखं पाप्तस्य योगान्निमयं शरीरम् ॥१२॥ अर्थ-जन प्रथिनी, जल, तेज, वायु श्रीर स्नाकाश प्रकट होते हैं, स्नर्था पांचों तत्त्वों का जय हो जाता है तब फिर योगी के लिए तरोग है, न दुःख है, क्योंकि उसने वह शरीर पालिया है जो योग की ऋग्नि से बना है।

> लपुरवमारोग्यमलोलुपरवं वर्णमसादः स्वरसौष्ठवं च । गन्धः ग्रुभोमृत्रपुरोषमन्षं योगमृत्वत्ति प्रथमां बदन्ति ॥१३॥

अर्थ-योग का पहला फल यह कहते हैं: शरीर हल्का हो जाता है, श्रारोग्य रहता है, विषयों की लालसा भिट जाती है, कान्ति धढ़ जाती है, खर मधुर हो जाता है, गन्य शुद्ध होता है और मल-मूत्र थोड़ा होता है।

यथैव विम्बं मृदयापित्रप्तं तेजोपयं भ्राजते तत् सुणान्तम् । तद्वाऽत्मतत्त्वं मसमीच्य देही एकः कृतार्थी भवते बीतशोकः ॥१४॥

इ.धं—इसके पीक्षे उसे आत्मा के शुद्ध स्वरूपका सालात् होता है। जैसे वह रक्ष जो मिट्टी से लिथड़ा हुआ होता है, जब धोया जाता है तो फिर तेजोमय होकर चमकता है, इस प्रकार देही (पुरुष) फिर आत्म-तत्त्व (आत्मा के असली स्वरूप) की देखकर शोक से पार हुआ कृतार्थ हा जाता है।

> यदाऽऽत्पतस्वेल तु ब्रह्मतस्वं दीपोपमेने इ युक्तः मपरयेत्। स्रजं ध्रुवं सर्वेतस्वैविद्यद्धं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपारीः ॥१५॥

अर्थ — फिर जब योग युक्त होकर दीपक के तुल्य ब्यात्मतत्व से ब्रह्मतत्व को देखता है जो ब्रजन्मा ब्यटल (कूटस्थ) ब्रीर सब तत्त्वों से विशुद्ध है तब उस देव (शुद्ध परमात्मतत्त्व) को जानकर सब फासों से छूट जाता है।

कड वर्षानषद् अ० २ वन्त्रो ६ यदा पंचावतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह। बुद्धीश्च न विचेष्टते तामाहुः परमां गतिम्।।१०॥ सां योगिमित मन्यन्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम्। अप्रमन्तरत्वा भवति योगो हि मभवाष्ययौ॥११॥

अर्थ—जब पांचों ज्ञानेन्द्रियाँ मन के साथ स्थिर हो जाती हैं (प्रत्यहार द्वारा श्चन्तमुंख हो जाती हैं) और युद्धि भी चेष्टा रहित हो जाती है (चित्त की सब वृत्तियों का विरोध हो जाता है) उसको परम गित (सबसे ऊंची श्ववस्था) कहते हैं। उसी को योग मानते हैं, जो इन्द्रियों की निश्चत घारणा है। उस समय वह (योगी) प्रमाद से (श्वपने स्वरूप को भूला हुश्चा जो वृत्ति सारुष्य प्रतीत हो रहा था उससे) रहित होता है। श्वर्थात गुद्ध परमाहम स्वरूप में श्ववस्थित होता है क्योंकि योग प्रभव और श्वष्य (निरोध के संस्कारों के प्रादुर्भाव, श्वर्थात् प्रकट होने और व्युत्थान के संस्कारों के, श्वभिभव श्वर्थात् स्वने का स्थान) है।

नैव बाचा न मनसा पाष्तुं शक्यो न चन्नुषा । अस्तीति ब्रवतोऽन्यत्र कथं तदुपत्तभ्यते ॥१२॥ अस्तीत्येवोषत्तव्यवस्तत्त्वभावेन चोभयोः । अस्तीत्येवोषत्तव्यस्य तस्वभावः प्रसीदति ॥१३॥

अर्थ-वह (श्रात्मा) न वाणी से, न मन से, न श्रॉख से पाया जा सकता है। 'बह है' ऐसा कहने के सिवाय उसे कैसे उपलब्ध करें। 'वह है' इस रूप से श्रीर तत्त्व स्वरूप से उसको जानना चाहिये। जब 'वह है' इस प्रकार श्रनुभव करिलया है तो उसका तत्त्व-स्वरूप स्पष्ट हो जाता है।

विशिष्ट रूप से उसका 'वह है' करके श्रीर शुद्ध स्वरूप में उसका तत्त्वाभाव श्रनुभव करते हैं।

#### गीता अध्याय ६

योगी युंजति सततपात्यानं रहसि स्थितः । एकाकी यतचित्तात्मा निराशीरपरिग्रह ॥१०॥

अर्थ-योगी त्राकेला एकान्त स्थान में बैठकर, एकाप्र-चित्त होकर, श्राशा श्रीर संग्रह को त्याग कर निरन्तर श्रात्मा को परमात्मा के साथ जोड़े ।

श्चनी देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः । नात्युच्छितं नाति नीचं चैज्ञाजिन कुशोत्तरम् ॥११॥ तत्रैकाग्रं मनः कृत्वा यत् चित्तेन्द्रयक्रियः । वपविषयासने युञ्ज्यायोगमात्मविश्चव्वये ॥१२॥

अर्थ—वह योगी पवित्र स्थान में, जो न श्रति ऊँचा हो और न श्रति तीचा, कुछा, ऊन का आसन और वस्न को बिछ।कर उस श्रासन पर एक।प्रन्मन से बैठकर, इन्द्रियों और चित्त को वहा करके श्रासमञ्जिख के लिये योगाभ्यास करें।

समं कायशिरोग्रीवं धारयन्नवलं स्थिरः।

सम्प्रेच्य नासिकाग्रं स्वं दिशश्वानवलोकयन् ॥ १३ ॥

अर्थ-शिर, गर्दन श्रीर धड़ एक सीध में श्रचल रखकर, श्रिर रहकर, इधर-उधर न देखता हुआ, नासिका के श्रमभाग में दृष्टि रखे।

प्रशान्तात्मा विगतभी ब्रह्मचारि ब्रते स्थितः।

मनः संयम्यम चित्तो युक्त आसीत मत्वरः ॥ १४ ॥

अर्थ--- और शान्त-चित्त, निभेय, ब्रह्मचर्य-व्रत में श्चित, मन का संयम कर मुक्स (परमाक्ष्मा) में परायण हुन्या योग युक्त होवे।

## युजन्नेवं सदात्मानं योगीः नियतणनसः। शान्तिं निर्वाणपरमां मत्संस्थामधिगच्छति॥ १५॥

अर्थ-इस प्रकार निरन्तर अपने आप को योग में लगाये हुए तथा मन को निष्रह किये योगी मुक्तमें (परमात्मा में ) खित रहने वाली तथा परम निवास को देने वाली शान्ति को प्राप्त होता है।

> तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोधिकः । कर्षिभ्यश्राधिको योगी तस्माद्योगी भवाऽर्जुन ॥ ४६ ॥

अर्थ-योगी तपस्त्रियों में श्रेष्ठ है श्रीर ( शास्त्र के जानने वाले ) ज्ञानियों से भी श्रेष्ठ माना गया है तथा कर्मकारिडयों से भी श्रेष्ठ है। इसलिये हे श्रर्जुन, तूयोगी वन।

मयाण काले पनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योग बलेन चैता अने पेरे प्राचित्र क्षेत्र स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स

गीसा अ० ८। १०

अर्थ—वह भक्ति युक्त पुरुष श्रन्तकाल में भी योगवल से भक्तुरी के मध्य में प्राण् को श्रच्छी प्रकार स्थापन करके फिर निश्चल मन से स्मरण करता हुआ उस दिव्य स्वरुप परम पुरुष परमात्मा को ही प्राप्त होता है।

सर्वद्वाराणि संयम्य मनो हृदि निरुद्ध च।

मृध्न्यीयायात्मनः पाणपास्थितो यांग धारणाम् ॥ गीतः अ०८। १२

अर्थ — हे अञ्जेन! सब इन्द्रियों के द्वारों को रोक कर अर्थात् इन्द्रियों को विषयों से इटाकर तथा मन को हद्देश में श्लिर करके और अपने प्राण को श्र्ह्म रन्ध्र में स्थापन करके योग धारणा में श्लित हुआ।

श्रोमित्येकात्तरं ब्रह्म व्योहरन्माननुस्परन्।

यः प्रयाति त्यजन्देई स याति पर्मां गतिम् ॥ <sub>गीता,</sub> अ• ८ । १३

अर्थ—जो पुरुष ॐ ऐसे इस एक श्रज्ञर रूप ब्रह्म को उबारण करता हुआ और उसके अर्थ स्वरूप मेरे को (परमात्मा को) चिन्तन करता हुआ शरीर को त्याग कर जाता है वह पुरुष परमगति को प्राप्त होता है।

योग-दर्शन की विशेषता — योगदर्शन का प्रयोजन जो स्वरूप स्थिति, अनुबन्ध-चतुष्टय में बतलाया है, जिसके पर्यायगचक भिन्न-भिन्न दर्शनों की परिभाषा में कैवस्य, अप-वगे, भोच, निःश्रेय, इत्यादि हैं, इसी को लक्ष्य में रखकर सर्व दर्शन : न्याय, वैशेषिक, मीमांसा मझसूत्र आदि की रचना हुई है। पर योगदर्शन ने इसको अति सुगमता, सरलता, नियम तथा झान-पूर्वक और क्रियात्मक रूप से बतलाया है। योग के भेद — साधनों के भेद से योग को १ राज-योग व्यर्थात् ध्यान योग; २ ज्ञान-योग व्यर्थात् सांख्यपान; ३ कर्मयोग व्यर्थात् निष्काम-कर्म व्यनासक्ति-योग; ४ भक्तियोग; ५ हटयोग व्यादि श्रे णियों में विभक्त किया गया है।

१ इस दर्शन का मुख्य विषय राजयोग श्रर्थात् ध्यानयोग है। पर उपर्युक्त सब प्रकार के योग इसके श्रन्दर्गत हैं।

२ ज्ञानयोग अर्थात् सांख्ययोग—सारे ज्ञेयतत्त्व का ज्ञान इस योगदर्शन में ऋति इत्तमता से कराया गया है। सिद्धान्तरूप में इसकी सांख्य योग से ऋभिन्नता है।

३ कर्मयोग अर्थात् अनासक्ति निष्काम कर्मयोग ।

क्लेशकर्म विपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुपविशेष ईश्वरः (१।२४)

उपायना में उपासक अपने अन्दर उपास्य के गुण धारण करता है। इसलिये इससे निष्काम-कर्म अनासक्ति योग की शिक्षा मिलती है।

कर्माशुक्लाकृष्यं योगिनस्निविधमितरेपाम् । (४।७) यह भी िष्काम-कर्भ की शित्ता-परक है। ४ भक्तियोग —

श्रद्धावीर्यस्मृतिसमाधिपद्गापूर्वक इतरेपाम् । (१।२०)

यह श्रद्धा, भक्ति का मुख्याङ्ग है इसलिये इस सूत्र से तथा 'ईश्वरप्राणिधानाद्धा' (११२३) से भक्ति की शिल्ला योगदरा न के अन्तर्गत है। इसी श्रकार 'तज्जपरतद्धीभावनम्' (११२८), 'स्थाध्यायादिए देवता संप्रयोगः' (२।४४) से जप और मन्त्रयोग भी इसमें सिम्मिलित हैं। यथानिमत ध्याना द्वा' (स॰ १।३६) यह योग दर्शन की ज्यापकता का सचक है।

े हठयोग का सम्बन्ध दारीर और प्राण से है, जो योग के बाठ बाहों : यम, नियम ब्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि में से ब्रासन और प्राणायाम के ब्रन्टर ब्राजात हैं। हठयोग राजयोग का साधन-मात्र ही है। जैसा कि हठयोग के श्लोक २ से बिदित है:

#### केवलं राजयोगाय इटनियोवदिश्यते

अर्थ—केवल राजयोग के लिये हठयोग की विद्या का उपदेश किया जाता है। राजयोगं विना पृथ्वी राजयोगं विना निशा। राजयोगं विना मुद्रा विचित्राऽपि न शोधते॥

इठ योग प्रदीविका ३ । ।२६

अर्थ —राज योग के विना पृथ्वी ( श्रासन ) नहीं शोभित होती है । राज योग के विना निशा ( कुम्मक शाणायाम ) नहीं शोभित होती है श्रीर राजयोग के विना विचित्र सुद्रा भी शोभित नहीं होती है । "ह" का कार्थ सूर्व (पिङ्गला नाड़ी) "ठ" का कार्थ चन्द्रमा (इड़ा नाड़ी) है, इनके बोग को हठ योग कहते हैं।

यथाः ---

इकार: कीर्तितः स्थ्हिकारश्रन्द्र उच्यते ।

सूर्याचन्द्रमसीर्योगाद्धं वयांगी निगद्यते ॥ (बिद्धास्त्र न्द्रि)

अर्थ—सूर्य (पिङ्गला नाई। अथवा प्राग्य वायु) को इकार खोर चन्द्र (इड़ानाई। अथवा अपानवायु) को ठकार कहते हैं। इन सूर्य और चन्द्र (अर्थात् पिङ्गला और इड़ा नाईयों में वहने वाले प्राग्य प्रवाहों अथवा प्राग्य और अपान वायुओं) के मिलने को हठ-योग कहते हैं।

६ लययोग श्रीर कुराडलिनी योग तो राजयोग ही है, जो सूत्र ३६ समा० पा० के

ध्यन्तर्गत है।

७ पश्चात्य देशों में दृष्टिबन्ध, (Sightism) अन्तरावेश, (Spritulism) सम्मोहन (Mesmerism) और वशीकरण, (Hipnotism) जो मनोयोग के नाम से पुकारे जाते हैं वे भा प्रत्याहार और धारणा के अन्तर्गत हैं। ये सब भारतवर्ष में प्राचीन समय से चले आ रहे हैं।

८ यम और नियम न केवल न्यक्तिगत रूप से विशेषतया योगियों के लिये बल्कि सामान्य रूप से सब वर्षों, श्राश्रमा, मत-मतान्तरों, जातियों, देशों और समस्त मनुष्य-समाज के लिये माननीय मुख्य कर्त्ताच्य तथा परम धमें हैं।

इस प्रकार इस पात जल दरोन में सब प्रकार के योगों का समावेश हो गया है।

संगीत-याग किसका कहत हैं ?

## योगश्चित्तवृत्तिनिरोषः ॥२॥

शब्दार्थ-योगः = योग । चित्तवृत्तिः।नरोध = चित्त की वृत्तियों का रोकना (है)।

अन्वयार्थ-चित्त की वृत्तियों का राकना योग है।

व्याख्या - योग का स्वरूप बतलात है: निर्मल सस्वन्धान चित्त की जो अक्षाक्षि भाव से परिएत वृत्तियाँ है उनका ।नरीध, अर्थात् जा बाहर की चित्त की वृत्तियाँ जातों हैं उन बहिमुख वृत्तियों को सांसारिक विषयों से हटाकर उससे उल्टा अर्थात् अन्तमुख करके अपने कारण-चित्त में लीन कर देना योग है। ऐसा निरोध (चित्त की धृत्तियों का रोकना) सब चित्त की भूमियों में सब प्राणियों का धर्म है, जो कभी किसी चित्त में प्रकट हो जाता है, प्राय: चित्तों में खिपा हुआ हा रहता है।

सूत्र में केवल 'चित्तवृत्तिः-निराध' शब्द है 'सर्वे ।चत्तवृत्तिः-निरोध' नहीं है। इससे सूत्र कार न सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात दानों प्रकार की सनाधियों को योग बतलाया है। बयात् असम्प्रज्ञात-समाधि जिसमें सब वृत्तियों का निरोध हो जाता है, वह 'नरुद्ध चवक्षा तो बोग है ही, किन्तु सम्प्रज्ञात-समाधि भी जिसमें सात्त्वक एकाम-वृत्ति बन्ते

रहती है वह एकाम अवस्था भी योग के लक्षण के अन्तर्गत है। अर्थात् जब चिरा से तम का मल-रूप आवरण, और रजस् की विज्ञेष रूप चश्चलता निष्टुरा होकर सस्व के प्रकाश में जा एकाम प्रतिर रहे. उसको भी योग समकता चाहिये।

सारी सृष्टि सस्त, रजस् और तमस, इन तीन गुणों का ही परिणाम रूप है। एक धमे, आकार अथवा रूप को छोड़कर धमीन्तर के प्रह्मण अर्थात् दूसरे धमे, आकार अथवा रूप करने को परिणाम कहते हैं। चित्त इन गुणों का सबसे प्रथम सस्वप्रधान परिणाम है। इकी लिय इसको चित्तसस्य भी कहते हैं। यह इसका अपना व्यापक स्वरूप है। यह सारा स्थूल जगत् जिसमें हमारा व्यवहार चल रहा है, रज तथा तस-प्रथान गुणों का परिणाम है।

इसके बाह्य अथवा आभ्यन्तर संसर्ग से जो चित्रसत्त्व में इए इए गुणों का

परिणाम हो रहा है उसको चित्तवृत्ति कहते हैं।

विषय को और स्पष्ट रूप से सममाना चाहिये। मानो चित्त खगाध परिपूर्ण सागर का जल है। जिस प्रकार वह पृथिवी के सम्बन्ध से खाड़ी, कील आदि के आन्तरिक तदाकार परिशास को प्राप्त होता है, इसी प्रकार चित्त स्नान्तर राग द्वेष, काम-क्रोब, लोभ-माह, भयादि रूप आकार से परिएत होता रहता है। तथा जिस प्रकार वायु आदि के बेग स जलरूपी तरंग उठती रहती हैं, इसी प्रकार चित्त इन्द्रियों द्वारा बाह्य विषयों से आकर्षित हांकर उन जैसे आकारों में परिएत होता रहता है । यह सब चित्त को द्वतियें कहलातो हैं, जो अनद्भ हैं और प्रति त्त्या उदय होती रहती हैं। इनका विस्तार पूर्वक वर्णन अगले सूत्रों से किया जावेगा। जैसे जल, वायु आदि के अभाव में तरङ्ग आकारादि परिशामों का त्यागकर स्वरूप में अवश्वित हो जाता है वैसे ही जब चित्त बाह्य तथा आभ्यत्तर विषयाकार परिणाम को त्यागकर अपने स्वरूप में अवस्थित हो जाता है तो उसको चित्तवृत्तिनिरोध कहते हैं । उपरोक्त परिणाम-रूप श्रुतियें चित्त में इन्हीं तीनों के प्रभाव से उदय होती रहती हैं। चित्तसत्त्व झानस्वभाव बाला है। जब उसमें रजोगुण, तमोगुण, दोनों का मेल होता है तो ऐश्वर्य विषय प्रिय होत है; जब यह तमोगुण से युक्त होता है तो श्रधर्म, श्रह्मान श्रवैराग्य श्रीर श्रनेश्वर्य को प्राप्त होता है । वहीं चित्त जब तमीगुए के नष्ट होने पर रजीगुए के अंश से युक्त होता है तो धर्म, ज्ञान, वैराग्य श्रीर ऐश्वर्य को प्राप्त होता है। वही चित्त जब रजागुरा के लेश-भात्र मल से भी रहित होता है तो स्वरूपप्रतिष्ठ कहलाता है। तब चित्त सत्त्व और पुरुष की भिन्नता का ज्ञान होता है, जिसको विवेक-स्वाति अर्थात् भेद ज्ञान कहते हैं (२।२६; २।४९)। विवेक ख्याति के परिपक्त होने पर धर्ममेच समाधि की अवस्था प्राप्त होती है (४।२९)। जिसको परम संख्यान भी कहते हैं । चिति-शक्ति (पुरुष) अपरिणामी और अप्रतिसंक्रमा अर्थात परिणाम, क्रिया और संयोग आदि से रहित सथा चित्त के सारे विषयों की द्रष्टा, शुद्ध श्रीर श्रनन्त है। सरत्रगुरणारिमक चित्त इस पहल से विपरीत है आर्थात परियामी और क्रियादि वाला, विषयों का स्वयं द्रष्टा नहीं किन्तु पुरुष को दर्शने वाला ध्वीर जड़ होने के कारण पुरुष की अपेदा अगुद्ध अन्त वाला है। इस प्रकार चित्त से पुरुष का भित्र देखना विवेक स्थाति कहलाती है। जब चित्त की इस विवेक स्थाति से भी वैराग्य प्राप्त हो जाता है (१।१६), तब उस विवेक स्थाति का भी निरोध हो जाता है (१।१८); यह निर्वोजनसमाधि है। इसको असम्प्रज्ञात इस लिये कहते हैं: क्योंकि इसमें कोई सांसारिक विषय नहीं जाना जाता है। इस प्रकार सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात भेद से चित्तवृत्ति-निरोध रूप योग दो प्रकार का है।

यह सार्वभौम सन्प्रज्ञात श्रौर श्रसम्प्रज्ञात समाधि चित्त का धर्म है जैसा ऊपर बतलाया जा चुका है, तथापि केवल श्रन्त की दो ऊँची श्रवस्थाश्रों में उसका प्रादुर्भोव होता है। प्रथम तीन निचली श्रवस्थाश्रों में रज तथा तम की प्रधानता से वित्तेप तथा

मल के आवरण से दबा रहता है।

चित्त की पाँच अवस्थाएँ निम्न शकार हैं :-

१ मूड़ावस्था—इस अवस्था में तम प्रधान होता है, रज तथा सत्त्व दवे दुए गौण रूप से रहते हैं। यह अवस्था काम, कोध, लोभ और मोह के कारण होती है। जब चित्त की ऐसी अवस्था होती है तब मनुष्य की प्रवृत्ति अज्ञान, अधर्म, राग और अनैधर्य में होती है। यह अवस्था नीच मनुष्यों की है।

२ क्षितावस्था — इसमें रजोगुण को प्रधानता होती है, तम और सस्व दबे हुए गौण रूप से रहते हैं, इसका कारण राग-द्वेषादिक होते हैं। इस अवस्था में धर्म-अधर्म राग वैराग, ज्ञान-अज्ञान, ऐश्वर्य और अनैश्वयं में प्रवृत्ति होती है। अर्थान् जब तमोगुण सस्वगुण को दवा लेता है तब अधर्म, अज्ञानादि में, और जब सस्व तन को दवा लेता है तब धर्म, ज्ञानादि में प्रवृत्ति होती है। यह अवस्था साधारण सांसारिक मनुष्यों की है।

३ विक्तिसाव स्था — इस श्रवस्था में सत्त्वगुण प्रधान होता है, रज तथा तम दबे हुए गौण रूप से रहते हैं। यह निष्काम कर्म करने तथा राग-द्रेष, काम-क्रोध, लोभ और मोहादि के छोड़ने से उत्पन्न होती है। इस श्रवस्था में क्योंकि सत्त्व-गुण किसी मात्रा में बना रहता है, इस कारण मनुष्य की प्रवृत्ति धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्य में होती है। परन्तु रजोगुण चित्ता को विद्यान करता रहता है। यह श्रवस्था ऊँचे मनुष्यों तथा जिज्ञासुश्चों की है। यह तीनों श्रवस्थाएँ चित्ता की श्रपनी स्वभाविक नहीं हैं और न योग की है, क्योंकि वाहर के दिषयों के गुर्णों से चित्ता पर उनका प्रभाव पढ़ता रहता है।

४ एकान्नावस्था—जब एक ही विषय में सहश पृत्तियों का प्रवाह चित्ता में निरन्तर बहुता रहे तब उसको एकान्नता कहते हैं। यह चित्ता की स्वाभाविक खबस्था है, खर्थात् जब चित्त में बाह्य विषयों के रज तथा तम का प्रभाव न रहे तब वह निर्मेल चमकते हुए स्कटिक के सहश छन्छ होता है। उस समय उसमें प्रमाणु में से लेकर महत्त्तत्व पर्यन्त प्राह्म, प्रह्मण और प्रहीत, विषयों का यथार्थ सात्तात् हो सकता है। इसी की किन्तम स्थिति विवेक-स्थाति है जिसकी ऊपर ज्याख्या कर खाये हैं। एकाम्रता को

# चित्त की पाँच अवस्थाएँ

| में प्रश्रुति    | , अशान, अध्य                                        | अञ्चान, अवसे<br>राग, अनेवय<br>ज्ञान, धर्म<br>क्षेत्रम            |                                                                                   | वस्तु का<br>समाथ श्राब          | प्रष्टा को<br>सरुप कि                                                                      |
|------------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| निमित्त धर्म     | काम, कोख,<br>लोभ, मोइ                               | राग, द्व                                                         | अनासिक<br>निष्काम क्रम                                                            | भपर वैराज्य                     | पर वैशाय                                                                                   |
| स्थितिनाति       | मीच<br>मनुख्यों को                                  | साभारण<br>संसारी<br>मनुष्यें की                                  | ऊंगे मनुख्यों<br>ब्रिज्ञासुआं<br>की                                               | योगियों की                      | अने योगियों<br>की                                                                          |
| शृति का स्वरूप   | असामाविक                                            | भस्वामाविक                                                       | भस्यामाविक                                                                        | स्वाभाविक                       | वित्त की<br>सकर प्रतिष्ठानि,<br>भस्तामादिक<br>और स्वामादिक<br>हित्तयों का भमाव             |
| श्रीत            | सर्वायता                                            | सर्वायता                                                         | सर्वार्थता;<br>एक प्रता                                                           | एकामता                          | सव स्थात.<br>निरोध                                                                         |
| दशा              | ह्युत्यान                                           | हतुरथा न                                                         | ब्युत्थान;<br>समाधि<br>आहम                                                        | योग;<br>सम्प्रज्ञात<br>समाधि    | योग:<br>असम्बन्धात<br>समाबि                                                                |
| गुराषृति         | निदा, तन्दा, मोद्द,<br>भय, आळस्य, दीनता<br>भ्रमादि। | दुःख, चश्रन्थता, चिता,<br>बोक, संसार के कामों<br>मैं प्रबृत्ति । | सुख, प्रसम्बता, क्षमा<br>श्रद्धा, धैयं, चेतन्यता,<br>रुसाह, शीयं हान,<br>हया आदि। | ततस्यता                         | स्र                                                                                        |
| ुर्ण का परित्याम | तम प्रधान;<br>रज, साव गीण।                          | स्तिप्रधानः,<br>नम्, सस्व गीग।                                   | सक्त प्रधार,<br>स्त्र, तम गीजा                                                    | सुख प्रधान;<br>रम, तम सुसिमात्र | गुजों का बाहर से<br>परियाम बक्द,<br>'विस्तस्त्व' में<br>निरोध परियाम,<br>संस्कार क्षेत्र । |
| नाम श्रवस्था     | ी सुद्द अवस्था                                      | र क्षिप्त भवस्या                                                 | है विद्वित अवस्ता                                                                 | . एकाम भवस्या                   | भ निस्स भवस्या                                                                             |

....... समाधि भी क¢ते हैं। इसमें प्रकृति के सर्व कार्थ्यों (गुर्यों के परिग्यामों) का पर्योतया साजात हो जाता है।

५ निरुद्धावस्था— जब विवेक-ख्याति द्वारा चित्त और एर्ड का भेद सालात्कार हो जाता है तब उस ख्याति से भी वैगग्य (पर-वैगग्य) उदय होता है । क्योंकि विवेक-ध्याति भी चित्त की ही एक वृत्ति है । इस वृत्ति के भी निरुंद्ध होने पर सर्व वृत्तियों के निरोध होने से चित्त की निरोधावस्था होती है । इस निरोधावस्था में अन्य सब संस्कारों के तिरोभाव-पूर्वक पर-वैराग्य के संस्कार-मात्र शेष रहते हैं । निरोधावस्था में किसी प्रकार की भी वृत्ति न रहने के कारण कोई पदार्थ भी जानने में नशें आता, तथा श्रविद्यादि पाँचों क्लोश सित कर्माशय-रूप जन्मादिकों के बीज नहीं रहते । इसलिये इसको असम्प्रज्ञात तथा निर्वाज-समाधि भी कहते हैं । इस शङ्का के निवारणार्थ कि सर्व वृत्तियों के निरोध होने पर क्या पुरुष का भी निरोध हो जाता है ? अथवा क्या वह शून्य अवस्था है ? अथवो सूत्र में बुद्धकाया है कि सर्व वृत्तियों के निरुद्ध होने पर पुरुष (शुद्ध परमात्म) स्वरूप में अवस्थित होता है ।

विशोष विचार —योग के विषय को समझने के लिये चित्त के स्वरूप तथा सृष्टिक्रम का ज्ञान श्रति आवश्यक है। इसलिये इसका कुछ विजार-पूर्वक वर्णन कर देना उचित

सममते हैं।

मूल प्रकृति जड़, श्रालङ्क, परिणामिनी तथा त्रिगुणमयी श्रार्थात प्रकाश, क्रिया, (प्रवृत्ति) श्रीर श्रितिशील है। प्रकाश सत्त्व का, किया रज का, श्रीर श्रिति (रोकना, दबाना ) तम का धर्म है। गुरा अपने स्वरूप से ही परिशाम-स्वभाव वाले हैं। इसलिये इनका सत्तामात्र साम्य-परिणाम अर्थान सत्त्व से सत्त्व में, रत्त से रज में, और तम से तम में परिणाम, इनके विषम परिणामों के प्रत्यत्त होने से अनुमानगम्य और आगमगम्य है। गुर्शों की साम्य-परिगाम वाली श्रवस्था का नाम ही प्रधान श्रथवा मल-प्रकृति है। यह परोच अर्थात प्रत्यच न होने योग्य अञ्चक गुर्णों का परिग्राम प्रहुष के लिए निष्प्रयोजन है। परुष का प्रयोजन भोग श्रीर श्रपवर्ग है। भोग गुणों के परिए मों का यथार्थ रूप से साचात्कार, और अपवर्ग, पुरुष की स्वरूपाविश्वित है। बिना गुणों के साचात्कार किये हुए खरूपावस्थिति दुर्लभ है। चेतन-तत्त्व का शुद्ध खरूप जड तत्त्व से सर्वथा विलक्षण है। जड़ तत्त्व के सम्बन्ध से उसकी ईश्वर तथा 'जीव' संज्ञा है। जडतत्त्व परिणामी नित्य श्रीर चेतन-तत्त्व कृटस्थ नित्य है। जड़तत्त्व विकारी श्रीर चेतन-तत्त्व निर्विकार है। जडतत्त्व सिक्रय श्रीर चेतन-तत्त्व निष्क्रिय, केवल ज्ञानस्वरूप है। जड़तत्त्व, में ज्ञान, नियम तथा व्यवस्था-वर्षक किया चेतन-तत्त्व की सन्निधि मात्र से है। अर्थात चेतनतत्त्व किया का निमित्त-कारण और जड़तत्त्व समवायी श्रथवा उपादान कारण ५ है।समष्टि जडतत्त्व के सम्बन्ध से चेतन-तत्त्व की संज्ञा पुरुष-विशेष अथवा ईश्वर है। वह सर्वज्ञ, सर्वव्यापक और सर्व-शक्तिमान है। उसके स्वामाविक ज्ञान द्वारा पुरुषों के कल्याणार्थ गुरुषों में विषम परिग्राम हो रहा है, जिससे सारी सृष्टि की रचना हो रही है जो इस प्रकार है:--

१ प्रथम विषम-परिशाम महत्तस्व — सस्व-गुर्ण में रजोगुरण का क्रियामात्र तथा तमोगुरण का स्थितिमात्र विषम-परिशाम श्र्यांत् सस्वगुरण-प्रधान रजोगुरण तथा तमोगुरण का लिङ्गमात्र प्रथम विषम-परिशाम महत्तस्व है। यहां लिङ्ग है और सृष्टिं के नियमों का बीजरूप है। इसी से सारी सृष्टि की उत्पत्ति होती है। यह योगदर्शन के श्रनुसार समिट तथा व्यष्टि चित्त, और सांख्य के श्रनुसार समिट तथा व्यष्टि चुद्धि है। वैदान्त में चेतन तत्त्व की महत्तस्व (समिट चित्त) के सम्बन्ध से 'हिरग्यगर्भ' और व्यष्टि-चित्त के सम्बन्ध से 'तैजस्' संज्ञा है। यह चित्त व्यष्टि-रूप से पुस्त के लिये गुर्णों के साचास्वार कराने का करण् (सायन) है। कहीं-कहीं मन, जुद्धि, श्रहङ्कार और चित्त को एकार्थक, और कहीं-कहीं चार प्रकार की वृत्तिभेद से इनको श्रन्तःकरण-चतुत्र्य कहा गया है। श्र्यांत् संकल्प विकल्प करने से मन, श्रहंभाव प्रकट करने से श्रहङ्कार, निर्ण्य तथा निश्चय करने से बुद्धि, और स्पृति तथा संस्कारों से चित्रित होने से चित्ता।

सांख्य में महत्तत्त्व के लिये 'जुद्धि' और योग में 'चित्त' शब्द प्रयोग हुए हैं। सांख्य में जुद्धि में चित्त को, श्रीर योग में चित्त में जुद्धि को सम्मिलित कर लिया गया है। सिद्धान्तात्मक होने से सांख्य में जुद्धि द्वारा सब पदार्थों का विवेकपूर्ण निर्णय करना श्रीर क्रियात्मक होने से योग में चित्त द्वारा श्रनुभव श्रर्थां सालात्कार करना बताया गया है। क्रीटो लेने के प्लेट के सदश प्राह्म तथा प्रहर्ण सब प्रकार के विषयों को पुरुष को प्रत्यक्त कराने के लिये चित्त दर्पणरूप है। चित्त ही में सुख, दुःख, मोहादि रूप सत्त्व, रजस तथा तमस के परिणाम होने हैं। चित्त ही का वृत्तिमात्र से सुक्ष्म शरीर के साथ, एक स्थूल शरीर को होइकर दूसरे शरीर में जाना (श्रावागमन) होता है। श्रसङ्ग, निर्लेप पुरुष केवल इसका रह्णा है। इस चित्त में ही श्रहंकार बीजरूप से रहता है।

२ दितीय त्रिपस-परिणाम अहंकार अहंभाव से एकल-बहुत्व, व्यटि-समष्टि आदि सर्वे प्रकार की भिन्नता उपन करने वाला, महत्तत्त्व का विषम-परिणाम आहंकार है। आहंकार ही से प्राह्म और प्रहण भेद वाले दो प्रकार के विषम-परिणाम उत्पन्न होते हैं।

३ ग्यारह इन्द्रिये प्रहेण विषम-परिएास- मपरस्पर भेदवाली पाँच क्वानेन्द्रिये शक्तिरूपः श्रोत्र, त्वचा, चक्षु, रसना, घाएा; इसी प्रकार परस्पर भेदवाली पाँच कर्नेन्द्रिये शक्तिरूपः हस्त, पाद, वाक् श्रायु ( गुदा ), उपस्य ( मूत्रत्याग की इन्द्रिय ), और ग्यारहवाँ मन । यह विभाजक श्रादंकार के प्रहेण विषम-परिएाम हैं।

४ विषम-परिएाम पश्च-तन्मात्राऍ—परस्पर भेदवाली शब्दतन्मात्रा, स्पर्ध-तन्मात्रा, रूप-तन्मात्रा, रस-तन्मात्रा, गन्ध-तन्मात्रा इस विभाजक भेदभाव उत्पन्न करने वाले श्राह्कार के प्राह्म विषम-परिएाम हैं।

५ प्राह्य स्थूल विषम-परिणाम अर्थात् पाँच स्थूलकृत : पृथिवी, जल, अग्नि, वायु और आकाश, पाँच तन्नात्राओं के प्राह्य स्थल विषम-परिणाम हैं।

इन विषम परिणामों में, सत्त्व में रजस तथा तमस का प्रभाव कम से बढ़ता जाता है। अर्थान् महत्तत्त्व की अपेज्ञा अहंकार में, अहंकार की अपेज्ञा पश्चन्तन्मात्राओं और ग्यारह इन्द्रियों में, और पाँच तन्मात्राओं की अप्रेता पाँचों स्थूल हतों में रजस् तथा तमस् की मात्रा क्रमशः बढ़ती जाती है, यहाँ तक कि पाँचों स्थूल हतों में रजस् तथा तमस् की मात्रा इतनी (प्रधान रूप से) बढ़ जाती है कि वे उसके कारण स्थूल रूप में हमारी धृष्टि-गोचर हो रहे हैं |

## मक्कतेर्देशंस्ततोऽइंकारस्तस्माद्गणश्च पोडशकः।

तस्पाद्वि षोडशकात् पंचभ्यः पंचभूतानि ॥२२॥ (सां॰ का॰)

अर्थ-प्रकृति से महत् ; उससे खहंकार उससे सोलह (पाँच तन्मात्राएँ, ग्यारह इन्द्रियें) का समृह; उस सोलह में जो पाँच (तन्मात्राएँ) हैं, उनसे पाँच (स्थूल) भूत उत्पन्न होते हैं।

# मृत्तपकृतिरविकृतिर्भेहराद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त ।

षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिने विकृतिः पुरुषः ॥३॥ (सां० का०)

अर्थ—मूल प्रकृति विकृति नहीं है (केवल प्रकृति है), महत् आदि सात (महरास्व, अहंकार, पाँच तन्मात्राएँ) प्रकृति विकृतियाँ हैं, सोलह (पाँच स्थूलभूत, ग्यारह इन्द्रियें) केवल विकृतियाँ हीं हैं (प्रकृतियाँ नहीं हैं)। पुरुष न प्रकृति हैं न विकृति । पुरुष, उसका प्रयोजन—भोग और अपवर्ग, गुणों का साम्य-परिणाम— मूल प्रकृति, तथा उनके (गुणों के) विषम-परिणाम—सात प्रकृतिये-विकृतियें अर्थात् महत्तरत्र अहंकार व पश्च-तन्मात्राएँ, अनादि अर्थात् आरम्भ-रित हैं। सोलह केवल विकृतियाँ अर्थात् ग्यारह इन्द्रियाँ और पाँच स्थूलभूत (और उनसे रचा हुआ यह सारा विश्व) सादि माने गए हैं, पर यह भी स्वरूप से ही सादि हैं। क्योंकि सृष्टि के आरम्भ में अपने कारण से कार्यरूप को कारण में लीन करके,, दूसरी सृष्टि में फिर पहले की तरह उत्पन्न होते हैं। यह प्रवाह प्रत्येक सृष्टि के आरम्भ में कम से होता चला आ रहा है। इसलिये ये प्रवाह से अनादि हैं।

# सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथा पूर्वमकन्ययत्। ( ऋग्० १०।१३०।३ )

अर्थ—उस ईश्वर ने इस सूर्य खौर चन्द्र को पहिले कल्पों के अनुसार बनाया। अब एक शंका यह उत्पन्न होती है कि चित्त जड़ है; उसमें वस्तु का ज्ञान किस प्रकार हो सकता है और पुरुष असङ्ग, निर्लेष और क्रिया-रिहतहै; उसमें जानने की क्रिया किस प्रकार हो सकती है ?

इसका समाधान इस अकार है चित्त-सस्त्र जड़ होते हुए भी झानस्वरूप पुरुष से प्रतिबिध्वित अर्थात् प्रकाशित है। इसलिए इसमें (चित्त में) झान दिलाने की योद्गी है और पुरुष को चित्त में अपने प्रतिबिध्व अर्थात् प्रकाश जैसी चेतना से उसका (चित्त का) तथा उसके सारे विषयों का स्वतः झान रहता है। इसीलिये इस दर्शन में चित्रा को टश्य और पुरुष को दृष्टा कक्षा गया है।

प्राह्म-प्रहुण रूप, स्थूलभूतों से लेकर महत्तत्त्व पर्य्यन्त गुणों के सारे परिणामों को पद्दष का साजारकार कराने का चित्त ही एक करण (साधन) है।

इस प्रकार मुखों के परिणामों का यथा किप से साज्ञातकार करना भोग है। यही सम्प्रज्ञात समाधि है अथवा सम्प्रज्ञात योग है। श्रीर गराए-परिसाम के साजात्कार के पश्चात् खरूपावस्थित अपवर्ग है अथात् असम्प्रज्ञात-समाधि अथवा असम्प्रज्ञात-योग है। यह समाधि सब श्रवशात्रों में चिरा का धर्म है। इस धर्म के छिपे रहने श्रीर प्रकट न हान का कारण यह है कि हमारा सारा व्यवहार स्थल-जगत अर्थात सोलह (केवल ) विकृतियों में प्राह्म-प्रहण रूप से चल रहा है। इनमें तम तथा रज की प्रधानता है और मत्त्र गौएरूप से है। इसलिये इस व्यवहार में आसिक हो जाने के कारण तमस तथा रजस के परिणाम : राग, द्वेष स्रोर स्रामिनवेश के संस्काररूप स्रावरण, स्रोर स्रहंकार में जो रजसे तथा तमस की मात्रा है; उससे श्राह्मता क्लेश के संस्कार-रूपी आवरण, श्रीर चित्तसत्त्व में जा सत्तामात्र तमस् तथा रजस् का परिएाम है; उससे अविद्या क्लेश अर्थात् जड़ चेतन श्रीर चित्त पुरुष में श्रविवेश के संस्कारों का श्रावरण, चित्त सत्त्व पर चढ़ जाता है। इस प्रकार इन त्रावरणों से मलिन श्रीर विजिप्त हुए चित्तसत्त्व पर प्रति-ज्ञाण इन संस्कारों में नाना रूप के आन्तरिक तथा बाह्य परिणाम हात रहते हैं जो वृत्ति कहलात हैं।

मुद्रावस्था में जब तम प्रधान होता है तो निद्रा, आलस्य प्रमाद आदि तामसी वृत्तियाँ उदय होती हैं; चितावस्था में जब रज प्रधान होता है तब चश्चल श्रास्थर करने बाली राजसी वृत्तियाँ उदय होती हैं; श्रीर विकिप्तावस्था में वस्त के यथार्थ स्वरूप की प्रकाशक सात्त्विक वृत्तियाँ उदय होतो है किन्तु यह सात्त्विक वृत्तियें राजसी वृत्तियों से श्रास्थर श्रीर

चलायमान होती रहती हैं। इस प्रकार इस सर्वार्थता ( मन के सब विषयों की स्त्रोर जाने की प्रवृत्ति ) में बर्थार्थ तस्त्र का प्रकाशक, चित्त का एकाप्रता धमे द्वा रहता है। अभ्यास और वैराग्य द्वारा जब सर्वार्थता का निराध होता है तब तमस तथा रजस के दबन से सत्त्व के शकाश में वस्त का यथार्थ ज्ञान प्र.प्त कराने वाली एकाप्रता ( सम्प्रज्ञात समाधि ) का उदय होता है जिसकी पराकाष्ठा गुण-परिणाम साज्ञारकार पर्यन्त पुरुष श्रीर चित्रा में विवेक-झान है। इस प्रशि से भी पर-वैराग्य द्वारा श्रासिक निवृत्त होने पर सब वृत्तियों का निराधरूप श्रसम्प्रज्ञात-समाधि अर्थात द्रष्टा को स्वरूपावारेयित हाती है। उस समय चित्त म केवल निराध के संस्कार शेष रहत हैं, ये निरोध के संस्कार अपनी दुबेल अवस्था में निरोध से दुनः व्यास्थान में लेजाने के कारण हात हैं। निरन्तर अभ्यास व वैशाय से निराध-संस्कारों की दृढ़ भूमि होने पर अन्य सब व्युत्त्यान के संस्कारों को सर्वथा निवृत करन के पश्चात ये संस्कार शेष भी स्वयं निवृत्त हो जाते हैं तब पुन; व्युत्थान श्रवस्था में न श्राने वाली स्वरूपानास्थित कैवल्य कहलातां है।

नोढ-प्रथम धर्म (रूप) को छोड़कर दूसरे धर्म को धारण करना परिणाम कह-लाता है। सारा संसार गुणों का ही सिन्नवेश-मात्र है। इसलिये प्रत्येक वस्तु में प्रति चर्ण परिणाम हो रहा है। परिणाम दो प्रकार से होता है। एक साम्य अथवा स्त्रुक्त- परिणाम, जैसे दूध के बने रहने तक जो दूध से दूध में परिगाम हो रहा है उसको साम्य अथवा स्वरूप-परिणाम कहेंगे, दूसरा दूध से वहीं बनते समय अथवा उसमें और कोई अन्य विकार आते समय जो परिणाम होता हैं, उस दूध से ही वहीं इत्यादि में होने वाले परिणाम को विषम अथवा विरूप-परिणाम कहेंगे। विषम-परिणाम ही प्रत्यत्त होता है, उस प्रत्यत्त से साम्य-परिणाम का अनुमान किया जाता है इसकी विस्तार-पुनेक व्याख्या विभूतिपाद सूत्र ९ की सङ्गति, सूत्र तेरह से सोलह तक और कैवल्यपाद सूत्र चौदह में की गई है।

#### मृष्टि-उत्पत्ति क्रम

१ चेतन-तत्त्व, निष्कय, कूटस्थ नित्य = श्रात्मा तथा परमात्मा (जड़ तत्त्व के सम्बन्ध से क्यष्टि रूप में जीव तथा समष्टि रूप में ईश्वर )

२ जड़तत्त्व, सिक्रय, परिणामिनी नित्य, श्रव्यक्त, श्रतिङ्ग, प्रधान, त्रिगुणात्मक मूल-५कृति, श्रविकृति, गुणों की साम्यावस्था ।

क्रिनात्र, गुणों का प्रथम विषम परिणाम, प्रकृति-विकृति (समष्टि चित्त तथा व्यष्टि चित्त)

४ महत्तस्व का काथ-श्रहंकार, प्रकृति-विकृति, गुर्गो का द्वितीय विषम-परिणाम ।

५ ऋहंकार के महरणुष्य कार्य-ग्यारह इन्द्रियें।

६ ऋहङ्कार के माह्यरूप कार्य—पाँच तन्मात्राएँ (पाँच सूक्ष्ममूत ) व्यर्थात् रूप, रस, गन्ध, स्पर्को, शब्द; ग्रुणों का जतीय विषम-परिणाम, प्रकृति-विकृति ।

 पाँच तन्मात्रात्रों के प्राद्यरूप कार्य पाँच स्थूलमूत, केवल विक्वतियाँ, संगोत—सव वृत्तियों के निरोध होने पर पुरुप की क्या श्रवस्था होती है ?

# तदा द्रव्दुः खरूपेऽवस्थानम् ॥ ३ ॥

शब्दार्थ—तदा = तव ( वृत्तियों के निरोध होने पर ) द्रष्टुः = द्रष्टा की । स्ररूपे = स्ररूप में । श्रवश्चानम् = श्रवश्चिति ( होती है ) ।

अन्वयार्थ---तब द्रष्टा की ( शुद्ध परमात्म ) स्वरूप में श्रवस्थिति ( होती है )।

ब्याख्या—ह्रष्टा (पुरुष ) की चित्तवृत्ति निरुद्ध-काल में वैसी ही चेतनमात्र (शुद्ध परमात्म ) खरूप में क्षिति होती है जैसी कैवस्य में होती है । चित्त की ब्युत्थान (निरुद्धा-वस्था से इतर ) श्रवस्था में भी पुरुष श्रपने खाभाविक श्रसङ्ग चेतन रूप में खित होता है । वित्तः की उपाधि से चित्त-वृत्ति जैसा शान्त, घार और मृद्दादि प्रतीत होता है । वृत्ति-विरोधावस्था में वृत्तियों के निरोध से पुरुष का निरोध नहीं होता, किन्तु चित्तरूप उपाधि की वृत्ति के श्रभाव से जब श्रीपाधिक शान्त, घोरादि रूप का श्रभाव हो जाता है तब पुरुष अपने उपाधि-रहित रूप में श्रवक्षित होता है । श्रभिपाय यह है कि विवेकख्याति उत्पन्न होने पर वस्तु श्राकार में परिणाम से रहित चित्त में कर्शापन का श्रभिमान की निवृत्ति हो जाता है । श्रथीन भी करता हूँ भी सुक्षी हूँ भी दुक्षी हूँ स्थादि श्रभिमान की निवृत्ति हो जाती है ।

श्रीर बुद्धि (श्रन्तःकरण्) में वृत्ति-रूप परिणाम होना भी हक जाता है; तब श्रात्मा की (शुद्ध परमात्म ) खरूप में श्रवस्थिति होती है ।

चितराक्ति कूटस्थ नित्य होने से स्नरूप से कभी प्रच्युत नहीं होती है। जैसा निरोध-काल में पुरुष का खभाव है वैसा ही व्युत्थान काल में है, किन्तु अविवेक से वैसा प्रतीत नहीं होता। जिस प्रकार जब भ्रम से शुक्ति (सीप) में रजत (चाँदी) का भान होता है तो उस भ्रम-काल में उस भ्रम से न सीप का अभाव और न चाँदी की ही उत्पत्ति होती है, और फिर भ्रम दूर होने पर जब यह ज्ञान होता है कि यह चाँदी नहीं किन्तु सीप है तो इस ज्ञान से सीप की उत्पत्ति श्रीर चाँदी का अभाव नहीं होता; केवल श्रक्ति-नास्ति आदि का (भाव-अभाव का) व्यवदार होता है। वैसे ही चिति शक्ति सर्वदा एक-रस ही है किन्तु व्युत्थान-काल में अविवेक के कारण अन्य रूप से भान होती है और निरोध-काल में कैवल्य के सहश निज शान्त-रूप से भान हाती है। यह निरोध और व्युत्थान में भेद है!

द्रष्टा, पुरुष, चिति शक्ति, टकशक्ति, चेतन, श्रात्मा एकार्थक शब्द हैं। तथा अध्यास,

उपाधि, स्नाराप, भ्रम एकाथेक हैं।

संगति—निरोध से भिन्न न्युत्थान श्रवस्था में पुरुष का क्या खरूप होता है ?

#### वृतिसारूप्यमितर्त्र॥ ४॥

शब्दार्थ पूरिसारूप्यम=वृत्ति की समानरूपता; इतरत्र=दूसरी अर्थात् निरोध से . भिन्न ब्युत्थान अवस्था में ( पुरुव की होती है )।

अन्वयार्थ-दूसरी अर्थात् निरोध से भिन्न व्युत्थान अवस्था में द्रष्टा की वृत्तियों के

समान रूपता होती है अर्थात् द्रष्ठा वृत्तियों के समान रूपवाला प्रतीत होता है।

ब्याख्या—दूसरी श्रर्थात् (नरोध से उठने पर ब्युत्थान-काल में द्रष्टा, वृत्तियों के जो श्रागे लज्ञ्या सहित कह जावेगे समान रूपवाला प्रतीत होता है । जैसा पश्चशिखाचार्य ने कहा है:—

# एकमेवदर्शनं ख्यातिरेवदर्शनम्

- अर्थ — एक ही दर्शन हैं, ख्याति ( दृष्ति ) ही दर्शन है अर्थात् पुरुष वैसा ही दीखता है जसी दृष्ति होती है। इसलिय सुख-दुख, मोहरूप सत्त्व-गुण वाली, रजोगुणी अथवा तमागुणी जैसी चित्त की दृष्तिये हाती हैं वैसा ही व्यवहार-दशा में पुरुष का खरूप जाता जाता है अथात् यह सुखी है, यह दुखी है, यह मोह में है; ऐसा लोग सममते हैं। जब चित्त एकामता से परिणत होता है तब चितिशक्ति भी उस रूप में प्रतिष्ठित होती है। जब चित्त कर्षित होती है तब पुरुष भी उस दुष्ति के साथ विषयाकार से परिणत होता है तब पुरुष भी उस दुष्ति के रूपाकार ही जान पड़ता है।

श्रर्थान् यदापि परमाथेतः पुरुष असङ्ग और निर्लेष है तथापि श्रयस्कान्त मिण् (चुम्बक-पत्थर) के समान श्रसंयुक्त रहते हुए, भी केवल सिश्रिधिमात्र से उपकार करण्डील चित्तरूप दृश्य का दृश्यत्व रूप से पुरुष के साथ भोग-श्रपवर्ग सम्पादनार्थ श्रनादि खन्तस्वामि-भाव सम्बन्ध है। इसलिये शान्त, घोर, मृद्वाकार द्वति विशिष्ट चित्त की सिश्रिध से पुरुष अपने को चित्त से भिन्न न जानकर 'मैं शान्त ( सुखी ) हैं', 'मैं दुखी हैं' 'मैं मूढ़ हैं ' इत्यादि; इस प्रकार अपने में चित्त के धर्मों का आरोप कर लेता है इसी बात की बृहदारप्रयक उपनिषद् में निम्न शब्दों में दर्शाया है:—

''स समानः सन् ध्यायतीव लेलायतीव'' वह त्रात्मा बुद्धि के समान होकर बर्धात् बुद्धि

के साथ तादात्म्याध्यास को प्राप्त होकर मानो ध्यान करता है मानो चलता है।

श्रथवा मिलन दर्पण में प्रतिविभ्वित मुख में मलीनता का श्रारोप करके श्रविवेकी जन 'मेरा मुख मिलन है, इस प्रकार शोक करता है, वैसे ही पुरुष भी वित्रा के उपाधि-धम्मों का श्रपने में श्रारोपण करके 'मैं सुखी हूँ' 'में दुखी हूँ' इत्यादि; इस प्रकार श्रमजाल में फैंस कर शोकप्रता हो जाता है। यह वृश्तिसारूय पर का श्रथ है।

यद्यपि पुरुष श्रसङ्ग है तथापि उसकी चित्त के साथ योग्यता-लत्त् ए-सिलिधि है श्रम्यात् पुरुष में भोक्टल-शिक्त श्रीर द्रष्ट्रल-शिक्त है श्रीर चित्त में टरयल-शिक्त श्रीर भोग्यल-शिक्त है। यही इन दोनों की परस्पर योग्यता है। इस योग्यता-लत्त्र्ण-सिलिध से ही चित्त सुख-दु:ख, मोहकार रूप परिणाम से भोग्य श्रीर टरय हुआ स्व कहा जाता है, श्रीर पुरुष भोक्ता श्रीर द्रष्टा हुआ स्वामी कहा जाता है। यह जो पुरुष के भोग का हेतु ख-स्वामि-भाव सम्बन्ध है, यह भी चित्त से ही श्रपने निज-रूप के श्रविवेक प्रयुक्त है। श्रीर श्रविवेक तथा वासना का प्रवाह, बीज श्रीर श्रंकुर के सद्दा श्रनादि है। इस प्रकार चित्तवृत्ति विषयक उपभोग में जो चेतन का श्रनादि स्व-स्वामि-भाव सम्बन्ध है, वह वित-सारूष्य में कारण है।

जैसे जलाशय (नदी अथवा तालाब) में जब नाना प्रकार की तरंगें उछलती होती हैं तब गगनस्थ चन्द्रमण्डल का प्रतिबिन्न उस जलाशय में स्थिर निज यथार्थ रूप से नहीं भान होता है। श्रौर जब तरंगें उठना बन्द हो जाती हैं तब स्वच्छ निश्चल-रूप से प्रकाशमान होकर चन्द्र-प्रतिबिन्न प्रतीत होता है। वैसे ही जब चित्त की शृत्तियाँ विषयाकार होने से चञ्चल रहती हैं तब चेतन भी चन्द्रमण्डल की भांति चित्त में प्रतिबिन्नित हुआ तदाकार होने से निज-रूप में नहीं भासता है। जब चित्तशृत्तियाँ निरुद्ध हो जाती हैं तब चन्द्रमण्डल के सदश चेतन निज स्थिर रूप में स्थित हो जाता है। यह तीसरे और चौथे सूत्र का फिलतार्थ है।

संगति—िचत की वृत्तियां बहुत होने पर भी निरोध करने योग्य हैं। उनको ऋगले सूत्र में पांच श्रे रिएयों में विभक्त करके बतलाते हैं।

#### वृत्तयः पंचतय्यः क्लिष्टाक्लिष्टाः ॥ ५ ॥

शब्दार्थ — गृत्तयः = गृत्तियं। पश्चतय्यः = पाँच प्रकार (की होती हैं)। क्लिष्ठाः = क्लिष्ट (राग-द्वेषादि क्लेशों की हेतु श्रीर)। श्रक्लिष्टाः = श्रक्लिष्ट ( राग-द्वेष श्रादि क्लेशों की नाश करने वालीं)।

अन्वयार्थ — वृत्तियें पाँच प्रकार की होती हैं । क्लिप्ट अर्धात् राग-द्वेषादि क्लेशों की हेतु, और अक्लिप्ट अर्थात् राग-द्वेषादि क्लेशों की नाश करने वाली । च्याक्या—बाह्य पदार्थ असंख्य होने के कारण उनसे उत्पन्न होने वाली वृत्तियाँ भी असंख्य हैं। इन सबका सुगमता से ज्ञान हो सके इसलिये उन सब निरोद्धव्य वृत्तियों को पाँच श्रेणियों में विभक्त किया गया है जिनके नाम अगले सूत्र में दिये जायेंगे। इन पाँच प्रकार की वृत्तियों में से कोई क्लिएरूप होती हैं और कोई अक्लिएरूप। सत्त्व-प्रधान वृत्तियें अक्लिए रूप और तमस् प्रधान वृत्तियें क्लिए रूप है अर्थात् जिन वृत्तियों के हेतु अबिया आदि पाँच क्लेश (२।३) हैं जो कर्माशय (२।१) के समृह की उत्पत्ति की सूमियाँ हैं वे क्लिए वृत्तियों कहलाती हैं। अर्थात् अविया आदि पाँच के समृह का चेत्र रूप वृत्तियों होती हैं वे क्लिए वृत्तियाँ कहलाती हैं। और जो अविया आदि पाँचों क्लेशों की नाशक और गुणाधिकार की विरोधी विवेकख्याति-रूप वृत्ति होती हैं वह अक्लिए कहलाती है। फिर पहले अक्लिए वृत्तियों का प्रहण करके क्लिए वृत्तियों का निरोध करना चाहिये। फिर पर-वैराग्य से उस अक्लिए वृत्ति का भी निरोध हो जाता है।

यद्यपि क्लिप्ट प्रतियों के संस्कार बहुत गहरे जमे हुए होते हैं तथापि उनके छिट्टों में सन्-शास्त्र और गुरुजतों के उपदेश से अभ्यास और वैराग्य रूप अक्लिप्ट वृत्तियाँ वर्तमान रहती हैं। अर्थान् उनके द्वारा अक्लिप्ट वृत्तियाँ उत्पन्न हो सकती हैं। वृत्तियाँ का यह स्वभाव है कि वे अपने सहश संस्कारों को उत्पन्न करती हैं—िक्लिप्ट वृत्तियाँ किलिप्ट संस्कारों को । इस प्रकार छिपी हुई अक्लिप्ट वृत्तियाँ उत्पन्न होकर अक्लिप्ट संस्कारों को और अक्लिप्ट वृत्तियाँ उत्पन्न होकर अक्लिप्ट संस्कारों को अपीर अक्लिप्ट वृत्तियों का निरोध हो जाता है। पर इनके संस्कार स्वस्तिप्ट वृत्तियों को उत्पन्न करते हें। यह चक्र यदि निरन्तर चलता रहे तो क्लिप्ट वृत्तियों का निरोध हो जाता है। पर इनके संस्कार स्वस्त्र से अक्लिप्ट वृत्तियों के छिट्टों (बीच) में वने रहते हैं (४१२६) उनका नाश निर्वीज समाधि के अभ्यास से होता है (२११०) उपरोक्त विधि के अनुसार जब हिप्ट वृत्तियों सर्वथा दब जाती हैं तब अक्लिप्ट वृत्तियों का भी निरोध पर-वैराग्य से हो जाता है। इन सब वृत्तियों का निरोध असम्ब्रह्मात योग है।

संगति-पांचों वृत्तियों के नाम बतलाते हैं:-

### ममाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतयः ॥ ६ ॥

इाब्दार्थ — प्रमाण, विपर्थय विकल्प, निद्रा, स्मृति; ये पांच प्रकार की वृत्तियें हैं जिनका लच्चण त्रमले सूत्र में बतलायेंगे।

संगात-प्रमाण-वृत्ति के तीन भेद दिखलाते हैं:-

#### प्रत्यत्तानुमानागमाः प्रमाणानि ॥ ७ ॥

श्चरार्थ—प्रत्यत्त∙श्चनुमान-श्चागमाः = प्रत्यत्त्, श्चनुमान श्चौर श्चागम । प्रमागानि = प्रमाग् हैं।

अन्वयार्थ - प्रत्यत्त, श्रातुमान श्रीर श्रागम भेद से तीन प्रकार की प्रमाण-वृत्ति हैं। वयास्या -- प्रमा (यथार्थ ज्ञान) के करण (साधना) को प्रमाण कहते हैं। मैं देखता हूँ, मैं सुनता हूँ, मैं सुखी हूँ, मैं दुखी हूँ, मैं यह श्रातुमान से जानता हूँ, मैं यह वेद-शास्त्र से जानता हूँ, इस प्रकार के ज्ञान का नाम बोध है। यह बोध यदि यथार्थ हो तो प्रमा कहलाता है, अयथार्थ हो तो अप्रमा। जस वृत्ति से प्रमा (यथार्थ बोध) उत्पन्न होता है उसका नाम प्रमाग्र है।

प्रमा का रुक्षण — इनिष्णत (स्पृति-भिन्न) अवाधित (रस्सी में सर्प की तरह जो नाशवान् न हो) इर्घ्य को विषय करने वाले पौरुषेय ज्ञान (पुरुषिनष्ट ज्ञान) को प्रमा कहते हैं। इसी को यथार्थ-अनुभव वा सत्य-ज्ञान भी कहते हैं। यह प्रमा चक्षु आदि इन्द्रियों द्वारा वा लिङ्ग-झान द्वारा अथवा आप्त-वाक्य अवस्य द्वारा चित्तवृत्ति से उत्पन्न होती है। इसलिये उस चित्तवृत्ति को प्रमा का करण होने से प्रमाण कहा जाता है। वह प्रमाण-चित्तवृत्ति तीन प्रकार की है:—

१ जो चक्ष आदि इन्द्रियों द्वारा विषयाकार चिका की वृत्ति उदय होती है वह प्रत्यज्ञ-

प्रमाण कहलाती है।

१ जो लिङ्ग-द्वारा उत्पन्न होती है वह अनुमान-प्रमाण कहलाती है।

३ श्रीर जो आप्त-वाक्य श्रवण द्वारा उत्पन्न होती है वह शब्द-प्रमाण वा आगम-

प्रमाण कहलाती है।

इन प्रमाणों से जो पुरुष को झान होता है वह फलश्मा कहलाता है। वह फलश्मा भी चित्तावृत्ति-रूप प्रमाणों के तीन श्रकार के होने से श्रत्यत्त-श्रमा, श्रनुमिति-श्रमा, श्रीर झाब्दी-श्रमा भेद से तीन श्रकार का है।

प्रत्यत्त प्रमाण व प्रत्यत्त प्रमा - प्रह्ण-रूप प्रत्येक झग्नेन्द्रिय (नासिका, रसना, चक्क, त्वचा और श्रोप्र) श्रीर प्राइक्ष्म उनके विषय (गन्ध, रस, रूप, स्पर्श श्रीर शब्द ) क्रम से एक ही कारण से उत्पन्न होते हैं, इसलिये इन दोनों में एक-दूसरे को शाकर्षण करने की शिक्त होती हैं। उदाहरणार्थ जब किसी रूप वाले घटादिक विषय का आँख से शाकर्षण होता है तो आँख की रश्मि उस पर पड़ती हैं। चित्त का उस विषय में उपराग होने से वह इस नेत्र-प्रणाली द्वारा विषय-देश पर पहुँच कर उस विशेष घटादि के श्राकार वाला हो जाता है। चित्त के ऐसे घटादिक श्राकार-विशिष्ट परिणाम को प्रत्यत-प्रमाण-शृत्ति कहते हैं। श्रीर उसमें जो 'श्राहं घटं जानामि' 'में घट-विषयक झान वाला हूं', इस श्राकार वाला जो विषय सहित चित्तशृत्ति विषय कु पुर्वेत का प्रतिविक्त झान है श्राह्म (चितिशक्ति) का प्रतिविक्त उस प्रत्यत्त-प्रमाण-शृत्ति द्वारा उस पृत्ति जैसा विषय।कार होना है वह प्रत्यत्त-प्रमा कहलाता है। प्रमाण शृत्ति का फल होने से इसको फलप्रमा भी कहते हैं। बही पौरुषेय-सोध श्रथवा पौरुपेय-झान है। इस प्रकार व्यक्तिरूप विशेष श्रथ को विषय करने वाली वृत्ति प्रत्यत्त-प्रमाण है। और उस शृत्ति के अनुसार जो प्रतिविक्त-रूप पौरुपेय झान है वह प्रत्यत्त-प्रमाण है। और उस शृत्ति के अनुसार जो प्रतिविक्त-रूप पौरुपेय झान है वह प्रत्यत्त-प्रमा है। और वत्त्व मिवत जो चेतनात्मा (चितिशक्ति) है वह प्रमाता है।

अनुमान-प्रमाण च अनुमान-प्रमा अर्थात् अनुमिति—लिङ्ग से लिङ्गी का सम्बन्ध सामान्य-रूप से निश्चय करके जो यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो उसको श्रनुमान कहते हैं। उदाहररा: जहाँ-जहाँ धूम होता है वहाँ-वहाँ श्राप्त होती है। जैसे रसोईघर में; श्रौर जहाँ-जहाँ श्राप्त नहीं होती वहाँ-वहाँ धूम नहीं होता, जैसे तालाब में। इस प्रकार धूम से श्राप्त का सम्बन्ध सामान्य-रूप से निश्चित करके पर्वत में धूम को देखकर श्राप्त के होने का जो यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो, इसको अनुमान-प्रमाण कहते हैं। इस अनुमान-प्रमाण से जो चित्त में परिणाम होता है, उसको अनुमान वृत्ति कहते हैं। उस अनुमान-वृत्ति द्वारा जो चिदात्मा (चिति- क्रांकि) का प्रतिबिम्बि-रूप जो पौरुषेय ज्ञान (पौरुषेय बोध) है, वह अनुमिति-प्रमा कहलाता है।

आगम-प्रमाण व आगम-प्रमा—वैद, सत्शास्त्र तथा श्राप्त-पुरुष, जो श्रम, विप्रलिप्सा श्रादि दोषों से रहित यथार्थवक्ता हों, उनके वचनों को श्रागम-प्रमाण कहते हैं। वेदों व सत्शास्त्रों को पढ़कर वा सुनकर तथा श्राप्त-पुरुषों के वचनों को सुनकर श्रोता के चिक्त में जो परिणाम होता है उसे श्रागम श्रथवा शन्दप्रमाण हित्त कहते हैं। उस हिता होरा जो चिदात्मा (चित्रशक्ति) का प्रतिविम्ब-रूप पौरुषेय-ज्ञान (पौरुषेय बोध) होता है वह फलप्रमा, शन्दप्रमा कहलाता है।

#### विशेष वक्तव्य

१ इस सूत्र की व्याख्या में विज्ञान भिक्षु अपने योग वार्तिक में प्रत्यत्त प्रमाण के सम्बन्ध में लिखते हैं:--

प्रमाता चेतनः शुद्धः प्रमाणं द्वत्तिरेव च ।
प्रमाऽर्थाकार द्वतीनां चेतने प्रति विम्वनम् ॥
प्रतिविम्वितद्वतीनां विषयो मेय उच्चते ।
द्वत्तयः सान्तिभास्यः स्युः कारणस्यानपेन्नणात् ॥
सान्नाद्व दशैनरूपं च सान्तित्वं सांख्य-सृत्रितम् ।
प्रविकारेण द्रष्टृत्वं सान्तित्वं चापरे ज्ञग्रः ॥

अर्थ—शुद्ध चेतन को प्रमाता, वृत्ति को प्रमाण, श्रौर चेतन में प्रतिबिग्वित तदाकार वृत्ति प्रमा कही जाती है। प्रतिबिग्वित वृत्तियों के विषय को मेय श्रर्थात् प्रमेय कहते हैं। करण श्रर्थात इन्द्रियों की श्रपेता से रिक्ति वृत्तियों सात्तिभाष्य होती हैं। सांख्य सूत्र में सात्तात् दर्शन रूप को सात्ती कहा गया है। किन्तु कोई श्रविकारी द्रष्टा को ही सात्ती रूप भानते हैं।

गुद्ध चेतन को प्रमाता मानना अयुक्त और श्रुति विरुद्ध है क्योंकि शुद्ध नाम सर्व धर्म रहित का है और प्रमाता नाम प्रमारूप धर्म विशिष्ट का है। इसलिये चिक्त में प्रतिविन्वित चेतन (जीवात्मा) ही प्रमा का आधार होने से प्रमाता है। प्रमारूप बोध शुद्ध चेतन का मुख्य धर्म नहीं है।

> यथा--- "ज्ञानं नैवात्मनो धर्मो न गुणो वा कथंचन, ज्ञानस्वरूप प्वाडब्स्मा नित्यः सर्वगतः शिवः,,

अर्थ — ज्ञान, आत्मा ( ग्रुढ चेतन ) का धर्म वा गुरा नहीं है। किन्तु यह नित्य सबेब्यापक शिव चात्मा ज्ञान स्वरूप ही है। "असङ्गोद्धयं पुरुषः" यह ( सब का चात्मभूत ) पुरुष असङ्ग है "सान्तीचेता केवलो निर्गुणश्च" चेतन पुरुष निर्गुण होने से केवल सान्ती ही है। एवं सांख्य प्रवचन भाष्य में विज्ञान भिक्षु ने भी ऐसा हा लिखा है ''पुरुषस्तु प्रमा-साक्ष्येव न प्रमाता"। (साख्य सू० ८७) पुरुष प्रमाका सान्ती ही है प्रमाता नहीं।

# तथा—"कन्पितं दर्शन कर्तृत्वं वस्तुतस्तु बुद्धः साच्येव पुरुषः" (सा० २।२०)

अर्थ-पुरुष में दर्शन कर्तृत्व कल्पित् है और सावित्व वास्तव है।

इसलिये इसकी व्यवस्था निम्न रूप से सममना चाहिये।

प्रत्यक्ष-प्रमाण—प्रत्यच-प्रमाण के सम्बन्ध में: प्रमाण, प्रमेय प्रमा, प्रमाता, स्रौर साची भेद से पांच पदार्थ माने जाते हैं:—

१ जिस प्रकार तालाब आदि का जल प्रणाली द्वारा चेत्र में जाकर चेत्राकार हो जाता है उसी प्रकार चित्त का नेत्रादि इन्द्रियों द्वारा बाह्य विषय घटादि से सम्बद्ध होकर उस घट आदि आकार रूप परिणाम को प्राप्त होने पर जो 'अयं घटः' 'यह घट है' इस घटादि आकार वाली चित्तावृत्ति होती है वह बौद्धप्रमा कही जाती है। इस प्रमा का विषय-सम्बन्ध नेत्रादि इन्द्रियों द्वारा उत्पन्न होता है, इसलिये इसको 'प्रमाण' कहते हैं।

२ उरोक्त घटादि आकार वाली चित्तवृत्ति का विषय घटादि 'प्रमेय' कहलाता है।

३ पुरुषिनिष्ट बोध फल होने से किसी का करण नहीं है इसलिय वह केवल 'प्रमा' कहलाता है।

४ बुद्धि-प्रतिबिम्बित चेतन जो इस प्रमा का श्राश्रय है वह प्रमाता कहा जाता है।

५ स्रोर बुद्धि-वृत्ति उपिहत जो शुद्ध चेतन है वह साची है।

अनुमान-प्रमाण —लिङ्ग-लिङ्गी, साधन-साध्य अथवा काये-कारण के सम्बन्ध से जो यथाथे झान उत्पन्न हो, उसे अनुमान कहते हैं। अनुमान तीन प्रकार का होता है: पूर्वेबत्, रोषवत् और सामान्यतोदृष्ट।

े र पूर्ववत्—जहाँ कारण को देखकर कार्य का श्रतुमान हो, जैसे बादली को देख कर होने वाली वर्षा का श्रतुमान।

२ शेषवत्—कार्य से कारण का श्रतुमान, जैसे नदी के मटीले पानी को देखकर प्रथम हुई वर्षा का श्रतुमान।

े सामान्यतोद्ध—जो सामान्य रूप से देखा गया हो परन्तु विशेष रूप से न देखा गया हो, जैसे घट (बनी हुई मिट्टी का घड़ा ) को देखकर उसके बनाने वाले कुन्हार का श्रतुमान । क्योंकि प्रत्येक बनी हुई वस्तु का कोई चेतन निमित्त-कारण सामान्य-रूप से देखा जाता है।

श्रतुमान के सम्बन्ध में इतना जान लेना श्रावश्यक है कि लिङ्ग-लिङ्गी श्रर्थात् साधन-साध्य का जिस धर्म-विशेष के साथ सम्बन्ध होता है वह व्याप्ति कहलाता है।

साध्य का जिस धर्मनवराष के साथ सम्बन्ध हाता है वह व्याप्ति कहलाता है। अग्रेर ऐसे सम्बन्ध होने के झान को व्याप्ति-झान कहते हैं। लिङ्ग के प्रत्यत्त होने पर अप्रत्यत्त लिङ्गी का इस व्याप्ति-झान से अनुमान किया जाता है। जैसे धूम व अग्नि के सम्बन्ध होने कं झान से विशेषरूप से धूम को देखकर यह निश्चय करना कि जहां ऐसा धूम होता है वह बिना अभि के नहीं होता, इस व्याप्ति-ज्ञान से धूम के प्रत्यत्त होने से श्रप्रत्यत्त अभिका जानना अञ्चयान है।

श्रातुमान का मूल प्रत्यत्त ही है, क्योंकि पूर्वप्रत्यत्त द्वारा श्रातुमान होता है। यदि प्रत्यत्त विकार दोष-संयुक्त हो तो श्रातुमान भी मिथ्या हो जाता है। इन्द्रिय व श्रयं के सिंभकर्ष से उत्पन्न भ्रान्ति-दोष से रहित ज्ञान प्रत्यत्त कहलाता है। भ्रान्ति-दोष के निम्न कारण होते हैं:—

१ विषयदोष - पदार्थ इतनी दूर हो जिससे यथार्थ ज्ञान में भ्रम उत्पन्न हो; पदाथ ऐसी अवस्था में रक्खा हो जिससे यथार्थ ज्ञान में भ्रान्ति उत्पन्न हो। द्रष्टा और दृश्य के मध्य में शीशा श्रादि कोई ऐसी वस्तु श्रा जावे जिससे दृश्य श्रपने वास्तविक रूप में न दिखलाई सके।

२ इन्द्रिय-दोष — जैसे काम्ल (पीलियां ) रोग वाले को सब वस्तुएँ पीली दीखर्ता हैं ।

३ मनोदोष—मन के श्रसावधान तथा श्रक्षिर होने से पदार्थका ठीक-ठीक ज्ञान नहीं होता है।

हान्द्र-प्रमाण — अलौकिक विषय में वेद ही प्रमाण हो सकते हैं, इसीलिये इस प्रमाण का नाम आगम प्रमाण है। वेद के आश्रित जो ऋषि, मुनि और आवार्यों के वचन हैं वे भी इसी प्रमाण के अन्तर्गत हैं। लौकिक विषय में भी आप्तपुरुष ही प्रमाण हां सकते हैं। भाप्त-पुरुष तत्त्ववेता होते हैं, जिनके जानने और कहने में (ज्ञान और क्रिया में) कोई दोष नहीं होता, अर्थात् जिनका ज्ञान आन्ति-दोष (जिसका अनुमान-प्रमाण के सम्बन्ध में वर्णन कर दिया है) से युक्त न हो तथा जिनमें विप्रलिप्सा (धोखे में डालने का) दोष न हो।

कई श्राचार्यों ने उपमान, श्रर्थापित, सम्भव, श्रभाव, ऐतिह्य श्रीर संकत को श्रलग प्रमाण माना है, जैसे मीमांसा ने प्रत्यस्, श्रनुमान, श्रागम, उपमान, श्रनुपलिय (श्रभाव) श्रीर श्रर्यापित ये छः प्रमाण माने हैं; न्याय ने प्रत्यस्, श्रनुमान, श्रागम श्रीर उपमान ये चार प्रमाण माने हैं। किन्तु दर्शनकारों में प्रमाण के सम्बन्ध में यह कोई विशेष मतभेद नहीं है। केवल स्थूल बुद्धिवालों को वर्णन शैली की बाह्य प्रणाली को देखकर श्रविवेक के कारण परस्पर विरोध होने का श्रक होता है क्योंकि यह सब इन तीनों प्रमाणों के श्रन्दर ही झा जाते हैं। जैसे प्रसिद्ध पदार्थ के साइश्य से साध्य के साधने को 'उपमान'' कहते हैं; बह श्रनुमान के श्रन्दर श्राजाता है। जो बात श्रथे से निकल श्रावे उसे 'श्रश्मीपत्ति' कहते हैं; जैसे राम के घर पर यदि उसे पुकारें श्रीर उत्तर मिले कि 'वह घर नहीं हैं', तो यहाँ 'श्रायान् बाद हैं', यह श्रान-श्राप झात हो जाता है। यह भी श्रनुमान के श्रन्दर श्रा जाता है। एक बात से दूसरी बात का जहाँ सिद्ध होना सम्भव हो उसे 'सम्भव' कहते हैं। जैसे 'राम करोइपित है' इससे लखपित होना सिद्ध है। यह भी श्रनुमान के श्रन्तां है। पर बस्तुतः यह प्रत्यक्ष ही है, क्योंकि जिस वस्तु का झान जिस इन्द्रिय से प्रत्यक्ष होता है। पर बस्तुतः श्रा प्रत्यक्ष ही है, क्योंकि जिस वस्तु का झान जिस इन्द्रिय से प्रत्यक्ष होता है। एक काल श्री है 'ऐतिह्य'—

समाधिपार्व

'जो परम्परा से कहते चले आते हों'। इनमें कहने वाले का निश्चय न होने से यह झान संशय वाला होता है, इसलिये यह प्रमाण नहीं। और यदि कहने वाले का आस-पुरुष होना निश्चय हो जावे तो शब्द-प्रमाण के अन्दर आ जाता है। नियत इशारों से अपने अभिप्रायों के एक-दूसरे पर प्रकट करने को 'संकेत' कहन हैं। यह भी अनुमान के अन्दर आजाता है, क्योंकि संकेत नियत किया हुआ चिह्न हैं। इस प्रकार तान ही प्रमाण सिद्ध होत हैं जो सांख्य तथा योग।चार्यों ने माने हें। अन्य सब इन्ही के अन्तरोत हो जाते हैं।

संगति-विपर्यय-वृत्ति का वर्णन करते हैं:-

## विपर्ययो मिथ्याज्ञानमतद्रूपपतिष्ठम् ॥ 🕿 ॥

हाच्द्रार्थ — विपयेयः = विपर्यय । मिथ्याझानम् = मिथ्या झान है । श्र-तद्द-रूप-प्रति-ष्ठम् = जो उसके (पदार्थ के ) रूप में प्रतिष्ठित नहीं है श्रर्थात् जं। उस पदार्थ के वास्तविक रूप को प्रकाशित नहीं करता है।

अन्वयार्थ - विषयेय मिध्या-ज्ञान है जो उस पदार्थ के रूप में प्रतिष्ठित नहीं है।

व्याख्या—सूत्र में 'विपयेय' लक्त है, 'मिण्था-ज्ञान' लक्त्या है और 'श्रतदृरूप प्रतिष्ठिष्ट्' हेतु है। 'श्रतदृरूप प्रतिष्ठम्' विकल्प कृषि में भी हेतु (कारण्) है। इसलिये विकल्प कृषि में श्रातिव्याप्तिदोष के निवारणार्थ श्राथात् विकल्प सं विपयेय में भिकता दिखलाने के लिये, विपयेय कृषि के लक्त्या में मिण्या-ज्ञान पद दिया गया है।

विषय के समान श्राकार से परिएत चित्तवृत्ति को प्रभागः; श्रौर विषय से विलच्च ए

श्राकार से परिएत चिरावृत्ति को विपर्यय समभाना चाहिये।

मिध्या-ज्ञान श्रर्थान् जैसा श्रर्थ न हो वैसा उत्पन्न हुआ ज्ञान विपर्यय कहलाता है। जैसे सीप में चाँदा का ज्ञान, रज्जु (रस्सी) में सर्प का श्रथवा एक चन्द्र में द्विचन्द्र का ज्ञान । क्योंकि वह उसके रूप में प्रतिष्ठ (श्वित) नहीं होता । श्रर्थान् उसके श्रसली रूप को प्रकाशित नहीं करता । जो ज्ञान वस्तु के यथार्थ रूप से कभी भी न हटकर वस्तु के यथार्थ रूप को ही प्रकाशित करता है वह 'तद् रूप प्रतिष्ठित' वस्तु के रूप में प्रतिष्ठित (श्वित) होने के कारण सत्य-ज्ञान, यथार्थ ज्ञान श्रर्थान् प्रमाण कहलाता है। जहां वस्तु श्रन्य हो श्रीर चित्ता हो ते के कारण सत्य-ज्ञान, यथार्थ ज्ञान श्रर्थान् प्रमाण कहलाता है। जहां वस्तु श्रन्य हो श्रीर चित्ता की पृत्ति इस वस्तु के यथार्थ रूप में प्रतिष्ठित (श्वित) नहीं होती है। इसलिये वह श्वतद् रूप प्रतिष्ठित होने के कारण विपर्यय-ज्ञान कहलाता है। मान यह है कि जिस प्रकार पिघली धातु किसी सौं में ढाल देने से वैसे ही श्राकार की हो जाती है श्रीर वैसे ही श्राकार को धारण कर लेती है, तैसे ही श्रित्र भी बाह्य वस्तु से सम्बद्ध हुआ संयुक्त वस्तु के समान श्राकार से परिणत हो तदाकार हो जाता है। यह चित्त का विवयाकार परिणाम ही प्रमाण-ज्ञान वा प्रमाण-ज्ञात कहलाता है। यह वित्त का विवयाकार परिणाम ही प्रमाण-ज्ञान वा प्रमाण-ज्ञात कहलाता है। यह वित्त का विवयाकार परिणाम ही प्रमाण-ज्ञान वा प्रमाण-ज्ञात से विलक्षण श्रथवा विपरीत हो जाते वे ते वह वस्तु का श्राकार-दोष विशिष्ट होने से खकर में श्रमतिष्ठित हुआ दृष्ति कहलाता है। इसी प्रकार यदि वस्तु के श्राकार से चित्त की दृष्ति श्रिसी दोष के कारण

विलच्च अथवा विपरीत अथवा भित्र प्रकार की हो जावे तो वह वृत्ति का आकार भी बस्तु के समानाकार न होने से स्वरूप में प्रतिष्ठित न होने के कारण दृषित, मिथ्या वा आन्ति-क्वान कहा जाता है, जैसा कि सीप में चाँदी का ज्ञान, रस्सी में सर्प का ज्ञान अथवा एक चन्द्र में द्विचन्द्र का ज्ञान। किसी वस्तु से विलच्चण अथवा विपरीत चित्त के आकार को ही विपर्यय-ज्ञान कहते हैं। अर्थात् विषय के समानाकार से परिण्यत चित्त्ववृत्ति को प्रनाण और विषय से विलच्चण अथवा विपरीत अथवा भिन्न आकार से परिण्यत चित्त्ववृत्ति को विपर्यय कहते हैं।

अथवा जो ज्ञाम निज-रूप में प्रतिष्ठित नहीं है वह अतद्-रूप-प्रतिष्ठ कहा जाता है। अर्थात् सीप में जो सीप का ज्ञान, रज्जु में जो रज्जु का ज्ञान और चन्द्र में जो एकचन्द्र ज्ञान है वह निज-रूप में प्रतिष्ठित होने से प्रमाण-ज्ञान है, और जो सीप में चाँदी का ज्ञान, रज्जु में सप का ज्ञान वा एक चन्द्र में द्विचन्द्र का ज्ञान है वह उत्तर (अपले) काल में होने वाले यथार्थ ज्ञान से वाधित होने के कारण निज-रूप में अप्रतिष्ठित है क्योंकि उत्तर-कालिक (आगे होने वाला) ज्ञान स्वरूप से प्रच्युत कर उसकी प्रतिष्ठा को भङ्ग करने वाला है। इसलिए रज्जु-विषयक रज्जु-ज्ञान किसी ज्ञान से वाधित न होने से स्वरूप-प्रतिष्ठित होने के कारण प्रमाण है और रज्जु-विषयक सर्प-ज्ञान है। स्वरूप में अप्रतिष्ठित होने के कारण विषयेय-ज्ञान है।

जिस प्रकार विषयंय-झान रूपाप्रतिष्ठित है वैसे ही संशय भी उत्तरकालिक ज्ञान से बाधित होने से रूपाप्रतिष्ठित है। इसलिय संशय भी विपर्यय के व्यन्तगेन है।

यह विपर्यय-संज्ञक (नामवाली) चित्त की ग्रति ही श्रविद्या कही जाती है। इस लिय श्रविद्या-संज्ञक विपयेय ज्ञान, श्रविद्या, श्रास्तिता, राग, द्वेष श्रीर श्रमिनिवेश भेद से पाँच प्रकार का है जिनका पञ्चक्लेश के नाम से (२-३) में वर्षान किया जायगा। भेद फेवल इतना है कि यह विपर्यय चित्त की एक ग्रुत्ति रूप है श्रीर क्लेश ग्रुत्तियों के संस्कार रूप होते हैं।

टिप्पणी—श्रिषचा, श्रस्मिता, राग, द्वेष श्रीर श्रिभिनिवेश क्लेशों के ही सांख्य-परिभाषा में कम से तमस् मोह, महामोह, तामिस्र श्रीर श्रन्धतामिस्र नामान्तर हैं।

# तमो भोहो महामोहस्तामिस्रोह्मन्थसंह्रकः । अविद्या पंचपर्वेषा सांख्ययोगेषु कीर्तिता॥

अर्थ – तमस् (श्रविद्या), मोह (श्राह्मिता), महामोह (राग), तामिस्न (द्वेष) और धान्धनामिस्न (श्रमिनिवेदा), यह सांख्य श्रीर बोग में पंचपनी श्रविद्या कही गई है। यह तमस् श्रादि श्रवान्तर भेद से बासठ पकार के हैं, जैसा कि सांख कारिका में बतलाया है।

> भेदस्तमसोऽष्टविषो मोहस्य च दशविषो महामोहः । तामिस्रोऽष्टादशघा तथा भवत्यन्थतामिस्रः ॥ ( सा॰ का॰ ४८ )

अर्थ-तमस् और मोह का आठ आठ प्रकार का भेद है। महामोह दश प्रकार का है। तामिस्र और अन्यतामिस्र अठारह अठारह प्रकार के हैं।

तमस् ( अविद्या ) — प्रधान, महत्तत्व, अहङ्कार, और पाँच तन्मात्राएँ; इन आठ अनात्म प्रकृतियों में आत्मभ्रान्ति रूप अविद्या —संज्ञक तम आठ विषय वाला होने से आठ प्रकार का है।

मोह ( श्रस्मिता )—गौएफत रूप श्रिएमा—महिमा श्रादि श्राठ ऐश्रयों में जो परम पुरुषार्थ भ्रान्तिरूप झान है वह श्रस्मिता—संज्ञक मोह कहलाता है। यह भी श्रीएमा श्रादि ( ३-४५ ) के श्राठ भेर से श्राठ प्रकार का है।

माहमाह (राग) — शब्द स्पर्श, रूप, रस, गन्ध संज्ञक लौकिक स्त्रौर दिव्य विषयों में जो ऋतुराग है वह राग संज्ञक महामोह कहा जाता है। यह भी दश विषय वाला होने

से दश प्रकार का है।

तामिस्न ( हेष ) उपरोक्त आठ ऐश्वयों और दश विषयों के भोगार्थ प्रवृत्त होने पर किसी प्रतिबन्धक से जो इन विषयों के भोगलाभ में विन्न पड़ने से जो प्रतिबन्धक विषयक हेष होता है वह तामिस्न कहलाता है । वह नामिस्न आठ ऐश्वयों और दिव्य अदिव्य दश विषयों के प्रतिबन्धक होने से अठारह प्रकार का है ।

अन्धतामिस्न (श्रमिनिवैश)—श्राठ प्रकार के ऐश्वर्च श्रीर दश प्रकार के विषय-भोगों के उपस्थित होने पर भी जो चित्त में यह भय रहता है कि यह सब प्रतयकाल में नष्ट हो जायेंगे; यह श्रमिनिवैश श्रन्धतामिस्न कहलाता है। श्रमिनिवैश-रूप श्रन्धता -मिस्न भी उपर्युक्त श्रठारह के नाश का भय-रूप होने से श्रठारह प्रकार का है।

यह सब अज्ञान-मूलक और दुःख जनक होने से अज्ञान, श्रविद्या, विपर्ययःज्ञान, भिध्याज्ञान, भ्रान्तिज्ञान और क्लेश श्रादि नामों से कहे जाते हैं।

विशेष वक्तव्य — विपर्यय वृत्ति किस प्रकार श्रविलष्ट रूप हो सकती है ? इस शंका को बहुआ जिज्ञासुओं से सुना गया है । इसिलये उसके कुछ उदाहरणों को यहाँ दे देना श्रावश्यक प्रतीत होता है । यह सारा त्रिगुणात्मक जगत् 'श्रविद्या है' । 'माया है', 'खप्त है', 'शुन्य है', 'विज्ञान है' इत्यदि कल्पनायें 'श्रविद्यावादों', 'मायावादों', 'स्वप्नवादों' 'शृत्यवादों' 'विज्ञानवादों', इत्यादियों की श्रममृतक, श्रयथार्थ श्रीर विपर्यय रूप है क्योंकि त्रिगुणात्मक जड़तत्व को 'श्रविद्या' 'माया' श्रथवा 'शृत्यं मानने में उसी के श्रन्तर्गत होने के कारण सारे वेद शास्त्र, साधन, सम्पत्ति, पुरुषार्थ, योग श्रथ्यास श्रीर ख्रयं ये सिद्धान्त श्रीर युक्तियां भी 'श्रविद्या' 'माया' स्वप्न श्रथवा शृत्य रूप होकर विपर्यय सिद्ध होंगी श्रीर सारे सांसारिक तथा पारथार्मिक व्यवहार दृषित हो जायंगे । इसिलये त्रिगुणात्मक जड़तत्व को 'श्रविद्या' 'माया' स्वप्न' श्रथवा शृत्य मानना विपर्य वृक्ति है । वास्तव में इस त्रिगुणात्मक जड़तत्व को श्राव्या पारथार्मिक व्यवहार दृषित हो प्रमाण वृक्ति है । इस श्रनात्म तक्त्व में श्रात्मा का मान होना श्र्यात् उसमें श्रात्म श्रथात स्वत्त्व मानना हो प्रमाण वृक्ति है । इस श्रनात्म तक्त्व में श्रत्यन्त का स्वर्य श्रथात श्रथात स्वर्य श्रथात स्वर्य श्रथात स्वर्य श्रविद्य श्रयोजन श्रीर पर्म किए स्वर्य ही ही । इस श्रवात्म का सुक्य प्रयोजन श्रीर पर्म

पुरुषार्थ है । इसिलये उपर्युक्त 'कविद्यावादी' 'भायावादी' स्वप्नवादी' और 'ग्रन्यवादियों' की विपर्थय पुक्त बाह्य वाद विद्याद को छोड़कर अन्तर्मुख होते समय जड़ तत्त्व से आत्म-अध्यास हटाने में साधन रूप से जब सहायक हो तो अक्लिए रूप धारण कर लेती है । इसी प्रकार विद्यान अर्थात् चित्त, आत्मा को बाह्य जगत दिखलाने के लिये त्रिगुणात्मक करण अर्थात् साधन रूप ही है। इसलिये अतिरक्त बाह्य जगतकोन मानना भी विपर्यय है। किन्तु अन्तर्भुख होते समय जब साधन रूप से जड़ तत्त्व से आत्म अध्यास हटाने में सहायक हो तब यह विपर्यय पुक्ति भी अक्लिए रूप धारण कर लेती है।

संगति विकल्प-वृत्ति का लक्त्या बतलाते हैं:

### शब्दाज्ञानानुपाती बस्तुशून्यो विकल्पः ॥ ६ ॥

शब्दार्थ—शब्द-झान-श्रजुपाती = शब्द से उत्पन्न जो झान; उसका श्रजुगामी श्रर्थात् उसके पीछ चलने का जिसका स्थभाव है (श्रीर जो); वस्तुग्रून्यः = वस्तु से शृत्य है, वस्तु की सत्ता की श्रपेता नहीं रखता है श्रर्थात् जो निर्विषय है (इस प्रकार का झान ); विकल्प = विकल्प कहलाता है।

अन्वयार्थ—शब्द से जलन जो ज्ञान; उसके पीछं चलने का जिसका स्वभाव हो स्वीर जो वश्तु की सत्ता की स्वपैक्षा न रखता हो स्वर्थात् जो निर्विषय हो; इस प्रकार का ज्ञान विकल्प कहलाता है।

ब्याल्या-गाँद के ज्ञान के अनन्तर उदय होने वाला जो निर्विषयक चित्त का तदाकार परिगाम है वह विकल्प वृत्ति कहलाता है। यह वृत्तिनिर्विषयक होने के कारण प्रमाणवृत्ति से भिन्न है, और यह विपर्यय वृत्ति भी नहीं है क्योंकि बोध होने पर भी इसका व्यवहार चलता रहता है। जैसे 'पहच का चैतन्यरूप है' ऐसे शब्द ज्ञान के अनन्तर जो 'पुरुष का चैतन्य रूप है, ऐसा चित्त का तदाकार परिणाम विकल्प वृत्ति है, क्योंकि इस पत्ति में परूष विशेषगा-रूप श्रीर चैतन्य विशेष्य-रूप भासता है। परन्त जैसे 'अश्व का घोडा' कहने से एक ही पदार्थ में विशेषण-विशेष्य-भाव सम्भव नहीं है. वैसे ही परुष में जो कि चैतन्य ही है विशेषगा-विशेष्य-भाव नहीं है। इसलिये 'परुष का चैतन्य रूप हैं। यह ज्ञान निर्विषय होने से विकल्पयति-रूप है। 'चैतन्य ही पुरुष हैं। ऐसा बोध होने पर भी । पुरुष का चैतन्य रूप हैं। ऐसा व्यवहार होता है। इस ने यह विपर्ययवृत्ति रूप नहीं है। इसी प्रकार 'अनुत्पत्तिधर्मा पुरुषः' इस शब्दज्ञान के अनन्तर 'उत्पत्तिरूप धर्म के अभाव वाला पुरुष हैं ऐसा जो ज्ञान उदय होता है वह भी विकल्प-वृत्ति है, क्योंकि भाव-पदार्थ से अन्य कोई अभाव-पदार्थ नहीं है । इसलिये पुरुष में उत्पत्ति-रूप धर्म के अभाव का जान निविषयक है। ऐसा बोध होने पर भी कि 'भाव-पदार्थ से ऋिरक्त कोइ स्रभाव-पदार्थ नहीं हैं उक्त शब्द-इ:न के बल से 'अनुत्पत्तिधर्मा पुरुष:' ऐसा व्यवहार होता ही रहता है। इसलिये 'अनुत्पत्तिभर्मा पुरुषः' 'उत्पत्ति-धर्म के अभाव वाला पुरुष है' यह विपर्ययरूप नहीं है किन्त विकल्पवृत्ति-रूप है।

इसी प्रकार 'राहु का शिर' 'काठ की पुतली' यह झान भी विकल्पवृत्ति है, क्योंकि 'राहु और शिर' 'काठ और पुतली' का भेद नहीं है। यह झान भी निर्विषयक होने से विकल्प है। प्रमाण, विपर्यय और विकल्प-वृत्ति के भेद को सरल शब्दों में यों सममना चाहिए कि प्रमाण वस्तु के यथार्थ झान को कहते हैं, जैसे सीप में सीप का झान। यह यथार्थ झान वस्तु के रूप में प्रतिष्ठित होता है जैसे सीप में सीप का झान प्रतिष्ठित है अर्थात् स्थिर है, ठहरा हुआ है, वाध अर्थात् अर्थार, हटने वाला नहीं। चित्ता में ऐसे तदाकार परिणाम को प्रमाणवृत्ति कहते हैं। विपर्यय वस्तु के मिथ्या-झान को कहते हैं जैसे सीप में चाँदी का झान प्रतिष्ठित नहीं है, अर्थिय है। सीप के यथार्थ झान हो जाने पर इसका बाध हो जाता है अर्थात् सीप में चाँदी का मिथ्मा-झान हट जाना है। चित्त में ऐसे तदाकार परिणाम को विपर्ययवृत्ति कहते हैं। विकल्प इन दोनों से विलल्लण है। यह वस्तु का यथार्थ झान नहीं है, क्योंकि निर्विषय होता है, अर्थात् कोई वस्तु इस झान का विषय नहीं होती, किन्तु यह केवल शब्दझान के अनन्तर उदय होता है। यह इसमें प्रमाण से भिन्नता है। यह किवल शब्दझान भी नहीं है, क्योंकि जो लोग जानते हैं कि पुरुष और चैतन्य भिन्न-भिन्न नहीं हैं के भी ऐसा ही व्यवहार करते हैं। यह इसमें विपर्यय से भेद है।

साधारण लोगों को जिसमें बाधनुद्धि उदय हे वह विपर्यय; और निपुण विद्वानों को विचार द्वारा जिसमें बाधन्त्वान हो वह विकल्प समम्मना चाहिये। यह विकल्पवृत्ति वहाँ होती है जहाँ अभेद में भेद वा भेद में अभेद आरोप किया जाता है। जैसे पुरुष और चैतन्य, राहु और किर, काठ और पुतली; दो दो वस्तु नहीं हैं तथापि इस अभेद में भेद आरोप किया जाता है। लोह और आग, अथवा पानी और आग दो दो वस्तु हैं, तथापि 'लोहे का गोला जलाने वाला है', अथवा 'पानी से हाथ जल गया' इस कथन से भेद में अभेद आरोप किया जाता है।

'ऋहं गृत्ति भी एक विकल्प-गृत्ति ही है, क्योंकि इसमें चेतन और ऋहङ्कार के भेव में अभेद आरोप किया जाता है, पता, घड़ी, दिन, मास आदि की ज्ञानरूप गृत्तियाँ भी विकल्प गृत्तियाँ हैं, क्योंकि चाणों के भेद में ऋभेद का आरोप किया जाता है (३।५२)।

गौ खादि शब्दों में शब्द, अर्थ और ज्ञान के भेद में अभेद से भासने वाली पृत्ति भी विकल्प-पृत्ति ही है जिसकी (१।४२) में 'सवितकें समापत्ति' संज्ञा की है।

टिप्पणि विज्ञानभिक्ष ने इस सूत्र का ऋथे निम्न प्रकार किया है:-

शब्न झान-अनुपाती = शब्द और झान जिसके पीछे आते हैं। वश्तु-श्रन्थः = और वस्तु से जो शुन्य है। वित्पः = वह विकत्प है। अर्थात् यह झान वस्तु से शून्य है: ऐसा जानने वाले विवेकी भी ऐसा ही कहते और समभते हैं।

संगति--- निद्रा-वृत्ति का स्वरूप बतलाते हैं :--

#### श्रभावप्रत्ययालम्बना वृत्तिनिद्राः ॥१०॥

शप्टरार्थ—च्यभाव-त्रत्यय-व्यावम्बना = (जामत तथा स्वाप्नावस्था की वृत्तियों के) स्रभाव की प्रतीति को चाश्रय करने वाली । वृत्तिः = वृत्ति । निद्रा = निद्रा है । अन्वयार्थ—( जाप्रत तथा स्वप्नावस्था की वृत्तियों के ) स्रभाव की प्रतीति को आश्रय करने वाली वृत्ति निद्रा है ।

व्याख्या - निद्रा 'वृत्ति' ही है; इसको सूचित करने के लिये सूत्र में वृत्ति प्रहरण है। कई त्राचार्य निद्रा को वृत्ति नहीं मानते हैं, किन्तु योग के आचार्य त्रास्मक्षिति से त्रातिरिक्त चित्त की प्रत्येक त्रावस्था को वृत्ति ही मानते हैं।

'श्रभाव' शब्द से जाव्रत् श्रौर स्वप्नावस्था की वृत्तियों का श्रभाव, श्रथवा गाव्रत्

श्रीर स्वप्न की वृत्तियों के अभाव का हेतु तमोगुए। को जानना चाहिये।

रजोगुण का धर्म क्रिया श्रीर प्रश्नुत्त है। जावन् श्रवस्था में चित्त में रजोगुण प्रधान होता है। इसलिय वह सत्त्वगुण को गौण-रूप से श्रपना सहकारी बनाकर श्रिक्षिर रूप से क्रिया में श्रप्नीत् विपयों में प्रवृत्त करने में लगा रहता है। तमोगुण का धर्म स्थिति, द्वाना, रोकना श्र्यात् प्रकाश श्रीर क्रिया को रोकना है। सुपुित-श्रवस्था में तमोगुण रजस तथा सत्त्व को प्रधान-रूप से दवा लेता है। इसलिये चित्त में तमोगुण का ही परिणाम प्रधान-रूप से होता रहता है। उस समय चित्त में श्रभाव की ही प्रतीति हो।ती है। जिस प्रकार एक श्रम्थेर कमरे में सब वस्तुण हिए जाती हैं किन्तु सब वस्तुओं को छिपाने वाला श्रम्थकार दिखलाई देता है, जो वस्तुओं के श्रभाव की प्रतीति कराता है, इसी प्रकार तमोगुण सुपुित श्रवस्था में चित्त की सब पुत्तियों को दवाकर स्वयं स्थिर-रूप से प्रधान रहता है। किन्तु रजोगुण का नितान्त श्रभाव नहीं होता है, तिकक मात्रा में रहता हुआ वह इस श्रभाव की भी प्रतीति कराता रहता है। चित्त के ऐसे परिणाम को निदा-उत्ति कहते हैं।

तत्र चित्त में तमोगुण् वाली, 'मैं सोता हूँ' इस प्रकार की यृत्ति होती है। इस यृत्ति के संस्कार चित्त में उत्पन्न होते हैं, फिर उससे स्पृति होती है कि 'मैं सोया और मैंने कुछ नहीं जाना'। यहाँ पर इतना विशेष यह भी जान लेना कि जिस निद्रा में सत्त्वगुण् के लेश सहित तमोगुण् का प्रचार होता है, उस निद्रा से उठकर पुरुष को 'मैं सुख से सोया, मरा मन प्रसन्न है और मेरी प्रज्ञा स्वच्छ है' इस प्रकार की स्पृति होती है, और जिस निद्रा में रजोगुण् के लेश सहित तमोगुण् का सभ्वार होता है उससे उठने पर इस प्रकार की स्पृति होता है : 'मैं दुखपूर्वक सोया, मेरा मन श्राध्यर और घूमता-ता है'; और जिस निद्रा में केवल तमोगुण् का प्रावस्य होता है तो उससे उठने पर 'मैं बेसुध सोया, मेरे शरीर के श्रद्ध भारी हो रहे हैं, मेरा चित्त व्वाकुल है' इस प्रकार की स्पृति होती है। यदि उस यृत्ति का प्रत्यन्त न हो तो उसके संस्कार भी न हों, और संस्कारों के न होने से स्पृति भी नहीं हो सकती। इसलिए निद्रा एक यृत्ति हो माना है।

जाप्रत् खप्न मुषुप्तंच गुरातो बुद्धि वृत्तयः ।

जाव्रत, स्वयन और निद्रा ये गुणों से बुद्धि की वृत्तियां हैं। एकाव्रता के तुस्य होते हुए भी निद्रा तमोमयी होने से सबीज तथा निर्वीज-समाधि की विरोधनी है इसलिए रोकने योग्यहै। नका तथा क्लोरोकार्म आदि से उत्पन्न हुई मृर्छित अवस्था भी निद्रा-दृत्ति के ही अन्तर्गत है।

विद्योष विचार--सुषुप्ति तथा प्रलय-काल में तमागुरा प्रधान श्रन्थकार में वित्त का लयहोता है; श्रीर श्रासम्प्रज्ञात समाधि की श्रवस्था मे श्रविद्या त्रादि क्लेशों से रहित पुरुष के निज-रूप में चित्त श्रवस्थित रहता है श्रीर पुरुप स्वरूप में श्रवस्थित होता है।

सुपुति व्यप्टि-चित्तों की अवस्था है और प्रलय समप्टि-चित्त अर्थात् महत्व की सपति है।

असम्प्रज्ञात-समाधि में चित्त में संस्कार-शेष अथात् निरोध के संस्कार रहते हैं जिनके दुर्बल होने पर न्युखान अवस्था में लौटना होता है। कैवल्य (मुक्ति) में संस्कार शेष भी निवृत्त हो जाते हैं इसलिय पुनः अवृत्ति नहीं होती।

टिप्पणी - 'प्रत्यय' पद का अर्थ ज्ञान, प्रतीति, बृत्ति तथा कारण के भी हैं। बाचस्पति मिश्र ने भत्यय पद का 'कारण' रूप अर्थ मानकर सूत्र का निम्न प्रकार अर्थ किया है:— जाम्रत् तथा स्वप्न की बृत्तियों के अभाव का प्रत्यय (कारण) जो बुद्धिनिष्ठ सत्त्वगुण का आन्छादक तमोगुण व अज्ञान है आलम्बन (विषय) जिस चित्तवृत्ति का, वह निद्रा कहलाती है।

संगति - क्रम से प्राप्त स्मृति का वर्णन करते हैं:-

### श्रज्ञभूतविषयासम्प्रमोषः स्मृतिः ॥११॥

राव्यार्थ—अनुभूत = अनुभव किये हुए, जाने हुए। विषय = (किसी) विषय का। असम्प्रमोषः = जो जुराया हुआ न हो (फिर चित्त में) उससे अधिक का नहीं, किन्तु आरोह-पूर्वक तन्मात्र विषयक ज्ञान होना। स्मृतिः = स्मृति है।

अन्वयार्थ → अनुभव किये हुए विषय का फिर चित्त में आरोह-पूर्वेक उससे झिंबक नहीं किन्तु तन्मात्र-विषयक झान होना स्मृति हैंॐ।

व्याख्या—स्पृति से भिन्न ज्ञान का नाम श्रमुभव है श्रमुभव से ज्ञात (जानी हुई) वस्तु को श्रमुभ् कहते हैं। जब किसी दृष्ट श्रथवा श्रुत (देखी वा सुनी हुई) श्रादि वस्तु का ज्ञान होता है तब एक प्रकार का उस श्रमुभ् वस्तु का तदाकार संस्कार चित्त में श्रमुरित हो जाता है। किर जब किसी समय में उद्बोधक सामग्री के उपस्थित होने पर वह चित्तवृत्ति, संस्कार-प्रफुद्धित हो जाती है तब वह श्रमुभूत पदार्थ के श्राकार से चित्त को रंगकर तदाकार ही चित्त का परिणाम कर देती है। यह श्रमुभूत पदार्थ विषयक चित्त का तदाकार परिणाम स्पृति-वृत्ति कहलाता है। प्रणाम, विपर्यय श्रीर विकल्प द्वारा जाग्रत श्रवस्था में जिस किसी वस्तु को श्रमुभव करते हैं तो उस श्रमुभव

ॐ विद असस्प्रसोयः के अर्थ 'न स्त्रोया जाना' छ्यायं तब स्वत्र के यह अर्थ होंगे "अधुभव किये हुये विषय का न स्त्रोया जाना अर्थात् किसी अभिन्यंजक को पाकर संस्कार-अपु्रिश्चित हो जाना स्त्रुति है"

से चित्त पर संस्कार पड़ते हैं। उन संस्कारों से रमृति होती है। अनुभव-सदश संस्कार होते हैं और संस्कार-सदश समृति होती है। निद्रा में अभाव का अनुभव होता है उसके संस्कार से भी उसके सदश समृति होती है। स्मृति का विषय अनुभूति से कम अथवा उसके बराबर हो सकता है, उससे आथक नहीं हो सकता है, स्वप्त भी जामत अवस्था के अनुभूत पदार्थों की स्मृति है। इसमें जामत के समर्तव्य विषय भी त्रखलाई देते हैं किन्तु वे सब काल्पत होते हैं। इसमें जामत के समर्तव्य विषय भी त्रखलाई देते हैं किन्तु वे सब काल्पत होते हैं। इसमें आवित-स्मतंत्र्व्य-स्मृति कहते हैं। जामत अवस्था में जो स्मृति होता है। उसमें समतंत्र्य विषय नहीं दिखलाई देता; किन्तु हमको आवित-स्मतंत्र्य-स्मृति कहते हैं। जामत अवस्था में जो स्मृति होता है। उसमें समतंत्र्य विषय नहीं दिखलाई देता; किन्तु हमको ज्ञान होता है कि हम स्मरण कर रहे हैं; यह वास्तविक स्मृति है। इसको अभावित-स्मतंत्र्य-स्मृति कहते हैं। स्मृति को सब स अन्त में लिखने का कारण यह है कि यह श्वान्त प्रमाण, विपर्थय, विकल्प, निद्रा और स्मृति के अनुभव-जन्य संस्कारों से उत्पन्न होती है।

सम्प्रमोष नाम "मुष स्तेय" धातु से तस्करता स्तेय अर्थात् चोरी का है इसलिये असम्प्रमोष का अर्थ तस्करता का अभाव है। जिस प्रकार लोक में पुत्र के लिये पिता से आई। दुई वस्तु का प्रह्मण करना असम्प्रमोष, अस्तय अर्थात् चोरी नहीं है "कितु दूसरों की आई। दुई वस्तु महम्म करना (चारी) है, इसी प्रकार अनुभव, स्मरण-ज्ञान का पिता है क्योंकि स्मरण-ज्ञान अनुभव से ही उत्पन्न होता है। अनुभृत विषय अनुभव द्वारा छोड़ी दुई सम्पत्ति के तुल्य है। इसलिय स्मरण-ज्ञान का अनुभृत विषय से अधिक प्रकाश करना सम्प्रमोप (चोरा) अर्थात् स्मरल नहीं है। कवल अनुभृत विषय को ही उसके बराबर अथवा उससे न्यून (कम) प्रकाश करना (अधिक नहीं) असम्प्रमोप है अर्थात् स्मृति है। इसलिये स्मृति का विषय अनुभृत विषय से कम हो सकता है, अधिक नहीं हो सकता।

यहाँ यह शङ्का उत्पन्न होती है कि चित्त जो स्मरण् करता है वह प्रत्यय-मात्र, (ज्ञानमात्र, प्रह्ण-मात्र) का स्मरण् करता है वा प्राग्नमात्र (विषयमात्र ) वा प्राग्न-प्रह्ण् (विषय और ज्ञान) इन दोनों का स्मरण् करता है ? इसका समाधान यह है कि षद्यपि ज्ञान-विषयक अनुभन के अभाव से विषय का ही स्मरण् होना सम्भव है तथापि पूर्व अनुभव को प्राग्न-प्रहण् उभयाकार विशिष्ट होने से उनसे उत्पन्न हुआ संस्कार भी इन दोनों आकारों से संयुक्त होकर प्राग्न-प्रहण् दोनों स्वरूपवाली स्पृति को उत्पन्न करता है एक-विषयक को नहीं। इसलिये ज्ञान-सम्बद्ध विषय का ही स्मरण् होता है; न केवल ज्ञान का और न केवल विषय का अथोत् अनुभव, आकार, स्मरण्; यह तीनों समान ही आकार से भान होते हैं विभिन्न आकार से नहीं। 'अहं घटं-जानािं में पट-विषयक ज्ञानवाला हूँ, इस अनुभव में घट और ज्ञान दोनों का ही भान होता है। इससे अनुभव-जम्य संस्कार भी दोनों विषयों वाला मानना पड़ेगा। इसी प्रकार इस

संस्कार से उत्पन्न होने वाली स्पृति भी दोनों विषयवाली होगी, एक विषयवाली नहीं। इससे यह सिद्ध हुन्ना कि प्राह्म और प्रहण इन दोनों का ही स्पृति प्रकाश करती है, एक का नहीं।

यह स्पृति दो प्रकार की हैं: एक भावित-स्मर्तच्य अर्थात् मिध्या-पदार्थ-विषयक जो कि स्वप्न में होती हैं; और एक अभावित-स्मर्तच्य अर्थात् यथार्थ पदार्थ को विषय करनेवाली जो कि जामत्-काल में होती हैं, जैसा ऊपर ज्याख्या में बतला आये हैं।

यह प्रमाणादि पाँचों भेदवाली उपर्शुक्त सूत्रों में बतलाई हुई वृत्तियाँ सात्त्विक, राजस श्रोर तामस होने से सुख, दुःख श्रोर मोहस्वरूप हैं; श्रोर सुख, दुःख श्रोर मोह क्लेशस्वरूप हैं। इसलिये यह सब वृत्तियाँ ही निरोध करने योग्य हैं। मोह स्वयं श्रविद्या रूप होने से सर्व दुःखों का मूल है। दुःख की वृत्तियाँ स्वयं दुःखरूप ही हैं। सुख की वृत्तियाँ सुख के विषयों श्रीर उनके साधनों में राग उत्पन्न कराती हैं। 'सुखानुशर्या रागः' (रा७) 'सुख-भोग के पश्चात् जो उसकी वासना रहती है वह राग हैं। उन सुख के विषयों श्रीर उनके साधनों में विश्व होने पर देव उत्पन्न होता है 'दुःखानुशर्या देवः' (रा८)। इसलिये क्लेश-जनक सुख, दुःख, मोहस्वरूप होने से सब प्रकार की वृत्तियाँ त्याज्य हैं इनके निरोध होने पर सम्प्र- झात योग सिद्ध होता है। तदनन्तर परवैराग्य के उदय होने से श्रसम्प्रज्ञात-योग सिद्ध होता है।

विशेष विचार: —स्वप्न जागने और सोने के बीच की अवस्था है। सूत्र की व्याख्या में स्वप्न में हमने भावित स्मतंत्र्य अर्थात् मिथ्या पदाथे विषयक स्मृति का होना बतलाथा है। स्वप्न भी अन्तःकरण के गुण भेद से तीन प्रकार के हांत हैं। तामिसक स्वप्न राजसिक स्वप्न और सास्विक स्वप्न। जब स्वप्न में तमोगुण की प्रधानता होती है तब कुछ से कुछ विचित्र स्वप्न विखलाई देते हैं अर्थात् सारी वस्तुएं अक्षिर रूप से दिखलाई देती हैं और जागने पर उनकी कुछ भी ठीक र स्मृति नहीं रहती। यह स्वप्न की अधम अवस्था तामिसक है। जिस समय स्वप्न अवस्था में रजोगुण अधिक होता है उस समय जागृत दशा में देखे हुये पदार्थ ही कुछ रूपान्तर से टिप्टिगोचर होते हैं और उनकी स्मृति जागने पर रहती है। यह स्वप्न की मध्यम अवस्था राजसिक है। ये दोनों प्रकार के स्वप्न भावित स्मर्तव्य स्मृति वाले होते हैं। जो स्वप्न सचे होते हैं अर्थात् जिनका फल सचा होता है वे साखिक कहलाते हैं और यह स्वप्न की उत्तम अवस्था है। यह अधिकतर योगियों को होती है और कभी र साथारण लोगों को भी सस्व के उदय होने पर। तम के दबने और सत्त्व के प्रधान रूप से उदय होने के कारण यह स्वप्न की अवस्था अवस्थात ही एक प्रकार से वितर्कानुगत की भूभि वन जाती है और उस जैसा ही अनुभव होने लगना है। इसिलये इस को भावित स्मर्तव्य स्मृति की कोटि में नहीं रखना चाहिये।

संगति—उपरोक्त सात सूत्रों में पाँचों प्रकार की वृत्तियों का निरूपण् करके स्त्रव भगले सूत्र में उनके निरोध का उपाय बतलाते हैं:—

#### अभ्यासवैराग्याभ्यां तिक्ररोधः ॥ १२ ॥

शब्दार्थ--श्रभ्यास-वैराग्याभ्यां = श्रभ्यास श्रीर वैराग्य से । तत्-निरोधः = उनका ( वृत्तियों का ) निरोध होता है ।

अन्वयार्थ--श्रभ्यास श्रौर वैराग्य से उन वृत्तियों का निरोध होता है।

व्याख्या—चित्तवृत्ति निरुद्ध करने के दो उपाय हैं: ऋभ्यास श्रौर वैराग्य । चित्त का स्वाभाविक बहिर्मुख प्रवाह वैराग्य-द्वारा निवृत्त होता है । ऋभ्यास-द्वारा आत्मोन्मुख आन्त-रिक प्रवाह स्थिर हो जाता है ।

भगवान् व्यासदेवर्जा ने श्रभ्यास श्रौर वैराग्य को बड़े सुन्दर रूपक से वर्णन किया है जो इस प्रकार है:—

चित्ता एक नदी है, जिसमें वृत्तियों का प्रवाह बहता है। इसकी दो धाराएँ हैं: एक संसार-सागर की श्रोर, दूसरी कल्याए-सागर की श्रोर बहती है। जिसने पूर्व जन्म में सांसारिक विषयों के भोगार्थ कार्य किये हैं उसकी वृत्तियों की धारा उन संस्कारों के कारए विषय-माने से बहती हुई संसार-सागर में जा मिलती है श्रोर जिसने पूर्व जन्म में कैवल्यार्थ काम किये हैं उसकी वृत्तियों की धारा उन संस्कारों के कारए विवेक-मार्ग में बहती हुई कल्याए-सागर में जा मिलती है। संसारी लोगों की प्रायः पहली थारा तो जन्म से ही खुली होती हैं: किन्तु दूसरी धारा को शास्त्र, गुरु, श्राचार्य तथा ईश्वरचिन्तन खोलते हैं। पहिली धारा को बन्द करने के लिये विषयों के स्रोत पर वैराग्य का बन्ध लगाया जाता है श्रोर श्रभ्यास के बेलचे से दूसरी धारा का मार्ग गहरा खोदकर वृत्तियों के समस्त प्रवाह को विवेक-स्रोत में डाल दिया जाता है। तब प्रवल वेग से वह सारा प्रवाह कल्याए-रूपी सागर में जाकर लीन हो जाता है। इस कारए श्रभ्यास तथा वैराग्य दोनों ही इक्ट्रे मिलकर चित्र की वृत्तियों के निरोध के साधन हैं।

जिस प्रकार पत्ती का श्राकाश में उड़ना दोनों ही पत्तों के श्राधीन है, न केवल एक पत्त के। इसी प्रकार समस्त वृत्तियों का निरोध न केवल श्रभ्यास से ही श्रौर न केवल वैराग्य से ही हो सकता है, किन्तु उसके लिये श्रभ्यास श्रौर वैराग्य दोनों का ही समुचय होना श्रावश्यक है।

तमोगुण की अधिकता से चिरा में लय-रूप निद्रा, श्रालस्य, निरुत्साह आदि मुद्रा-बस्था का रोष उत्पन्न होता है, श्रौर रजोगुण की अधिकता से चिरा में चश्चलतारूप विचेप दोष उत्पन्न होता है। अभ्यास से तमोगुण की निवृत्ति होती है, श्रौर वैराग्य से रजोगुण की।

सूत्र २,१२८ में बतलाए हुए योग के खाठ खड़ों में से यम, नियम, खासन, प्राणा-णम, प्रत्याहार; जो पाँच बहिरङ्ग हैं उनकी सिद्धि में अभ्यास ऋषिक सहायक होता है और तीन खन्तरङ्ग: धारणा, ध्यान और समाधि में वैराग्य।

गीता में श्रीष्ठच्याजी ने भी ष्ठार्जुन को, मन को रोकने के श्रभ्यास, वैराग्य दोनों ही समुख्य रूप से साधन बतलाए हैं। असंशयं महावाहो बनो दुनिग्रहं चलम् । अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते ॥ ( गीता १.१६५ ) असंयतात्मना योगो दुष्पाप इति मे मतिः। वश्यात्मना तु यतता शक्योऽबाप्तुसुपायतः॥ ( गीता ६।३६ )

अर्थ — हे महावाहो ! निस्पन्देह मन चश्चल और कठिनता से वश में होने वाल है; परन्त हे क्रन्तीपुत्र अर्जु न ! अभ्यास और वैराम्य के द्वारा वश में हो जाता है ।

मन को वश में न करने वाले पुरुष द्वारा योग प्राप्त होना कठिन है, यह मैं जानता हूं; किन्तु स्वाधीन मन वाले प्रयक्षशील पुरुष द्वारा साधन करने से प्राप्त हो सकता है।

संगति—वृत्तियों को रोकने के उपाय अभ्यास और वैराग्य में से प्रथम अभ्यास का स्वरूप और प्रयोजन अगले सूत्र में बतलाते हैं:—

#### तत्र स्थितौ यत्नोऽभ्यासः ॥ १३ ॥

इाब्दार्थ—तत्र = उन दोनों श्रभ्यास श्रीर वैराग्य में से । स्थितौ = चित्त की स्थिति में। यत्नः = यत्न करना । श्रभ्यासः = श्रभ्यास है ।

अन्वयार्थ - उनमें से चित्त की स्थिति के विषय में यत्न करना श्रभ्यास है।

व्याख्या-चित्त के दृत्ति-रहित होकर ज्ञान्त प्रवाह में बहने को स्थिति कहते हैं। उस स्थिति के प्राप्त करने के लिये वीर्य (पूर्ण सामर्थ्य) और उत्साहबूर्वक यन्न करना क्रम्यास कहलाता है। यम, नियम श्रादि योग के श्राठ श्रङ्कों का बार-बार श्रुगुष्ठान-हृप प्रयन्न श्रम्थास का स्कह्प हैं; और चित्तवृत्तियों का निरोध होना श्रम्यास का प्रयोजन है।

पठन-पाठन, लेखन, पाक, क्रय-विक्रय, सीवन, नृत्य-गायन त्र्यादि सर्व कार अभ्यास से ही सिद्ध होते हैं। अभ्यास के बल से रस्सी पर चढ़े हुए नट, तथा सरकस त्रादि में न केवल मनुष्य किन्तु सिह, अश्व आदि पशु अपनी प्रकृति के विकद्ध आश्चर्य-जनक कार्य करते हुए देखे जाते हैं। अभ्यास के प्रभाव से श्वति दु:साध्य कार्य भी सिद्ध हो सकते हैं। इसलिये जब मुसुक्षु चित्त की स्थिरता के लिये अभ्यास-निष्ठ होगा तो वह स्थिरता भी उसको अवस्य प्राप्त होकर चित्त वशीभृत हो जायगा; क्योंकि अभ्यास के आगे कोई कार्य दुष्कर नहीं है।

संगति—राजस-तामस वृत्तियों के श्रानादि प्रवल संस्कार चित्त की एकाप्रता के विरोधी हैं। उनसे प्रतिवद्ध (धिरा हुत्रा) श्राध्यास एकाप्रता-रूप स्थिति सम्पादन कराने में कैसे समर्थ होगा ? इस शङ्का की निवृत्ति त्रागले सूत्र में श्राध्यास के हद-भूमि होने से बतलाते हैं।

# स तु दीर्घकाल नैरन्तयं सत्कारासेवितो दृढ्भूमिः ॥ १४ ॥

राष्ट्रार्थ-सः = वह (पूर्वोक्त अभ्यास)। तु = किन्तु। दीर्घकाल = बहुत काल पर्य-न्त। नैरन्तये = निरन्तर अर्थात् लगातार व्यवधान-रहित। सत्कार-आसेवितः = सत्कार से ठीक-ठीक सेवन किया हुन्ना त्रथीत् श्रद्धा, वीर्य, भक्ति-पूर्वक अनुष्टान किया हुन्ना । दृद्भुमिः = दृद् अवस्था वाला हो जाता है ।

अन्वयार्थ —िकन्तु वह पूर्वोक्त अध्यास दीर्घ काल-फर्यन्त निरन्तर व्यवधान-रहित ठीक-ठीक श्रद्धा, वीर्य भक्ति-पूर्वक अनुष्ठान किया हुआ हट अवस्था वाला हो जाता है।

व्याख्या—विषयभाग-वासनाजन्य व्युत्थान के संस्कार मनुष्य के चित्त में श्रानादि जन्म-जन्मान्तरों से पड़े चले श्रा रहे हैं उनका थोड़े-से ही समय में बीज-सिहत नष्ट कर देना श्रात्यन्त कठिन है। वे निरोध के संस्कारों को तिनक-सी भी श्रासावधानी होने पर दबा सकते हैं। इस कारण श्रभ्यास को टढ़भूमि बनाने के हेतु धैर्य के साथ दीर्घ काल-पर्य्यन्त लगातार श्रद्धा श्रीर रुत्साह-पूर्वक प्रयन्न करते रहना चाहिये।

सूत्र में तीन विशेषण से किया हुआ अभ्यास इंडभूमि अर्थात दढ अवस्था वाला बतलाया है। (१) पहिला विशेषण दीर्घ काल है। वहाँ दीर्घ-काल से दस-बीस त्रादि वर्षों का नियम नहीं है, क्योंकि योग के अधिकारी भिन्न-भिन्न प्रकार के होते हैं । जिन्होंने पूर्व जनमों में अभ्यास के संस्कारों को हुड़ कर लिया है और जिनका वैराग्य भी तीन्न है, उनको जीव वा श्वति शीव समाधि-लाभ प्राप्त होता है। इतर-जनों को शोव समाधि-लाभ प्राप्त नहीं होता। उन्हें निराश न होना चाहिये किन्तु धैर्थ के साथ चिरकाल तक एकाप्रता-निमित्त हढ श्रवस्था के लिये श्रभ्यास का सेवन करते रहना चाहिये । (२) दूसरा विशेषण 'नैरन्तर्य' है स्त्रर्थातु स्त्रभ्यास को लगातार निरन्तर व्यवधान-रहित करते रहना चाहिए । ऐसा न हो कि एक मास अभ्यास किया, फिर दस दिन के लिये छोड़ दिया, फिर तीन मास किया, पुनः एक मास बन्द कर दिया; इस प्रकार व्यवधान के साथ किया हुआ अभ्यास बहुत समय में भी दृढ़भूमि नहीं होता। इसलिये बिना व्यवधान के अभ्यास को निरन्तर करते रहना चाहिये। (३) तीसरा विशेषण 'सत्कारासेवितः' है अर्थात् वह अभ्यास ठीक-ठीक सत्कार-पूर्वेक श्रद्धा, भक्ति, वीर्या, ब्रह्मचर्य श्रीर उत्साह-पूर्वेक श्रद्धा, भक्ति, वीर्या, ब्रह्मचर्य श्रीर उत्साह-पूर्वेक श्रद्धा, भक्ति, वीर्या, ब्रह्मचर्य श्रीर उत्साह-पूर्वेक तक निरन्तर सेवन किया हुआ अभ्यास भी बिना इस विशेषण के दढ़ अवस्था वाला न हो सकेगा। इन तीनों विशेषणों से युक्त श्रभ्यास न केवल व्युत्थान-रूप राजस-तामस वृत्तियों के संस्कारों से प्रतिबद्ध न हो सकेगा, किन्तु इन संस्कारों को तिरोध्त करके चित्त की स्थिरता-रूप प्रयोजन के सिद्ध करने में समर्थ होगा।

श्रतः श्रभ्यासी जनों को थोड़े काल में ही श्रभ्यास से घवरा न जाना चाहिए, किन्तु दृदभूमि-प्राप्ति के लिए दीर्घ काल निरन्तर सत्कार से श्रभ्यास करते रहना चाहिये।

विरोष बिचार-अड़ा तीन प्रकार की बतलाई गई है।

यथाः— त्रिविषा भवति श्रद्धा देहि-प्रकृति-भेदतः ! सात्विकी राजसी चैव तामसीति बुश्रुत्सवः ॥ तासान्तु लच्चणं विषाः !श्रृणुध्वं भक्तिभावनः । श्रद्धासा सात्त्विकी क्षेया विशुद्धक्षान-मृलिका ॥

# मष्टतिम्-लिका चैव जिज्ञासामृत्तिकाऽपरा। विचार-हीन-संस्कार-मृत्तिका त्वन्तिमा मता॥

अर्थात् देह धारियों की प्रकृति भेदानुसार सात्त्विक, राजसिक और तामसिक तीन प्रकार की श्रद्धा होती है। विशुद्ध ज्ञान र लक श्रद्धा सात्त्विक है, प्रवृति और जिज्ञासा मूलक श्रद्धा राजसिक है और विचार हीन संस्कार मूलक श्रद्धा तामसिक है। इनमें से सात्त्विक श्रद्धा ही श्रेष्ठ है। सूत्र में इसी श्रद्धा का 'सत्कार' शब्द से अनुष्ठान करना बतलाया गया है।

संगति—वैराग्य दो प्रकार का है : अपर-वैराग्य और पर-वैराग्य । अगले सूत्र में प्रथम अपर-वैराग्य का स्वरूप बतलाते हैं:--

#### दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम् ।। १५ ॥

राष्ट्रार्थ—हष्ट-आनुश्रविक-विषय-वितृष्णस्य = इट और आनुश्रविक विषयों में जिसको कोई तृष्णा नहीं है उसका । वशीकार-संज्ञा-वैराग्यम् = वशीक र नाम वाला वैराग्य है ।

अन्वयार्थ- दृष्ट त्र्यौर त्र्यानुश्रत्वक विषयों में जिसको तृष्णा नहीं रही है उसका वैरा-

ग्य वर्शाकार नाम वाला अर्थात् अपर-वैराग्य है।

व्याख्या – विषय दो प्रकार के हैं : दृष्ट और श्रानुश्रविक । दृष्ट वे हैं जो इस लोक में दृष्टिगोचर होते हैं, जैसे रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श, धन, सम्पत्ति, श्रन्न, खानपान; स्त्री, राज, ऐश्वर्य, इत्यादि । श्रानुश्रविक वे हैं जो वेद श्रौर शास्त्रों द्वारा सुनेगए हैं; ये भी दो प्रकार के होते हैं:—

(क) हारीरान्तर-वेद्य, जैसे देवलोक, स्वर्ग, वैदेख श्रौर प्रकृतिलय का श्रानन्द (१।१९) इत्यादि।

( ख ) श्रवस्थान्तर-वेद्य, जैसे दिव्य-गन्ध-रस श्रादि ( १ । ३५ ), श्रथवा तीसरे पाद

में वर्णन की हुई सिद्धियाँ आदि।

इन दोनों प्रकार के दिव्य और अदिव्य विषयों की उपस्थिति में भी जब चित्त प्रसंख्यान ज्ञान के बल से इनके दोपां (२।१५) को देखता हुआ इनके सङ्ग-दोष से सर्ध्या रहित हो जाता है; न इनको प्रह्म करता है, न परे ही हटाता है। अर्थान् जब इनमें उसका प्रह्म कराने बाला राग और परे हटाने बाला हेप; दोनों निवृत्त हो जाते हैं। जैसा कि कहा गया है:—

#### सति विकारहेतौ न विक्रियन्ते येषां चेतांसि त एव धीराः।

अर्थ – विकार का कारण-उपिक्षित होने पर भी जिनके चित्तों में विकार उत्पन्न नहीं होता वे ही धीर हैं।

इस प्रकार चित्त एकरस बना रहता है। चित्त की ऐसी ख्रवस्था का नाम वशीकार-संज्ञा वैराग्य है। इसी को ख्रपर-वैराग्य कहते हैं जिसकी श्रपेत्त। से दूसरे सूत्र में परवैराग्य बतलाया है। किसी विषय के केवल त्यागने का नाम विराग्य नहीं है, क्योंकि रोग आदि के कारण भी विषयों से अहिंच हो जाती है जिससे उनका त्यागना होता है। किसी विषय के अप्राप्त होने पर भी उसका भोग नहीं किया जा सकता है। दिखावें के लिये तथा भय, लोभ और मोह से वशीभूत होकर, अथवा दूसरों के आग्रह से भी किसी विषय को त्यागा जा सकता है; परन्तु उसकी तृष्णा सुक्ष्मरूप से मन में बनी रहती है।

विवेक-द्वारा विषयों को अनन्त दुःखरूप और बन्धन का कारण समक्त कर उनमें पूर्णतया अरुचि का हो जाना तथा उनमें सर्वथा सङ्गन्दोष से निवृत्त हो जाना ही वैराग्य कहा

जा सकता है।

## न जातु कामः कामानाम्वपभोगेन शाम्यति। इविषा कृष्णवत्र्मेव भूय एवाभिऽवर्षते॥

अर्थ—विपयों की कामना विषयों के भोग से कभी शान्त नहीं होती है, किन्तु हिंव डालने से ऋप्नि की ब्वाला के सदश और ऋषिक बढ़ती है।

इसी प्रकार भर्तृहरि जी ने कहा है :--

भोगा न भ्रुक्ता वयमेव भ्रुक्तास्तपो न तप्तं वयमेव तप्ताः । कालो न यातो वयमेव यातास्तृष्णा न जीर्णा वयमेव जीर्णाः ॥

अर्थ — स्रर्थात् भोग नहीं भोगे गए ( भोगों को हमने नहीं भोगा ) किन्तु हम ही भोगे गए; तप नहीं तपे, हम ही तप गए; समय नहीं बीता, किन्तु हम ही बीत गए; तृष्णा जीर्या नहीं हुई, किन्तु हम ही जीर्या होगए।

वैराग्य की चार संज्ञाएँ (नाम ) हैं : यतमान, न्यतिरेक, एकेन्द्रिय और वशीकार । यतमान — चित्त में स्थित चित्त के मल-रूप राग-द्वेष द्यादि दोष ही इन्द्रियों के द्यपने-द्यपने विषयों में प्रवर्तक हैं । उन राग-द्वेष द्यादि दोषों का बार-बार चिन्तन-रूप प्रयन्न जिससे इन्द्रियों को उन विषयों में प्रवृत्त न कर सकें, यतमान संज्ञा वैराग्य है ।

डयतिरक - फिर विषयों में दोषों के चिन्तन करते-करते निवृत्त और विद्यमान चित्त मल-रूप दोषों का व्यतिरेक निश्चय अर्थात् इतने मल निवृत्त हो गये हैं, इतने निवृत्त हो रहे हैं, इतने निवृत्त होनेवाले हैं, इस प्रकार जो निवृत्त और विद्यमान चित्तमलों का पृथक्-पृथक् रूप से ज्ञान है, वह व्यतिरेक-संज्ञक वैराग्य है।

एकेन्द्रिय — जब यह चित्तमल रूपी रागादि दोष बाह्य इन्द्रियों को तो विषयों में प्रयुत्त करने में श्रासमर्थ होगये हों किन्तु सुक्ष्म-रूप से मन में बने रहें, जिससे विषयों की सन्निधि से चित्त में फिर चोभ उत्पन्न कर सकें तब यह वैराग्य की श्रवस्था एकेन्द्रिय-संज्ञक है।

वशीकार—सूक्ष्म-रूप से भी जब चित्त के मल रागादि दोषों की निवृत्ति हो जावे श्रीर दिख्य-श्रादच्य विपयों के उपस्थित होने पर भी उपेत्ता-बुद्धि रहे तब यह तीनों संज्ञाश्रों से परे वशीकार संज्ञा वैराग्य है। श्रर्थात् यह ज्ञान कि 'ममैते वश्या नाहमेतेषां वश्य इति' मेरे ये वशीभत हैं. मैं इनके वशीभत नहीं हैं'।

ये पहिली तीन भूमि वाले वैराग्य निरोध के सावात् हेतु नहीं हैं। निरोध का सावात् हेतु वीथी भूमि वाला वशीकार-संक्षक वैराग्य ही है। इसलिये सूत्रकार ने इसी का वर्णन किया है। किन्तु यह भूमि पहिली तीन भूमियों को क्रम से लॉघ कर ही प्राप्त होती है। इसका दूसरा नाम अपर-वैराग्य है। इसका फल सम्प्रज्ञात-समाधि है जिसकी सबसे ऊँची भूमि पुरुष और चित्त की भिन्नता प्रतीत कराने वाली विवेक-ख्याति है। किन्तु यह भी त्रिगुणा-समक चित्त की ही एक वृत्ति है, इससे भी विरक्त होजाना परवैराग्य है जिसका फल असम्ब्रज्ञात-समाधि है।

संगति—सम्प्रज्ञात-समाधि के साधन अपर-वैराग्य को बतलाकर अब श्रगले सूत्र में असम्प्रज्ञात-समाधि का साधन पर-वैराग्य का नर्णन करते हैं:—

# तत्परं पुरुषख्यातेर्गुणवैतृष्णयम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ – तत् = वह वैराग्य । परम = पर (सबसे ऊँचा) है जो । पुरुष-ख्याते: - प्रकृति-पुरुष-विषयक विवेकज्ञान = सत्त्व-पुरुषान्यता-ख्याति = विवेकख्याति के उदय होने से । गुण-कैट्रप्यम् = गुणों में तृष्णा-रहित हो जाना है ।

अम्बयार्थ-विवेकख्याति द्वारा गुणों से तृष्णा-रहित हो जाना पर-वैराग्य है।

व्याख्या — अपर-वैराग्य दिव्य-श्रदिव्य आदि विषयों में एवणा-रहित हो जाना है। पर-वैराग्य जहाँ तक गुणों का अधिकार है उन सबमें एवणा-रहित हो जाना है। अपर-वैराग्य उद्दारा योगी दृष्ट-श्रानुश्रविक विषयों में दोष देखकर उनसे विरक्त होता है। जब चित्त से उनकी उच्चात हो जाती है तब चित्त एकाप्र हो जाता है। यही सम्प्रज्ञात-समाधि है। इसकी उच्चतम अवस्था में चित्त और पुरुष के भेद का साज्ञातकार होता है। इसका नाम पुरुषख्याति, सत्त्वपुरुषा-व्यात-ख्याति तथा विवेकख्याति है। इस ख्याति में ज्यों-ज्यों अध्यास बढ़ता जाता है त्यों-त्यों चित्त निर्मल होता जाता है और आत्मश्रुद्धि उत्तमोत्तम प्रतीत होती है। चित्त की अत्यन्त निर्मलता में यह पुरुषख्याति भी चित्त ही की एक सात्त्विक चृत्ति और गुणों का ही परिणाम प्रतीत होने लगती है। तब इस विवेकख्याति से भी वैराग्य उत्पन्न होने लगता है। इस प्रकार गुणों से भी तृष्णा-रहित अर्थात् विरक्त होना पर-वैराग्य है। इस पर-वैराग्य को ही ज्ञानप्रसाद-मात्र कहते हैं, क्योंकि इसमें रजस-तमस गुण का गृन्धमात्र भी नहीं रहता।

इस वैराग्य के उदय होने से योगी धर्ममंच समाधि-निष्ठ हुन्चा त्र्यपने मन में भाष्य-कार के शब्दानुसार यह मानता है कि जो प्राप्त करने योग्य था वह प्राप्त होगया, जो नाश करने योग्य पाँचों क्लेश थे वे नष्ट हो गये, त्र्यब संसार का वह संक्रम (चक्र, सिलसिला) दूट गया है, जिसके दृटे बिना मनुष्य उत्पन्न होकर मरता है और मर कर उत्पन्न होता है। यह पर-वैराग्य ही ज्ञान की पराकाष्टा (परम सीमा) है। इसी के निरन्तर श्वभ्यास से

कैवल्य होता है।

विशेष विचार सूत्र १६:—गुणवैतृष्ययम् = जो त्रिगुणात्मक बुद्धि श्रथवा चित्त का कार्य है वह सब योगी के लिये हेय-कोटि में है। विवेक-ख्याति भी सत्त्व-गुणात्मक श्रौर बुद्धि का कार्य है, इसलिये वह भी त्याज्य है।

#### त्यज धर्ममधर्मश्र उभे सत्यानृते त्यज ।

#### उभे सत्यानृते त्यक्त्वा येन त्यजिस तत् त्यज्ञ ॥

श्रधर्म, धर्म और छसत्य, सत्य ( तामसी और सात्त्विकवृत्ति ) दोनों को त्याग दे। दोनों तामसी और सात्त्विक वृत्तियों को त्यागकर जिस वृत्ति से इन दोनों को त्यागा है उसे भी त्याग दे। इसमें भी तृष्णा का अभाव होना पर-वैराग्य है अर्थान् मन को विषयों में प्रवृत्त कराने वाला उन विषयों में राग ही है। जब मन को एक ध्येय-विषय में लगाया जाता है तो वह श्रन्य विषयों में राग होने के कारण उनकी श्रोर भागता है श्रीर ध्येय-विषय में िधर नहीं रहता । इन अन्य सब विषयों से राग निवृत्त होने पर केवल एक ध्येय-विषय में राग का बना रहना अपर-वैराग्य है, जिसका फज एकागता अर्थान् सम्प्रज्ञात-समाधि है। इस सम्प्रज्ञात-समाधि की पराकाष्ट्रा विवेकख्याति है, जिसमें पुरुष श्रौर चित्त की भिन्नता का विवेक-ज्ञान उत्पन्न होता है अर्थात् चित्त-द्वारा त्र्यात्मा का साचात्कार होता है। किन्तु यह भी सत्त्वगुणात्मक एक वृत्ति ही है और चित्त का ही कार्य है। इसमें भी राग का न रहना पर-वैराग्य है, जिसका फल असम्प्रज्ञात-समाधि है। आरम्भ में असम्प्रज्ञात-समाधि में चित्त की वृत्तियों का सर्वथा निरोध अर्थात् असम्प्रज्ञात-समाधि चिएक होती है किन्तु धीरे-धीरे इसके संस्कार बढ़ने श्रीर व्युत्थान के संस्कार दबने लगते हैं विवेकख्याति ( प्रसंख्यान ) की स्थायी अवस्था का नाम धर्ममेघ समाधि (४।२९) है। धर्ममेघ समाधि की पराकाष्टा ज्ञान-प्रसाद नामी पर-वैराग्य है जिसका फल असम्प्रज्ञात समाधि है और असम्प्रज्ञात समाधि की श्चन्तिम सीमा कैवल्य (४।३४) है।

संगति – इस प्रकार निरोध के उपायभूत श्रभ्यास-वैराग्य का लक्षण प्रतिपादन करके श्रव इन दोनों उपायों से सिद्ध होने वाली सम्प्रज्ञात-समाधि का उसके चार श्रवान्टर भेद सिद्धत स्वरूप निरूपण करते हैं:—

# वितर्कविचाराऽनन्दाऽस्मितारूपाऽनुगमात् सम्प्रज्ञातः ॥ १७ ॥

हाध्यार्थ - वितर्क-विचार-त्रानन्द-अस्मितारूप-त्रानुगमात = वितर्क, विचार श्रामन्द, श्रीर अस्मिता नामक खरूपों के सम्यन्ध से (जो चित्त की वृत्तियों का निरोध है) वह । सम्प्रज्ञातः = सम्प्रज्ञात समाधि कहलाती है।

अन्वयार्थ-—वितके, विचार, खानन्द और श्रस्मिता नामक स्वरूपों के सम्बन्ध से जो चित्त की बुत्तियों का निरोध है वह सम्प्रज्ञात-समाधि कहलाता है अर्थात् वितक के सम्बन्ध से जो समाधि होती है उसका नाम वितर्कानुगतः विचार के सम्बन्ध से विचारा-नुगतः, खानन्द के सम्बन्ध से श्रानन्दानुगतः, और श्रस्मिता के सम्बन्ध से होने वाली समाधि का नाम श्रस्मितानुगत सम्प्रज्ञात-समाधि है। व्याख्या-सूत्र के अन्त में समाधि शब्द शेष रहा है, उसे लगाना चाहिये।

जिसने ध्येय (जिसका ध्यान किया जावे) वस्तु का खरूप अच्छे प्रकार अर्थान् संज्ञय और विषयय (अविद्या) से रहित यथार्थ रूप से जाना जाता है उस भावना-विशेष का नाम सम्प्रज्ञात है। वह चार प्रकार का है: वितर्कानुगत, विचारानुगत, धानन्दानुगत और आस्मितानुगत।

इस भावनाविशेष को ही सम्प्रज्ञात-समाधि कहते हैं। अन्य विषयों को छोछकर केवल एक ध्येय वस्तु को बार-बार चित्त में रखने का नाम भावना है। इस भावना का विषयभूत जो भाव्य है (जिसकी भावना की जावे, ध्येय) है, वह माह्य, महर्ण और गृहीतृ भेद से तीन प्रकार का है। इन तीनों में प्राह्म स्थूल-सूक्ष्म के भेद से दो प्रकार के हैं: पाँच स्थूलभूत और स्थूल इन्द्रियें स्थूल विषय हैं; पाँच सूक्ष्मभूत अर्थात् तन्मात्राएँ और सूक्ष्म इन्द्रियें (केवल शक्तिरूप) सुक्ष्म विषय हैं।

जिस प्रकार निशाना लगाने वाला पहिले स्थूल लक्ष्य को वेधन करता है, फिर सूक्ष्म को, इसी प्रकार योगी भी पहिले स्थूल वस्तु का साचान् करके फिर सूक्ष्म ध्येय की मावना में प्रवृत्त होता है। अर्थान् सूक्ष्म वस्तु को साचान् करता है।

- ( १ ) पाँचों स्थूलभूत विषयक तथा स्थूल इन्द्रिय-विषयक प्राह्य भावना का नाम बितर्कानगत सम्प्रज्ञात है।
- (२) सुक्ष्मभृत-विषयक तथा सृक्ष्म इन्द्रिय-विषयक प्राद्य-भावना का नाम विचारा-तुरात सम्प्रज्ञात है।
- (३) तन्मात्राश्चों तथा इन्द्रियों के कारण सत्त्व-प्रधान श्रहङ्कार-विषयक केवल प्रहर्ण-भावना का नाम श्रानन्दानुगत सम्प्रज्ञात है।
- (४) अस्मिता ऋर्थान् चेतन से प्रतिबिन्त्रित चित्तसन्त्र बीज-रूप श्रहङ्कार सहित-विषयक गृहीतृ-भावना का नाम श्रह्मतातृगत सम्प्रज्ञात है।

वितर्कानुगन ब्राह्म समाधि — जिस भावना द्वारा प्राह्म रूप किसी स्थूल विषय विराट, महाभूत, सूर्य, चन्द्र, शरीर स्थूल इन्द्रिय किसी स्थूल वस्तु पर चित्त को ठहराकर संशय विषयेय रित उसके यथार्थ खरूप को सारे विषयों सहित जो पहिले कभी न देखे, न सुने और न अनुमान किये थे, साचान किया जावे वह वितर्कानुगत समप्रज्ञात समाधि है।

इसके दो भेद: सिवतर्क—शब्द, खर्थ और ज्ञान की भावना सिहत, और निर्वितर्क— शब्द, खर्थ और ज्ञान की भावना से रिहत केवल खर्थ-मात्र, इसी पाद के बयालीस और तैयालीस सूत्र में बतलाये हैं, जिनकी व्याख्या वहीं की जावेगी।

विचारानुगत प्राह्म समाधि — वितर्क अनुगत द्वारा जब चित्त वस्तु के स्थूल आकार को साचान् कर लेता है तब उसकी दृष्टि आगे बढ़ती है। तब जिस भावना द्वारा प्राह्म-रूप स्थूलभूतों के कारण पाँचों सूक्ष्मभूतों का पाँचों तन्मात्राओं तक तथा शक्तिमात्र इन्द्रियों का यथार्थ रूप संशय-विपयेय-रहित सारे विषयों सहित साचान् किया जावे वह विचारानुगत सम्प्रज्ञात-समाधि कहलावेगी।

इसके भी दो भेद : सविचार—देश-काल और धर्म की भावना सहित, और निर्विचार—देश-काल श्रीर धर्म की भावना से रहित केवल श्र<sup>ू</sup>मात्र धर्मी, इस पाद के चौवालीसर्वे सूत्र में बतलाए हैं, जिनकी व्याख्या वहीं की जावेगी।

यहाँ यह बात स्मरण रखने की है कि वितर्क सम्प्रज्ञात द्वारा जहाँ स्थूल विषयों को साचात् किया जाता है। यदि योगी उस स्थूल विषय पर न रुककर आगे बढ़ना चाहे तो एकाप्रता की दढ़ता में उसका सुक्ष्म खरूप खर्य साचात् होने लगता है, क्योंकि एकाप्रता की दृदता में उसका सुक्ष्म खरूप खर्य साचात् होने लगता है, क्योंकि एकाप्रता की दृदता में वित्त के सत्त्वगुण का प्रकाश बढ़कर सुक्ष्म विषयों को साचात् कराने में समर्थ हो जाता है और यह भावना वितर्क से विचार हो जाता है।

आनन्दानुगत (केवल) ब्रहणरूप समाधि—विचारानुगत के निरन्तर अभ्यास से जब चित्त की एकाव्रता इतनी बढ़ जावे कि शक्तिमात्र इत्त्रियों तथा तृन्मात्राद्यों के कारण श्रहङ्कार की उसमें धारण करके साचात् किया जावे तो उसको श्रानन्दानुगत सम्ब्रह्णात-समाधि कहेंगे।

विचारानुगन-समाधि में जिस सृक्ष्म विषय का साह्नात् किया जाता है, यदि योगी वहीं न इककर आगे बढ़ना चाहे तो चित्त की एकाव्रता द्वारा सत्त्वगुरा की अधिकता में अहङ्कार का स्वयं साहात् होने लगता है।

'आनन्द' नाम रखने का कारण यह है कि सत्त्वगुण-प्रधान श्रहङ्कार आनन्द-रूप है तथा सृक्ष्मता के तारतस्य को साल्लात् करते हुए योगी का चित्त सत्त्वगुण के बढ़ने से आनन्द से भर जाता है। उस समय कोई भी विचार अथवा प्राह्म विषय, उसका विषय नहीं रहता, किन्तु आनन्द ही आनन्द उसका विषय बन जाता है और 'मैं सुखी हूँ, मैं सुखी हूँ' ऐसा अनुभव होता है। जो योगी इसी को अन्तिम ध्येय समफकर इसी में सन्तुष्ट हो जाते हैं और आगे नहीं बढ़ते हैं उनका देह से तो अभ्यास छूट जाता है परन्तु स्वरूपा-विश्वित नहीं होती। शरीर त्यागने के पश्चात वे लम्बे समय तक कैवल्य पद जैसे आनन्द को भोगते रहते हैं। वे विदेह कहलाते हैं, जिनका इसी पाद के उन्नीसवें सूत्र में वर्णन किया जावगा।

अस्मितानुगत गृहीत् रूप समाधि — चेतन से प्रतिविभित चित्त जिसमें बीजरूप से श्रहङ्कार रहता है श्रर्थात् चित्त, बीजरूप श्रहङ्कार श्रीर श्रहङ्कारोपाधित पुरुष, जहाँ से पुरुष श्रीर चित्त में श्रामिशता श्ररोप होती है उसका नाम श्रिमिता है। श्रीमिता श्रहङ्कार का कारण है, इसलिये उसमें सूक्ष्मतर है। जब चित्त की एकाप्रता इतनी बढ़ जावे कि श्रिमिता में धारणा करने से उसका यथार्थ रूप साज्ञात् होने लगे तो उसको श्रिमितानुगत सम्प्रकात समाधि कहते हैं।

यदि आनन्दानुगत सम्प्रज्ञात वाला थोगी वहाँ न रुककर आगे बढ़ना चाहे तो इस अवस्था में पहुँच जाता है। इसमें आनन्दानुगत वाली वृत्ति 'श्रहमस्मि' 'में सुखी हूँ, में सुखी हूँ' अधिक निर्मल होकर केवल 'श्रस्मि-श्रस्मि' यही ज्ञान रोष रह जाता है। इस वृत्ति वाली अवस्था बड़ी मनोर अक होती है। बहुआ योगी इसी को आत्मस्थिति सममक्कर इसी में सन्तुष्ट हो जाते हैं और आगे बढ़ने का यत्न नहीं करते उनका आत्म-अध्यास आहङ्कार से तो छूट जाता है किन्तु आस्मिता में बना रहता है। शरीरान्त होने पर विदेहों से अधिक लम्बे समय तक ये योगी कैवल्य पद जैसा आनन्द भोगत रहते हैं। उन्हें प्रकृतिलय कहते हैं, जिनका वर्णन उभीसवें सूत्र में किया जायगा। आनन्दांतुगत और अस्मितातुगत भूमियों में पाँचों सूक्ष्म विषयों जैसा साहात्कार नहीं होता है। ये केवल अनुभव गम्य है (अतः इनका वर्णन शब्द मात्र समक्षना चाहिये।

इन चारों समाधियों में वितके समाधि चतुष्टयानुगत अर्थात् वितके, विचार, आनन्द, असिमता इन चारों से युक्त है, क्योंकि कार्य में कारण अनुगत रहता है। इस कारण स्थूलभूतों के तत्मात्राओं का कार्य होने से स्थूलभूतों में तत्मात्राएँ अनुगत हैं, और तत्मात्राओं के अहङ्कार का कार्य होने से तत्मात्रा द्वारा अहङ्कार अनुगत है। अहङ्कार असिमता का कार्य होने से अहङ्कार द्वारा अस्मता का कार्य होने से अहङ्कार द्वारा अस्मता अनुगत है। इस प्रकार स्थूलभूता की भावना करने से फलतः सबकी भावना प्राप्त होर्ता है। इसलिये स्थूलभूत-विषयक भावना चतुष्टय-अनुगत है।

इसी प्रकार विचार-सम्प्रज्ञात त्रितयानुगत है। इस भावना में स्थूलभूतों का भान न हाने से यह वितर्क से रहित है। कार्य में कारण अनुगत रहता है निक कारण में कार्य। इसिलये तन्मात्राओं की भावना में स्थूलभूतों का भान नहीं होता। इसी प्रकार आनन्द-सम्प्रज्ञात द्वयानुगत है, क्योंकि इस भावना में स्थूल तथा सूक्ष्म दोनों प्रकार के भूतों का भान न होने से यह वितर्क तथा विचार दोनों से रहित है।

श्रस्मिताऽनुगत सम्प्रज्ञात एकानुगत है, क्योंकि इसमें श्रस्मिता-मात्र के श्रितिरक्त

किसी अन्य का भान नहीं होता।

ये चारों प्रकार की समाधियाँ सालम्बन और सबीज भी कहलाती हैं। सालम्बन इसिलये कि ये किसी ध्येय का आलम्बन (सहारा) बनाकर की जाती हैं; और यह आलम्

म्बन हां बीज है, इसलियं इनकः नाम सर्वाज-समाधि भी है।

जंब योगी किसी स्थूल ध्येय को आलम्बन बनाकर उसमें चित्त ठहराता है तो पहिले स्थूल वस्तु को देखता है। ज्यों-ज्यों एकामता बढ़ती जाती है त्यों-त्यों उसके सृक्ष्म अवयव भासते जाते हैं, यहाँ तक कि स्थूलभूतों के कारण सृक्ष्मभूतों का भी साचाल होने लगता है। एकामता के और अधिक बढ़ने पर यह सृक्ष्मभूत-विषयक माद्य गृत्ति भी बन्द हो जाती है और तम्मात्राओं के कारण महण्य-हप सत्त्व-प्रधान अहङ्कार का उसकी आनन्द-हप भिय, मोद, प्रमोद आदि गृत्तियों से साचाल होता है। एकामता की सृक्ष्मता और सत्त्वगुरण की गृद्धि के साथ-साथ यह आनन्द रूपवाली अहंकार की गृत्ति भी सृक्ष्म होती जाती है, यहाँ तक कि अहंकार के कारण अस्मिता का अहंकार से रहित उसकी गृत्ति 'अस्म-अस्म' से साचाल होने लगता है अर्थात् 'मैं हूँ' केवल यही ज्ञान शेष रह जाता है। इस गृत्ति की सृक्ष्मता में पुरुष और चित्त में भिन्नता उत्पन्न करने वाली विवेकख्याति-हपी गृत्ति का उद्य होता है। इस विवेकख्याति में भी आत्मिश्चित का अभाव प्रतीत कराने बाली पर-वैराग्य होता है। इस विवेकख्याति में भी आत्मिश्चित का अभाव प्रतीत कराने बाली पर-वैराग्य

सम्प्रज्ञात समाधि के चार भेद

| शुन्त    | स्थ् <b>ल विषयाकार</b><br>शृति                                                     | सूक्ष्म विषयाकार<br>युत्ति                                                | न्नानन् विषयाकार<br>'ज्रहुं' वृत्ति               | अस्मिता विषयाकार<br>'आहेन' वृत्ति       |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| रहित     | ·                                                                                  | वितकै-हित                                                                 | वितके तथा<br>विचार से रहित                        | वितक्ते विचार श्रौर<br>आन्म्द्र से रहित |
| अनुगत    | चतुष्टयातुगत—<br>वितर्क, विचार,<br>श्रानन्द्र श्रौर<br>श्रास्मिता से अनुगत         | त्रितयानुगत—<br>विचार श्रानन्ट्<br>श्रोर श्रासिता से<br>श्रमुगत           | द्वयानुगत—<br>श्रानन्द्र और<br>श्रमिता से श्रनुगत | एकानुगत—<br>श्रास्मिता से श्रनुगत       |
| संस्वन्त | वितक                                                                               | विचार                                                                     | श्रानन्द्                                         | अस्मिता                                 |
| विषय     | ५ स्थूल-भूत तथा<br>स्थूल विषय शरीर,<br>सूर्य, चन्द्र आदि<br>श्रीर स्थूल इन्द्रियाँ | ५ सूक्ष्मभूत,<br>तनमात्राञ्जों तक<br>सूक्ष्म इन्द्रियोँ<br>( शांतिक्ष्प ) | श्रहंकार                                          | श्रसिता                                 |
| æ        | 표<br>제<br>제<br>제                                                                   | माह्य                                                                     | मह्सा                                             | मृद्दीत                                 |
| ं        | १ वितकानुगत                                                                        | ब्ह २ विचारातुगत                                                          | ३ षानन्त्रातुगत                                   | ४ शक्सितानुगत                           |

की वृत्ति 'नेति-नेति' 'यह खरूपावस्थिति नहीं है, यह त्र्यात्मस्थिति नहीं है' के त्रभ्यास-पूर्वक त्र्यसम्प्रज्ञात-समाधि की सिद्धि होती है जिसका लत्तरण त्र्याले सूत्र में बतलाया जावेगा।

विशेष वक्तव्य-सूत्र १७:- कोशों द्वारा अभ्यास की प्रणाली:-

एक अभ्यास की प्रणाली कोशों द्वारा अन्तर्भुख होते हुए खरूप-स्थिति प्राप्ति की है, जिसका वर्णन उपनिषदों में इस प्रकार हैं:—

#### यच्छेद्वाङ्गनसी भाज्ञस्तद्यच्छेज्ज्ञान आत्मनि ।

#### बानपारमनि पहति नियच्छेत्तद्यच्छेच्छान्त श्राह्मनि ॥ (कर ३ । १३ )

अर्थ — बुद्धिमान वाणी को ( ज्ञानेन्द्रिय को ) मन में लय करे; उसको ( मन को ) ज्ञानात्मा ( बुद्धि ) में लय करे; बुद्धि को महानात्मा ( महत्तत्व ) में लय करे: और उस महत्त्व को शान्तात्मा में लय करे। ( यदि 'ज्ञान आत्मनि' के अर्थ 'अहंकार में' और 'महति' के अर्थ 'बुद्धि में' लिये जावें तो ये सूत्र गत-वारों भावनायें हो जाती हैं )

यह इस प्रकार है:---

(१) किसी भी सुखासन-पूर्वक स्थिर वैठकर श्राप्तमय कोश में श्रात्माध्यास छोड़कर प्राण्मय कोश में घुसना।

. (२) प्रार्णों की गति को रोककर अथवा धीमा करके इन्द्रियों को अन्तर्मुख करके प्रारामय कोश से आत्माध्यास हटाकर मनोमय कोश में प्रवेश करना।

(३) मनोमय कोश से श्रात्माध्यास हटाकर विज्ञानमय कोश में जाना।

(४) विज्ञानमय कोश से व्यास्माध्यास को छुड़ाकर व्यानन्दमय कोश में शित होना।

यह चारों सम्प्रज्ञात-समाधि के ही भेद हैं। क्योंकि जब श्रानन्दमय कोश को भी विजय कर लिया जाय तब खरूपावस्थिति होती है।

श्रन्नमय कोश से श्रात्माध्यास हटाना श्रथना उसका विजय श्रासन श्रीर प्राणाध्याम की सिद्धि से (२।४६-४९), प्राणमय कोश का प्रत्याहार श्रीर धारणा की सिद्धि से (२।५४;३।४), मनोमय कोश का वितर्क-भावना द्वारा, विज्ञानमय कोश का विश्वार श्रीर उसकी ऊँची श्रवस्था श्रानन्दानुगत समापत्ति से, श्रीर श्रानन्दमय कोश का विजय निर्विचार की सबसे ऊँची श्रवस्था श्रास्मतानुगत श्रीर श्रवनम्भरा प्रज्ञा श्रथीत् श्रन्थज्ञातसमाधि की सबसे ऊँची श्रवस्था विवेक-स्थाति से होता है। तत्पश्चात् स्वरूपावस्थिति का लाभ होता है।

सूत्र में चारों भावनाश्रों द्वारा किसी विषय को श्रालम्बन करके (ध्येय बनाकर) निरालम्ब (निर्वीज श्रधांत् श्रसम्प्रज्ञात) समाधि तक पहुँचने की प्रक्रिया बतलाई है। यहाँ कोशों द्वारा श्रारम्भ से श्रालम्बन का श्रभाव करते-करते श्रन्त में श्रभाव करने वाली वृत्ति का भी श्रभाव करके निरालम्ब-समाधि की सिद्धि करना बतलाया गया है। यही इन दोनों में भेद है। प्रथम प्रक्रिया योग की है श्रीर दूसरी सांख्य की।

कोद्यः — कोश खोल अथवा स्यान को कहते हैं। वे पाँच हैं: आनन्दमय, विज्ञानमय, मनोमय, प्राणमय और अन्नमय।

इन पाँचों कोशों को पाँच रङ्गवाली चिमनियाँ समक्तनी चाहियें और शुद्ध चेनन तत्त्व ( आत्मतत्त्व ) को एक प्रकाश की ज्योति; जिसका प्रकाश इन भिन्न-भिन्न रङ्गवाली चिमनियों में से होकर बाहर आता हुआ उनके रङ्गों-जैसा प्रतीत होता है।

आनन्दमय कोश — ग्रुद्ध आत्मतत्त्व पर चित्त ( महत्तत्त्व ) और कारण-प्रकृति की पहिली चिमनी है। इसको आनन्दमय कोश कहते हैं। आनन्द का विकार-रूपी यह कोश आत्मस्वरूप को आन्छादित करके (ढेंककर) प्रिय, मोद, प्रमोद-रहित आत्मा को िय, मोद, प्रमोद-वान तथा अपरिच्छित्र सुख-रहित आत्मा को परिच्छित्र सुख विशिष्ट रूप में प्रकट करता है। यह आनन्दमय कोश-रूप अज्ञान का आवरण ही जीव का कारण-शरीर कहलाता है। इस कारण-शरीर सहित आत्मा को प्राज्ञ कहते हैं।

विज्ञानमय कोहा — इस आनन्दमय कोहा-रूपी चिमनी के ऊपर दूसरी चिमनी छाई-कार खीर खुद्धि की है, इसको विज्ञानमय कोहा कहते हैं। यह विज्ञानमय कोहा आत्म-स्वरूप को खान्छादित करके अकत्तो खात्मा को कत्तो, खिवज्ञाता खात्मा को विज्ञाता, निश्चय-रहित खात्मा को निश्चय-युक्त, खौर जाति-अभिमान-रहित खात्मा को जाति-खिनमान युक्त-जैसा प्रकट करता है। इस विज्ञानमय कोहा में खभिमान वर्तमान है। कर्तृत्व, भोक्तृत्व, सुखित्व खादि अभिमान ही इस विज्ञानमय कोहा का गुण है।

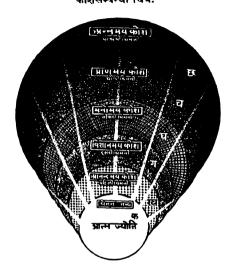
मनोमय कोश—इस विज्ञानमय कोश-रूपी चिमनी पर तीसरी मन और ज्ञान-इन्द्रियों की रङ्गवाली चिमनी चढ़ी हुई है जिमको मनोमय कोश कहते हैं। मन और ज्ञाने-न्द्रियों का विकार-रूपी यह कोश आत्म-स्वरूप को खाच्छादित करके संशय-रहित खात्मा को संशय-युक्त, शोन-मोह राहत खात्मा को शोक-मोहादि युक्त, और दशेन-रहित खात्मा को इक्षेन खादि का कर्त्ती-रूप प्रकट करता है। इस मनोमय कोश में इच्छाशक्ति वर्तमान है।

प्राणमय कोश — मनोमय कोश-रूपी चिमनी पर चौथी चिमनी पाँच कर्मीन्द्रयों और पाँच प्राणों की चढ़ा हुई है जिसको प्राणमय कोश कहते हैं । प्राण और कर्मेन्द्रयों का विकार रूपी यह प्राणमय कोश आप्ताना को आप्तानित करके वक्त्रत्व-रहित आत्मा को वक्ता, दाहत्व-रहित आत्मा को दाता, गित रहित आत्मा को गितशील, क्षुधापिपासा-रहित आत्मा को क्षुधा-पिपासा युक्त आदि नाना प्रकार के विकारों से युक्त-जैसा प्रकट करता है। इस प्राणमय कोश में कियाशिक वर्तमान हुने से यह कार्यरूप होता है।

ये तीनों विज्ञानमय, मनोमय श्रीर प्रारामय कोश मिलकर सूक्ष्म-शरीर कहलाते हैं। इस सूक्ष्म-शरीर सहित श्रात्मा का नाम तैजस है।

अन्नमय कोश—चौथी शाएमय कोश-रूपी चिमनी पर पाँचनी-स्थृल शरीर की चिमनी है जो श्रश्नमय कोश कहलाता है। यह श्रन्न से बने हुए रज-बीय से उत्पन्न होता है श्रोर श्रन्न से ही बढ़ता है। इसलिये इसको श्रन्नमय कहते हैं। इस श्रन्नमय कोश के कारण

पृष्ठ सं० ४७ कोशसम्बन्धी चित्र.



- (१) शुद्ध श्रात्म तत्त्व = ज्ञान प्रकाश श्रात्म ज्योति ।
- (२) आनन्दमथ कोश-चित्त, (महत्तत्त्व),=प्रथम चिमनी=कारण शरीर; कारण शरीर के सम्बन्ध से शवल स्वरूप आत्मा की संज्ञा-प्राज्ञ।
- (३) विज्ञानमय कोश = बुद्धि छहंकार = दूसरी चिमनी
- (४) मनोमय कोश = मन, पाँच ज्ञानेन्द्रियां (शक्तिरूप) = सूक्ष्म-शरीर, सूक्ष्म शरीर तीसरी चिमनी।
- (५) प्राणमय कोश = पाँच कर्मेन्द्रियाँ (शक्तिक्रप) पाँच प्राण = चौधी चिमनी

सूक्ष्म-इतीर, सूक्ष्म इतीर के सम्बन्ध से शवल स्वरूप द्यातमा की संज्ञा-तैजस।

(६) अन्नमय कोश = पाँचों भूतों से बना हुआ स्थूल शरीर, स्थूल इन्द्रियाँ = पाँचवीं चिमनी = स्थूल शरीर, स्थूल शरीर के सम्बन्ध से शबल-स्वरूप आत्माकी संज्ञा-विश्व। अपरिच्छिन्न, अविभक्त आत्मा परिच्छिन्न तथा विभक्त; और ताप-रहित आत्मा तापयुक्त; अजर, अमर, अजन्मा आत्मा जरा, मृत्यु और जन्म से युक्त प्रतीत होता है। इस अन्नमय कोहा को ही स्थुल-शरीर कहते हैं; और स्थूल-शरीर सहित आत्मा को विश्व।

#### कोश-सम्बन्धी चित्र

- (१) शुद्ध श्रात्मतत्त्व = ज्ञान १ काश श्रात्म ज्योति ।
- (२) श्रानन्द्रमय कोश = चित्त, (महत्तत्त्व), = प्रथम चिमनी = कारण-शरीर; कारण-शरीर के सम्बन्ध से शबल-स्वरूप श्रात्मा की संशा— प्राञ्च।
- (३) विज्ञानमय कोश = बुद्धि-अहंकार = दूसरी चिमनी
- (४) मनोमय कोश = मन, पाँच झानेन्द्रिय (शक्तिरूप) = स्क्स-शरीर,स्क्म शरीर तीसरी चिमनी। के सम्बन्ध से शबल-
- (५) प्रारामय कोश = पाँच कर्मेन्द्रियें (शक्तिरूप), र्डिसरूप श्रात्मा की संज्ञा-पाँच प्रारा = चौधी चिमनी। रिक्रस
- (६) अन्नमय कोश = पाँचों भृतों से बना हुआ स्पृत शरीर, स्पृत इन्द्रियें = पाँचवी चिमनी = स्पृत-शरीर, स्पृत शरीर के सम्बन्ध से शवत-स्वरूप आत्मा की संज्ञा—विश्व।

संगति — ऋपर-वैराग्य-जन्य सम्प्रज्ञात-समाधि का निरूपण करके श्रव पर-वैराग्य जन्य श्रसम्प्रज्ञात-समाधि का लज्ञण कहते हैं:—

विरामप्रत्याभ्यासपूर्वः संग्कारशेषोऽन्यः॥ १८॥

द्यार्थ—विराम = (सब) वृत्तियों के निरोध का। प्रत्यय = कारण् (जो पर्वैराग्य है उसके)। अभ्यास-पूर्व: = 9ुनः भुनः अनुष्ठान-रूप अभ्यास से । संस्कार-रोषः = जो (उसके) संस्कार रोष रह जाते हैं वह। अन्य: = दूसरी अर्थात् असम्प्रज्ञात-समाधि है।

अन्वयार्थ— सर्व वृत्तियों के निरोध का कारण जो पर-नैराग्य है उसके पुन: पुन: श्रुतुष्टान-रूप श्रुभ्यास से जो उसके संस्कार शेष रह जाते हैं वह श्रुसम्प्रज्ञात-समाधि है।

ब्यास्या — सूत्र में 'विराम-प्रत्यय', 'संस्कारशेष:' श्रौर 'श्रन्य' यह तीन पद हैं, इनमें से पहिले विशेषण 'विराम-प्रत्यय' से श्रसम्प्रज्ञात-समाधि का उपाय, दूसरे विशेषण 'संस्कारशेष:' से उसका लक्षण श्रौर तीसरे 'श्रन्य:' से लक्ष्य (श्रसम्प्रज्ञात-समाधि ) का निर्देश किया है।

इससे पूने सूत्र में बतला श्राए हैं कि सम्प्रज्ञात-समाधि की पराकाष्टा विवेकख्याति है, जिसमें चित्त द्वारा पुरुष का सालात्कार होता है, श्रथवा चित्त श्रौर पुरुष में भिन्नता का विवेकज्ञान उत्पन्न होता है। किन्तु यह भी एक चित्त ही की वृत्ति है श्रौर गुर्खों का ही परिखाम है। इस वृत्ति से भी तृष्णा-रहित हो जाना पर-वैराग्य है (सूत्र १६) पर-वैराग्य से विवेकख्याति-रूपी श्रान्तिम वृत्ति का भी निरोध हो जाता है। इसलिये उसको सूत्र में 'विराम-प्रत्यय' 'सब वृत्तियों के निरोध का कारण' बतलाया गया है।

इस 'विराम-प्रत्यय' अर्थात् पर-वैराग्य का अभ्यास यह है कि इस वृत्ति को भी

'नेति-नेति' 'यह आत्म-स्थित नहीं है, यह स्वरूपावस्थित नहीं है' इस प्रकार इटाता रहे । इस प्रकार पुनः पुनः अनुष्ठान-रूप अम्यास से जब इस एकाप्र-वृत्ति का भी निरोध हो जाता है तब असम्प्रज्ञात-समाधि होती है अर्थात् उसमें कोई ज्ञेय सांसारिक वस्तु जानने योग्य नहीं रहती। इसको निर्वीज-समाधि भी कहते हैं क्योंकि इसमें अविद्या आदि क्लेशरूप संसार का बीज नहीं रहता। असम्प्रज्ञात-समाधि में कोई वृत्ति नहीं रहती; केवल विराम प्रत्यय-रूप पर-वैराग्य के निरोध के संस्कार शेष रहते हैं। किन्तु यह कोई वृत्ति नहीं है। यह निरोध का परिणाम (३१९-१०) है। इस अवस्था में पुरुष की (शुद्ध चेतन) स्वरूप में अवस्थिति होती है। निरोध के संस्कारों से अतिरिक्त एकाप्रता, समाधि-प्रारम्भ और व्युत्थान के संस्कारों में वृत्तियाँ बनी रहती हैं; इसलिये निरोध के संस्कारों के दुर्वल होते ही व्युत्थान के संस्कार प्रवल होने लगते हैं और असम्प्रज्ञात-समाधि भङ्ग होने लगती है।

चित्त का परिगाम ( श्रवस्था-विशेष ) चार प्रकार का होता है: व्थुत्थान, समाधि-प्रारम्भ, एकामता श्रौर निरोध ।

(१) मृद तथा जिप्त चित्त की भूमियों में जब तम तथा रज प्रधान-रूप से होते हैं तब व्युत्थान के संस्कारों का परिएाम होता है।

(२) विज्ञिप्त-भूमि में सत्त्व की प्रवलता से समाधि-प्रारम्भ के संस्कारों का परिग्राम होता है।

(३) उसके पश्चात् सत्त्वगुण की बृद्धि से एकामता-भूमि में एकामता के संस्कारों का परिणाम होता है।

(४) निरोध-भूमि में निरोध के संस्कारों का परिणाम होता है।

ब्युत्यान से उत्पन्न हुए संस्कार समाधि-प्रारम्भ से उत्पन्न होनेवाले संस्कारों से नष्ट हो जाते हैं। समाधि-प्रारम्भ से उत्पन्न हुए संस्कार एकाप्रता से उत्पन्न होनेवाले संस्कारों से, और एकाप्रता से उत्पन्न होनेवाले संस्कार निरोध से उत्पन्न होनेवाले संस्कारों से नष्ट होते हैं। ये निरोध के संस्कार ही संस्कार रोष हैं। त्रसम्प्रज्ञात-समाधि में निरोध के संस्कार ही शेष रहते हैं। जैसे अग्नि से सुवर्ण को तपाते हुए उसमें डाला हुआ सीसा सुवर्ण के मैल को जलाने के पश्चात् अपने को भी जला देता है, वैसे ही जब निरोध से उत्पन्न हुए संस्कार एकाप्रता से उत्पन्न होनेवाले संस्कारों को नष्ट करके स्वयं भी नष्ट हो जाते हैं तब इस संस्कार रोष की निवृत्ति का नाम ही कैवल्य है। असम्प्रज्ञात-समाधि और कैवल्य में इतना ही अन्तर है।

यहाँ इतना श्रौर जान लेना श्रावश्यक है कि सूत्रकार ने श्रसम्प्रज्ञात-समाधि का साधन विराम-प्रत्येय श्रथांत्-परवैराग्य का श्रभ्मास विशेषता के साथ बतलाया है क्योंकि सम्प्रज्ञात-समाधि मालम्ब्य होती है श्रर्थात् किसी माह्य-रूप वा प्रहण्-रूप वा गृहीत-रूप ध्येय का श्रालम्बन ६ नाकर की जाती है श्रीर यह श्रलम्बन ही बीजरूप से उसमें रहता है, जिससे उसको सबीज भी कहते हैं। इसलिये उसका साधन श्रपर-वैराग्य भी उसकी श्रपेचा से सालम्ब्य श्रीर सबीज होता है। श्रथांत् श्रपर-वैराग्य उस बीजरूप ध्येय विषय को

चालम्बन करके होता है। किन्तु असम्प्रज्ञात-समाधि निरालम्ब्य और निर्वीज है, क्योंकि यह किसी ध्येय को बीजरूप आलम्बन बनाकर नहीं की जाती है; और कार्य के समान रूपवाला ही कारण होना चाहिये, इसलिये निरालम्बय निर्वीज पर-वैराग्य असम्प्रज्ञात-समाधि का साधन है। अतः सर्व वृत्ति-निरोध-रूप असम्प्रज्ञात-समाधि के निर्मित्त सर्व वृत्ति-निरोध-रूप असम्प्रज्ञात-समाधि के निर्मित्त सर्व वृत्तियों के निरोध के कारण पर-वैराग्य का ही पुनः पुन अनुष्ठान-रूप अभ्यास करना चाहिये। अ

विशेष वक्तव्य—सूत्र १८:—सूत्र १७ की व्याख्या में हमने सम्प्रज्ञात समाधि की चारों भूमियों का सामान्यरूप से वर्णन कर दिया है। यहां इस सम्बन्ध में कुछ विशेष बातों का जिज्ञासुओं के हितार्थ वतला देना उचित प्रतीत होता है। ध्यान की परिपक अवस्था में जब कुएडिलिनी जागृत होती है अर्थात् सारे स्थूलप्राण् सुषुन्ना नाड़ी में प्रवेश कर जाते हैं और स्थूल शरीर तथा स्थूल जगत् से परे होकर अन्तर्मुखता होती है तब उस प्रकाशमय अवस्था में इन भूमियों का वास्तविक अनुभव हो सकता है।

वितर्कातगत समाधि:-वितर्कातगतभूमि की प्रकाशमयी श्रवस्था में जिस स्थूल विषय की और वृति जाती है उसी का यथार्थरूप साचात्कार हो जाता है। सात्त्विकत्व और सक्सता के तारतम्य से इस भूमि के अन्तर्गत बहुत सी श्रेणियां हो सकती हैं। इसमें दो प्रकार का अनुभव होता है। एक तो पिछले तामस तथा सात्त्विक संस्कारों का वित्तरूप से उदय होना, दसरा वस्त के वास्तविक स्वरूप का ज्ञान । जब पिछले तामस संस्कार उदय होते हैं ते चित्त किसी कल्पित भयद्भर हरावनी आकार वाली वृत्ति में अथवा अन्य तामसी राजसी वस्तक्षों के बाकार में परिएत हो जाता है। यह तमस के कारए प्रकाशमय नहीं होती. अथवा इसमें धन्धला सा प्रकाश होता है। जब सात्विक संस्कार उदय होते हैं तब चित्त किसी धार्मिक कल्पित त्राकार वाली मूर्त्ति त्रथवा किसी धर्मीत्मा के रूप बाली वृत्ति तथा अन्य सात्त्विक वस्तुओं के आकार में परिएत होने लगता है। वास्त्रविक अनुभव में व्यवहित (व्यवधान वाली) विप्रकृष्ट (दूर वाली) वस्तुत्र्यों, स्थानों, मनुष्यों तथा महात्माश्चों का साम्रात्कार होता है। इस वितर्क भूमि में जो कभी २ स्थूल शरीर सहित उड़ने की प्रतीति होती है वह प्राणों के उत्थान की अवस्था है। और जो कभी २ ऐसे भय की प्रतीति होती है कि मानो कोई हाथ पैर ऋदि अझों को बान्ध रहा है अथवा पकड रहा है वह उन म्धानों में से प्राणों के अन्तर्मल होने की अवस्था है। इन सारे अनुभवों को द्रष्टा बन कर देखता रहे। इस भूमि में असक्ति का होना बन्धन का कारण है। कपिल मुनि ने तत्त्वसमास के उन्नीसवें सूत्र में इस को वैकारिक बन्ध बतलाया है, जो पांचों स्थल भूत ( श्रीर उनसे बनी हुई वस्तुएं ) और ग्यारह इन्द्रियों अर्थात इन सोलह विकृतियों में आसिक के कारण होता है।

विराम-प्रत्यय-ख्रम्यास-पूर्वः = विराम प्रतीति का ख्रम्यास है पूर्व जिसके। संस्कार रोषः = संस्कार जिसमें श्रेष हैं। ख्रम्यः = दूसरा खर्थात् ख्रसम्प्रज्ञात है।

अटिप्पणी — सूत्र के अर्थ वाचस्पति मिश्र की व्याख्या के त्राधार पर किये गए हैं। 'अस्वयं' पद को 'प्रतीति' अर्थ में लेकर सूत्र का अर्थ इस प्रकार होता है:—

यदि इसी भूमि में आसिक बनी रहे श्रीर आगे बढ़ने का यक्ष न किया जावे तो इस भूमि की पिएक श्रवस्था को प्राप्त किए हुए योगी इन साबिक संस्कारों को लिय हुए मनुष्य से कंची योनि श्रथवा मनुष्य लोक में ऊंची श्रेणी में जन्म लेते हैं। कई बालक श्रीर वालिकायें ऐसे देखने में श्राय हैं जो पिछले जन्म के संस्कारों से प्राप्त की हुई योग बुद्धि लेकर श्राय हैं। जो श्राप्त की सुन साथारण मनुष्यों को लम्बे समय में भी होना कठिन था वह उनको बहुत थोड़े काल में प्राप्त हो गया।

विचार अनुगत समाधि:—स्थूल मुतों से परे तन्मात्राञ्चों तक सूक्ष्म भूतों की सूक्ष्मता का तारतस्य चला गया है। इसी के अन्तर्गत सारे सृक्ष्मलोक हैं, जो वास्तव में सृक्ष्म अवश्याओं के ही नाम हैं। सत्त्व की स्वच्छता के कारण ये अवस्थाएं सङ्कल्पमयी और आनन्दमयी होती हैं, किन्तु सात्त्विकता और सूक्ष्मता के अनुसार ही इस संकल्प और आनन्द में भी भेद होता है। इसमें दो प्रकार का अनुभव होता है। एक वह जो भौतिक विज्ञान से सर्वथा विलक्षण होता है। इसको अपरोच्च झान कहना चाहिये। दूसरा वह जिसमें चित्त श्रीम में समय-समय पर सिक्षत हुए धार्मिक तथा सात्त्विक संस्कार वृत्तिरूप से उदय हो जाते हैं। इनको सात्त्विक हश्य कहते हैं। ये साधकों के अपने २ काल्पनिकरूप में प्रकाशमय आकृति में प्रकाश आभास जैसे प्रकट होते हैं। वास्तव में तो चित्त ही इन सात्त्विक संस्कारों से प्रेरित हुआ इन प्रकाशमय आकार वाली वृत्त्वयों में परिण्यत होता है। यथा:—

"सीणवृत्तेरभिजातस्येव मणेर्यृहीत् ग्रहणग्राह्येषु तत्स्थतदञ्जनता समापत्तिः"।

स॰ मा॰ पा॰ स॰ ४३॥ अर्थ:--राजस तामस वृत्तिर्राहत खच्छ चित्त की उत्तम जातीय ( श्रातिनर्मल ) मिरा के समान गृहीता प्रहण श्रीर प्राह्म विषयों में स्थिर होकर उनके तन्मय हो जाना ( उनके स्वरूप को प्राप्त हो जाना ) समापत्ति है। किन्त साधक को इस बात का तनिक भी भान नहीं होता है। वह उनको यथार्थ ही सममता है और उनके साथ भौतिक दशा से कहीं श्रधिक स्पष्टरूप से ज्यवहार (बातें इत्यादि) कर सकता है। सत्व की स्वच्छता के कारण चित्त का इस समय का सारा व्यवहार सत्य और निर्मल होता है। इन अनुभवों को अत्यन्त गुप्त रखना चाहिये किसी पर तनिक भी प्रकट न होने देना चाहिये। इन दृश्यों की दृष्टारूप से देखता रहे आसक्ति न होनी चाहिये। कोई २ साधक इसकी आरम्भिक अवस्था को पाकर इतने विस्मित हो जाते हैं कि श्रपने को क्रतकृत्य समम्भने लगते हैं और श्रपने इष्ट मिश्रों पर प्रकट करने लगते हैं कि हमको अमुक देवता अथवा देवी के दर्शन होगए हैं। इससे सर्व साधारण में तो वे सिद्ध प्रसिद्ध हो जाते हैं. किन्त अन्दर से उनकी अन्नति इक जाती है श्रीर श्रागे का मार्ग बन्द हो जाता है। इस प्राप्त की हुई प्रतिष्ठा श्रीर श्रभिमान के खोए जाने के भय से किसी अनुभवी पथ-दर्शक से आगे का मार्ग पूछने में भी संङ्कोच होने लगता है। इस दूसरी भूमिवालों के लिये ही विशेष कर योगदर्शन में इस प्रकार चेतावनी दी गई है:-

## "स्थान्युपनियन्त्रणे सङ्गस्याकरणं पुनरनिष्टमसङ्गात्"। (विमू॰ पा॰ स्॰ ५३)

अर्थ:—स्थान वालों के आदर भाव करने पर आसक्ति (लगाव) और अभिमान ( घमएड = अहंकार ) नहीं करना चाहिये; क्योंकि ऐसा करने से फिर अनिष्ट के प्रसङ्ग का भय है।

उंची कोटि के साकार उपासक भक्तों का निमेल स्वच्छ चित्त ? उनके आभिमत एक निश्चित प्रकाशमय आकार वाली यृत्ति के रूप में स्वेच्छानुसार परिणित होने का अभ्यस्त हो जाता है। यह एकाप्रता की परिषक अवस्था परिषक वैराग्य और दृद निष्ठा से होती है। जो योगी इसी विचारानुनत समाधि के आनन्द में आसक्त हो जाते हैं और आगे बद्देने का यत्न नहीं करते वे शरीरान्त होने पर अपनी भूमि की परिषक अवस्था अनुसार ही किसी दिव्यलोक के आनन्द को एक लम्बे समय तक भोगते रहते हैं। यह लोक एक प्रकार से सुद्भ्मता की सात्त्विक अवस्था ही है। इनकी मिश्रित संज्ञा स्थालोक, चन्द्रलोक तथा सोमलोक है और उनका मार्ग पितृयाण अथवा दित्त्वणायन के नाम से उपनिषदों में बतलाया गया है किन्तु इसको हमारी पृथिवी से बाहिर दिखलाई देने वाले इस मौतिक चन्द्रमा का न सममन्ता चाहिये। यह इस स्थूल जगत् के अन्दर सूक्ष्म जगत् है। वहाँ के आनन्द की अपेत्वा से इसको स्वर्ग, सोम अथवा चन्द्र नाम दिया गया है और वहां का मार्ग भी बहिर्मुख गतिवाला नहीं है, किन्तु अन्दर को जाने वाला है, क्योंक ध्यान की अवस्था में अन्तमुख होते हैं न के बहिर्मुख। सूक्ष्म जगत् सूक्ष्म शरीर के सदस इस स्थूल जगत् के अन्दर होना चाहिये न कि बाहिर (देखों विभूतिपाद सूत्र ३६ के विरोध वक्तन्य संख्या २ में)।

सूक्ष्मता श्रीर श्रानन्द के तारतम्य से इस चन्द्रलोक, सोमलोक श्रथवा खगेलोक को भी कई श्रवान्तर भेदों में विभक्त किया गया है, जैसा कि हमने षड़दर्शन समन्वय प्रकरण ४ में तत्वसमास की सूत्र ४ व १८ की न्याख्या में विस्तारपूर्वक बतलाया है, किन्तु इन सूक्ष्मलोकों में पहुंच जाना कैवरुय श्रथोत् वास्तविक मुक्ति नहीं है, यथा:—

''न विशेषगतिनिष्ठिक्रयस्य'' ( सां॰ अ॰ ५ सूत्र ७६ )

अर्थ:—विशेष गति का प्राप्त हो जाना वास्तविक मुक्ति नहीं है, क्योंकि श्रात्मा ध्यपने शुद्धज्ञान खरूप में निष्कय है।

संयोगाश्च वियोगान्ता इति न दंशादिलामोऽपि"। सा॰ भ॰ ५० सत्र ८० ॥

अर्थ-संयोग वियोगान्त है। इसलिये किसी देश विशेष (चन्द्रलांक के अन्तर्गत किसी सुक्ष्म लोक) का लाभ भी वास्तविक मुक्ति नहीं है।

"भावस धुवनाञ्चोकाः धुनरावर्तिनोऽर्जुन ।

मामुपेस्य तु कौन्तेय पुनजेन्म न विद्यतं" ॥ गोता अ०८ इस्रो १६

अर्थः — हे अर्जुन ! ब्रह्मलांक से लेकर सब लोक पुनरावर्ती खभाव वाले हैं। किन्तु हे अन्तिपुत्र ! सुक्को (शुद्ध परमात्म तत्व ) प्राप्त होकर पुनजेन्म नहीं होता है।

इसलिये वास्तव में ये भी बन्धन रूप ही हैं। कपिल मुनि ने तत्त्व समास सूत्र १९ में इन लोकों की प्राप्ति को दाल्यिक बन्ध कहा है, जो सूक्ष्म शरीर श्रीर तन्मात्राश्रों तक सूक्ष्म विषयों में श्रासक्ति के कारण होता है। मलुष्य के मत्ये लोक की श्रपेत्ता से तो ये लोक श्रमर कहलाते हैं श्रीर मलुष्य के बन्धनों की श्रपेत्ता से इनकी प्राप्ति मुक्ति कही जा सकती है। किन्तु यह मुक्ति पुनरावर्तिनीरूप ही है जो निवृत्ति मार्ग वालों के लिये हेय है। एक लम्बे समय तक इन लोकों के सूक्ष्म श्रानन्द को भाग कर पिछली भूमि में प्राप्त की हुई योग्यता को लिये हुए ये योगी मलुष्य लोक में ऊंची श्रेणी के योगियों में जन्म लेते हैं। जिससे श्रात्मश्रिति प्राप्ति के लिये यल कर सकें।

आनन्दानुगत समाधि:— इसमें घहंकार का साज्ञात्कार होता है। यह अहङ्कार का साज्ञात्कार अन्य सूक्ष्म विषयों जैसा नहीं होता है, क्योंकि ऋहंकार तन्यात्रात्रों तक सारे सूक्ष्म विषयों और उनको विषय करने वाली ज्ञान-इन्हियों का स्वयं उपादान कारण है, घहङ्कार दूसरा विषम परिणाम है, जिसमें सत्त्व की बाहुत्यता है और सत्त्व गुण् में ही घानन्द ( सुख) है। इसलिये इस भूमि में सूक्ष्म झरीर और सूक्ष्म विषयों से परे 'श्रहमस्मि' घृष्टि द्वारा केवल श्रहङ्कार के श्रानन्द का ही श्रनुभव होता है। जैसा कि गीता में बतलाया गया है:—

द्युखमात्यन्तिकं यत्तद्वयुद्धि प्राह्ममतीन्दियम् । वेत्ति यत्र न चैवायं स्थितश्रक्तति तत्त्वतः ॥ यं सुरुध्वा चापरं साभं मन्यते नाधिकं ततः ।

यस्मिन्स्थता न दुःखेन गुरुणापि विचालयते ॥गीता आं १, १८०० ११, २२ अर्थः — जिस श्रवस्था में योगी उस परम सुख को जानता है जो बुद्धि से ही प्रह्मण किया जाता है न कि इन्द्रियों से श्रीर नहीं उसमें स्थित हुआ तत्त्व से फिसलता है, जिस श्रानन्द को प्राप्त कर योगी उससे बढ़ कर श्रियिक श्रीर कोई लाभ नहीं समम्तता है और जिस श्रवस्था में स्थित योगी महान् दुःखों के मेल से श्रवला श्रवस्था को योग नाम वाला जाने।

किन्तु इस श्रानन्दानुगत भूमि में भी श्रासक्त न होना चाहिये। जो योगी इस श्रान-न्दानुगत भूमि को ही खरूप श्रवस्थित समम्म कर इसी में श्रासक रहते हैं और श्रागे श्रास्म सालात्कार करने का यत्न नहीं करते वे शरीरान्त होने पर विदेह (शरीर रहित) श्रवस्था में कैवल्य पद जैसी स्थिति को प्राप्त किये हुए इसी श्रानन्द को भोगते रहते हैं। यह बिदेहावस्था विचारानुगत भूमि में बतलाए हुए ब्रह्मलोक पर्य्यन्त सूक्ष्म लोकों से श्रिषक सूक्ष्म, श्रिषक श्रानन्द श्रीर श्रिषक श्रवधि वाली है, किन्तु यह भी बन्धन रूप ही है। कैवल्य श्र्यात् वास्तविक मुक्ति नहीं, यथा:—

'नानन्दाभिष्यक्तिर्भक्तिर्निधर्भक्तात्' ( सांस्य ५।७४ )

अर्थ:—आनन्द का प्रकट होजाना मुक्ति नहीं है (क्योंकि वह आत्मा का ) धर्म नहीं है (फिन्तु अन्त:करण का धर्म है) अस्मितानुगत सम्प्रकात समाधि:—इसमें अस्मिता का सालात्कार होता है। अस्मिता का सालात्कार भी अहंकार के सालात्कार के सहरा सूक्ष्म विषयों जैसा नहीं होता है, क्योंकि अस्मिता पुरुष से प्रतिविश्वित अथवा प्रकाशित चित्र की संज्ञा है, जो अहंकार का वपादान कारण और गुणों का प्रथम विषम परिणाम है जिसमें सत्त्व ही सत्त्व है। राजस् क्रियामात्र और तमस उस क्रिया को रोकने मात्र के लिए है। इसलिये इसमें अहङ्कार रहित केवल 'अस्मि' शृति से अपरिक्षित्र, असीम और व्यापक आनन्द का अनुभव होता है। जो योगी इस असीम आनन्द में आसक्त रहते हैं वे शरीर छोड़ने पर अस्मिता अवस्था में कैवल्य पद जैसी स्थिति को प्राप्त किये हुए लम्बे समय तक इस आनन्द को भोगते रहते हैं। यह अवस्था विदेह अवस्था से अधिक सुक्ष्म, अधिक आनन्द और अधिक अवधि वाली होती है। गुणों की साम्य अवस्था वाली मूल प्रकृति तो केवल अनुमान और आगम गम्य है और पुरुष के निष्प्रयोजन होती है। वास्तविक प्रकृति तो सुणों का प्रथम विषम परिणाम महतत्त्व (चित्त = चुद्धि) ही है। इसलिये इस अस्मिता प्रकृति को प्राप्त किये हुए योगियों की संज्ञा प्रकृतिलय बतलाई गई है। यह सब से उंची भूमि असीम आनन्द वाली और कैवल्य पर के तुल्य है। किश्तु बन्धन रूप ही है। वास्तविक कैवल्य नहीं है। यथा:—

### 'न कारणलयात् कृतकृत्यता मन्नवदुत्थानात्' ( सां॰ १।५४ )

अंधी:—कारण ( श्रास्मता प्रकृति ) में लय होने से पुरुष को छत क्रत्यता ( स्वक्ष्प ध्रविधित ) नहीं हो सकती क्योंकि उसमें डुबकी लगाने वालों के समान ( पानी से ऊपर ) आत्मिश्चित प्राप्त करने के लिये उठना ( मनुष्य लोक में श्राना ) होता है। कपिल सुनि प्रणीत तस्व समास में इन दोनों उचतर श्रीर उचतम भूमियों को प्राकृतिक बन्ध कहा गया है, क्योंकि यद्यपि इनमें सौलह विकृतियों और पाँच तन्मात्राओं से सुक्ति प्राप्त हो जाती है, किन्तु विदेही को आहंकार और प्रकृतिलयों को श्रास्मताओं में श्रासिक होने के कारण प्रकृति का बन्ध बना ही रहता है।

िषवेक ख्याति:— उपर बतला आए हैं कि पुरुष से प्रतिविश्वित अथवा प्रकाशित चित्त का नाम अस्मिता है। गुणातीत चैतन्य खरूप और त्रिगुणात्मक जड़ चित्त में भिन्नता का विवेक झान न रह कर अस्मिता की प्रतीति अस्मिता छेश है। जिससे असङ्ग पुरुष में सङ्ग का दाय आगोप होना आरम्भ होता है। इस प्रकार आस्मिता छेश ही राग, देश और अभिनिवेश छेश तथा सकाम कर्म, उनके फलों की वासनाएं उनके अनुसार जम्म आयु और भोग और उसमें मुख दुःख का कारण है। इसकी जननी अविद्या छेश है जो संस्व चित्त में लेशमात्र तमस् में बीज रूप से वर्त्तमान रहती है। विवेक ख्याति में त्रिगुणात्मक वित्त और अविद्या छेश है जो संस्व होता है गुणातीत चेतन आत्मा में भेद झान उत्पन्न होता है। इससे अस्मिता छेश निवृत्त होजाता है और अविद्या छेश अपने अन्य सब छेश रूपी परिवार सहित दग्धबीज तुस्य हो जाती है। अब वही लेशमात्र तमस् जिसमें अविद्या वर्तमान थी इस सास्विक वृत्ति हो जस सख्यात् करा विवेक ख्याति ) को स्थिर रखने में सत्त्व का सहायक हो जाता है। आत्म साखात् करा विवेक ख्याति ) को स्थिर रखने में सत्त्व का सहायक हो जाता है। जास्म साखात् करा विवेक ख्याति ) को स्थिर रखने में सत्त्व का सहायक हो जाता है। जीस सकार प्रकार

वपैग् ( शीका ) में दिखलाई देने वाला खरूप वास्तविक खरूप नहीं होता है इसी प्रकार चित्त में आत्मा का साम्राकार वास्तविक खरूप श्रविश्वित नहीं है। इस प्रकार विवेक स्थाति से भी श्रासिक का हट जाना पर वैराग्य द्वारा होता है।

असम्प्रकात अथवा निर्वीजसमाधि:—पर वैराग्य द्वारा विवेक स्व्यातिरूप सास्विक वृत्ति के निरुद्ध होजाने पर द्रष्टा की शुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में अवस्थिति होती है। यही असम्प्रकात अथवा निर्वीज समाधि कहलाती है। इस समय चित्त में कोई वृत्ति नहीं रहती है, किन्तु वृत्तियों को हटाने वाला निरोध का परिणाम रहता है। आरम्भ में असम्प्रकात समाधि चिण्क (बहुत कम समय वाली) होती है, किन्तु ज्यों ज्यों धीरे धीरे निरोध के संस्कार ज्युत्थान के संस्थारों को मष्ट करते जाते हैं त्यों व्यों अधिक समय तक रहने वाली होती जाती है और इसकी अवस्था परिपक होती जाती है। अन्त में जब निरोध के संस्कार ज्युत्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर देते हैं तब वे स्वयं भी नष्ट हो जाते हैं। जिस प्रकार सांसा सुवर्ण के मल को जलाकर स्वयं भी जल जाता है। तब शरीर छोड़ने पर चित्त को बनाने वाले गुण अपने २ कारण में लीन हो जाते हैं और द्रष्टा शुद्ध चेतन परमात्मस्वरूप में अवस्थित हो जाता है। इस कैवल्य को सचोमुक्ति कहते हैं। इस देहान्त अवस्था का उपनियां में निम्न प्रकार वर्णन आया है:—

### 'यो अकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो न तस्य 'माखा उत्कामन्ति ब्रह्मौन सन् ब्रह्माप्येति'(इष्ट॰ ४।४।६)

अर्थः—जो कामनाश्चों से रहित है, जो कामनाश्चों से बाहिर निकल गया है जिसकी कामनाएं पूरी हो गई है अथवा जिसको केवल आत्मा की कामना है उसके प्राग्ण (प्राग्ण श्चौर इन्ट्रिएं) नहीं निकलते हैं वह ब्रह्म ही हुआ ब्रह्म को पहुंचता है।

आदिस्यलोक देवयानः--

जिन योगियों ने श्रसम्प्रज्ञात समाधि का लाभ प्राप्त कर लिया है, किन्तु उनके चित्त से ब्युत्थान के सारे संस्कार श्रभी नट नहीं हो पाए हैं, कुछ शेष रह गए हैं, इस श्रवस्था में अगीरान्त होने पर वे श्रादित्य लोक का प्राप्त होते हैं श्रीर उनका मार्ग उत्तरायण कहलावा है, किन्तु श्रादित्यलोक विचार श्रमुगत सम्प्रज्ञात सामाधि में वतलाए हुए जैसा कोई स्क्ष्म लोक नहीं है श्रीर न यह दिखलाई देने वाला भौतिक स्थूल सूर्त्य है प्रत्युत वह विशुद्ध सत्त्व मयचित्ता है जिस को हमें ईश्वर के चित्त के नाम से कई स्थानों में वर्णन किया है श्रीर देवयान श्रथवा उत्तरायण को भौतिक जैसी मित का श्रमुमान करना चाहिये, क्योंकि मार्ग श्रीर गित बाहिर की वस्तुश्रों में होती है। यहां इन अब्दों से श्रीमप्राय इन योगियों के चित्तों का विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में श्रन्तर्भुख होना है। वहां 'श्रमानव' ईश्वर के श्रनुमह हारा इन शेष ब्युत्थान के संस्कारों के निवृत्त होने पर चित्त के गुणों के अपने कारण में लीन होने पर ये योगी शुद्ध परमास्म स्वरूप में श्रवस्थिति प्राप्त करते हैं। यथा:—

"कार्यास्यये तदध्यक्षेषा सहातः परमभिषानात" (वेदा॰ द॰ धारा )

आर्थ:—'ब्रह्मलोक में पहुंचकर वह कार्य्य (शवल ब्रह्म) को उलांघ कर उस कार्य्य से परे जो उसका अध्यत्न परब्रह्म है उसके साथ ऐश्वर्य्य को भोगता है। इसको क्रम मुक्ति कहते हैं।

अवतार:—स्वरूप श्रवस्थित को प्राप्त किये हुए जिन योगियों ने श्रपने चित्त से श्रसम्प्रज्ञात समाधि द्वारा व्युत्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर दिया है, किन्तु उनके चित्त में प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प बना हुआ है तो उनके चित्तों को बनाने वाले गुण श्रपने कारण में लीन नहीं होते। ये चित्त श्रपने विद्याल सास्विक स्वरूप से ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में, जिसमें मारे प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प विद्यमान है, ( समान सङ्कल्प होने से ) लीन रहते हैं और वे कैवल्य पद के सहश श्रुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में श्रविक्षत रहते हैं । श्रेश्वरीय नियमानुसार संसार के कल्याण में जब उनकी श्रावश्यकता होती है तो वे इस भौतिक जगन में श्रवतीर्ण होते हैं। दूसरे शब्दों में श्रवतार लेते हैं। यथा:—

''यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत। इम्प्युत्त्यानमधेमस्य तदात्मानं छजाम्यहम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥'' गीताः

अर्थ:— है भारत जब जब धर्म की हानि और अधर्म की वृद्धि होती है तब तब मैं अपने को प्रकट करता हूं (अपने शुद्ध स्वरूप से शवल स्वरूप में अवतरण करता हूं अर्थात् भौतिक जगत् में अवतार लेता हूं ) सज्जनों की रचा करने के लिये और दृषित कार्य्य करने वालों का नाश करने के लिये युग २ में प्रकट होता हूं । तथा

"बादि विद्वान् निर्माणि चित्तमिष्ठाय कारुएयाड् भगवान् परमर्षि रासुरये जिज्ञासमानाय तन्त्रं मोबाच "।

अर्थः—चादि विद्वान् भगवान् परम ऋषि (कपिल मुनि) ने निर्माण चिरा (सांसारिक वासनाचों के संस्कारों से शृत्य) के श्रिधिष्ठाता होकर जिज्ञासा करते हुए श्रासुरि मुनि को दया भाव से सांख्य तत्त्व समास का उपदेश दिया। तथा

''ऋषि: पस्तं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैर्विभर्ति''। ( के॰ क॰ )

अर्थः पिहले उत्पन्न हुए किपल मुनि को ज्ञान से भर देता है।

संगति:—सूत्र १८ में असम्प्रज्ञात समाधि का स्वरूप दिखला कर अब आगले सूत्र में यह बतलाते हैं कि जिन योगियों ने विछले जन्म में विचार अनुगत से ऊंची आनन्दानुगत अथवा अस्मितानुगत सम्प्रज्ञात समाधि की भूमि को प्राप्त कर लिया है उनको असम्प्रज्ञात समाधि की प्राप्ति के लिये अन्य साधारण मनुष्यों जैसी पुरुषार्थ की अपेना नहीं होती। वे जन्म ही से विद्वले योग बल के कारण इसके प्राप्त करने की योग्यता रखते हैं।

द्रपेग् ( शीका ) में दिखलाई देने वाला खरूप वास्तविक खरूप नहीं होता है इसी प्रकार चित्त में आत्मा का साज्ञात्कार वास्तविक खरूप श्रविश्वित नहीं है। इस प्रकार विवेक स्थाति से भी श्रासिक का हट जाना पर वैराग्य द्वारा होता है।

असम्प्रकात अथवा निर्वीजसमाधि:—पर वैराग्य द्वारा विवेक ख्यातिरूप सास्विक पृत्ति के निकद्ध होजाने पर द्रष्टा की शुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में अविश्वित होती है। यही असम्प्रकात अथवा निर्वीज समाधि कहलाती है। इस समय चित्त में कोई वृत्ति नहीं रहती है, किन्तु वृत्तियों को हटाने वाला निरोध का परिणाम रहता है। आरम्भ में असम्प्रकात समाधि चिण्क (बहुत कम समय वाली) होती है, किन्तु ज्यों ज्यों धीरे धीरे निरोध के संस्कार ज्युत्थान के संस्थारों को मष्ट करते जाते हैं त्यों त्यों अधिक समय तक रहने वाली होती जाती है और इसकी अवस्था परिपक होती जाती है। अन्त में जब निरोध के संस्कार ज्युत्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर देते हैं तब वे खयं भी नष्ट हो जाते हैं। जिस प्रकार सांसा सुवर्ण के मल को जलाकर स्वयं भी जल जाता है। तब शरीर छोड़ने पर चित्त को बनाने वाले गुण अपने २ कारण में लीन हो जाते हैं और द्रष्टा शुद्ध चेतन परमात्मस्वरूप में अवस्थित हो जाता है। इस कैवल्य को सद्योमुक्ति कहते हैं। इस देहान्त अवस्था का उपनिवर्ग में निम्न प्रकार वर्णन आया है:—

### 'यो श्रकामो निष्काम श्राप्तकाम श्रात्मकामो न तस्य 'माखा उत्कामन्ति ब्रह्मौब सन् ब्रह्माप्येति'(इष्ट॰ ४।४।६)

अर्थः—जो कामनाश्चों से रहित है, जो कामनाश्चों से बाहिर निकल गया है जिसकी कामनाएं पूरी हो गई हैं श्रथवा जिसको केवल श्रात्मा की कामना है उसके प्राग्ण (प्राण श्चौर इन्द्रिएं) नहीं निकलते हैं वह ब्रह्म ही हुश्चा ब्रह्म को पहुंचता है।

आदित्यलोक देवयानः—

जिन योगियों ने श्रसम्प्रज्ञात समाधि का लाभ प्राप्त कर लिया है, किन्तु उनके चित्त से व्युत्थान के सारे संस्कार श्रभी नट नहीं हो पाए हैं, कुछ शेष रह गए हैं, इस श्रवस्था में असीरान्त होने पर वे श्रादित्य लोक का प्राप्त होते हैं श्रीर उनका मार्ग उत्तरायण कहताता है, किन्तु श्रादित्यलोक विचार श्रवुगत सम्प्रज्ञात सामाधि में बतलाए हुए जैसा कोई स्क्ष्म लोक नहीं है श्रीर न यह दिखलाई देने वाला भौतिक स्थूल सूर्ण्य है प्रत्युत वह विशुद्ध सत्त्व मयचित्त है जिस को हमने ईश्वर के चित्त के नाम से कई स्थानों में वर्णन किया है श्रीर देवयान श्रथवा उत्तरायण को भौतिक जैसी मित का श्रवुमान न करना चाहिये, क्योंकि मार्ग श्रीर गित बाहिर की वस्तुश्रों में होती है। यहां इन शब्दों से श्राभाय इन योगियों के चित्तों का विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में श्रन्तभुंख होना है। वहां 'श्रमानव' ईश्वर के श्रनुप्रह हारा इन शेष व्युत्थान के संस्कारों के निवृत्त होने पर चित्त के गुणों के श्रपने कारण में लीन होने पर ये योगी श्रुद्ध परमास्म सकर में श्रवस्थित प्राप्त करते हैं। यथा:—

"कार्यास्यये तदध्यक्षेषा सहातः परमभिषानात्" (वेदा॰ द॰ ४।३।१०)

अर्थ:-- 'ब्रह्मलोक में पहुँचकर वह कार्य्य ( शवल ब्रह्म ) को उलांच कर उस कार्य्य से परे जो उसका अध्यक्त परब्रह्म है उसके साथ ऐश्वर्य्य को भोगता है । इसको क्रम मुक्ति कहते हैं ।

अवतार:—स्वरूप श्रविधित को प्राप्त किये हुए जिन योगियों ने श्रपने चित्त से श्रसम्प्रद्वात समाधि द्वारा व्युत्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर दिया है, किन्तु उनके चित्त में प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प बना हुआ है तो उनके चित्तों को बनाने वाले गुण श्रपने कारण में लीन नहीं होते। ये चित्त श्रपने विशाल सात्त्विक स्वरूप से ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में, जिसमें मारे प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प विद्यमान है, ( समान सङ्कल्प होने से ) लीन रहते हैं और वे कैवल्य पद के सदश शुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में श्रविधित रहते हैं और वे कैवल्य पद के सदश शुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में श्रविधित रहते हैं । श्रूथरीय नियमानुसार संसार के कल्याण में जब उनकी श्रावश्यकता होती है तो वे इस भौतिक जगन में श्रवतीर्ण होते हैं। दूसरे शब्दों में श्रवतार लेते हैं। यथा:—

"यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । इम्प्युत्त्यानमर्धमस्य तदात्मानं छजाम्यहम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥'' गीताः

अर्थः — हे भारत जब जब धर्म की हानि और अधर्म की वृद्धि होती है तब तब मैं अपने को प्रकट करता हूं (अपने शुद्ध स्वरूप से शवल स्वरूप में अवतरण करता हूं अर्थात् भौतिक जगत् में अवतार लेता हूं ) सज्जनों की रहा करने के लिये और दृषित कार्य्य करने वालों का नाश करने के लिये युग २ में प्रकट होता हूं । तथा

"मादि विद्वान् निर्माणि चित्तमिष्ठाय कारुएयाद् भगवान् परमर्षि राष्ट्रस्ये जिज्ञासमानाय तन्त्रं प्रोबाच "।

अर्थः—श्वादि विद्वान् भगवान् परम ऋषि (कपिल मुनि) ने निर्माण् विश (सांसारिक वासनात्रों के संस्कारों से ग्रुत्य) के श्वधिष्ठाता होकर जिज्ञासा करते हुए श्रासुरि मुनि को दया भाव से सांख्य तत्त्व समास का उपदेश दिया। तथा

"ऋषि: प्रसृतं किपलं यस्तमग्रे ज्ञानैर्विभितं"। ( चे॰ घ॰ ) अर्थः - पहिले उत्पन्न हुए किपल मुनि को ज्ञान से भर देता है।

संगतिः—सूत्र १८ में श्वसम्प्रज्ञात समाधि का स्वरूप दिखला कर श्वव श्राले सूत्र में यह बतलाते हैं कि जिन योगियों ने षिछले जन्म में विचार श्रनुगत से ऊंची श्रानन्दानुगत अथवा श्वस्मितानुगत सम्प्रज्ञात समाधि की भूमि को प्राप्त कर लिया है उनको श्रसम्प्रज्ञात समाधि की प्राप्ति के लिये श्रन्य साधारण मनुष्यों जैसी पुरुषार्थ की श्रपेचा नहीं होती। वे जन्म ही से विश्वले योग बल के कारण इसके प्राप्त करने की योग्यता रखते हैं। वपेंग् ( शीशा ) में दिखलाई देने वाला खरूप बासविक खरूप नहीं होता है इसी प्रकार चित्त में आत्मा का साम्राकार वासविक खरूप श्रविश्वित नहीं है। इस प्रकार विवेक स्थाति से भी आसक्ति का हट जाना पर वैराग्य द्वारा होता है।

असम्प्रकात अथवा निर्वीजसमाधि:—पर वैराग्य द्वारा विवेक स्यातिरूप साश्विक घृति के निकद्ध होजाने पर द्रष्टा की शुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में श्रवस्थित होती है। यहीं श्रसम्प्रकात श्रथवा निर्वीज समाधि कहलाती है। इस समय चित्त में कोई वृत्ति नहीं रहती है, किन्तु वृत्तियों को हटाने वाला निरोध का परिणाम रहता है। श्रारम्भ में श्रसम्प्रकात समाधि चिश्वक (बहुत कम समय वाली) होती है, किन्तु ज्यों ज्यों धीरे धीरे निरोध के संस्कार ज्युत्थान के संस्थारों को मष्ट करते जाते हैं त्यों त्यों श्रधिक समय तक रहने वाली होती जाती है श्रीर इसकी श्रवस्था परिपक होती जाती है। श्रन्त में जब निरोध के संस्कार ज्युत्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर देते हैं तब वे खयं भी नष्ट हो जाते हैं। जिस प्रकार सांसा सुवर्ण के मल को जलाकर स्वयं भी जल जाता है। तब शरीर छोड़ने पर चित्त को बनाने वाले गुण श्रपने २ कारण में लीन हो जाते हैं श्रीर द्रष्टा शुद्ध चेतन परमात्मस्वरूप में श्रवस्थित हो जाता है। इस कैवल्य को सद्योमुक्ति कहते हैं। इस देहान्त श्रवस्था का अपनिपरों में निम्न प्रकार वर्णन श्राया है:—

### 'यो अप्रकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो न तस्य 'माखा उत्कामन्ति ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येति'(इस॰ ४।४।६)

अर्थ:—जो कामनाश्चों से रहित है, जो कामनाश्चों से बाहिर निकल गया है जिसकी कामनाएं पूरी हो गई है अथवा जिसको केवल आत्मा की कामना है उसके प्राया (प्राया श्वीर इन्ट्रिएं) नहीं निकलते हैं वह ब्रह्म ही हुआ ब्रह्म को पहुंचता है।

आदिस्यलोक देवयानः-

जिन योगियों ने श्रसम्प्रज्ञात समाधि का लाभ प्राप्त कर लिया है, किन्तु उनके चित्त से उगुध्यान के सारे संस्कार श्रभी नट नहीं हो पाए हैं, कुछ शेष रह गए हैं, इस श्रवस्था में अगीरान्त होने पर वे श्रादित्य लोक का प्राप्त होते हैं श्रीर उनका मार्ग उत्तरायण कहताता है, किन्तु श्रादित्यलोक विचार श्रनुगत सम्प्रज्ञात सामाधि में बतलाए हुए जैसा कोई सूक्ष्म लोक नहीं है श्रीर न यह दिखलाई देने वाला भौतिक स्थूल सूर्त्य है प्रत्युत वह विशुद्ध सत्त्व मयचित्त है जिस को हमने ईश्वर के चित्त के नाम से कई खानों में वर्णन किया है श्रीर देवयान श्रथवा उत्तरायण को भौतिक जैसी मित का श्रनुमान न करना चाहिये, क्योंकि मार्ग श्रीर गित बाहिर की वस्तुओं में होती है। यहां इन शब्दों से श्रीमप्राय इन योगियों के चित्तों का विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में श्रन्तभुंख होना है। वहां 'श्रमानव' ईश्वर के श्रनुमह हारा इन शेष व्युत्थान के संस्कारों के निवृत्त होने पर चित्त के गुर्गों के अपने कारण में लीन होने पर ये योगी ग्रुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रवस्थित प्राप्त करते हैं। यथा:—

"काटर्यास्यये तदध्यक्षेषा सद्दातः परमभिषानात्" ( वेदा॰ द॰ ४।३।१० )

अर्थ:—'ब्रह्मलोक में पहुंचकर वह कार्य्य ( शवल ब्रह्म ) को उलांच कर उस कार्य्य से परे जो इसका अध्यत्न परब्रह्म है उसके साथ ऐश्वर्य्य को भोगता है । इसको क्रम मुक्ति कहते हैं ।

अवतार:—स्वरूप श्रविश्वित को प्राप्त किये हुए जिन योगियों ने श्रपने चित्त से श्रसम्प्रज्ञात समाधि द्वारा व्युत्त्थान के सारे संस्कारों को नष्ट कर दिया है, किन्तु उनके चित्ता में प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प बना हुआ है तो उनके चित्तों को बनाने वाले गुण श्रपने कारण में लीन नहीं होते। ये चित्त श्रपने विद्याल सास्विक स्वरूप से ईश्वर के विशुद्ध सस्वमय चित्त में, जिसमें मारे प्राणियों के कल्याण का सङ्कल्प विद्यमान है, ( समान सङ्कल्प होने से ) लीन रहते हैं और वे कैवल्य पद के सहश श्रुद्ध चेतन परमात्म स्वरूप में श्रविश्व रहते हैं। ईश्वरीय नियमानुसार संसार के कल्याण में जब उनकी श्रावश्यकता होती है तो वे इस भौतिक जगन में श्रवतीण होते हैं। दूसरे शब्दों में श्रवतार लेते हैं। यथा:—

"यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । द्यभ्युत्थानमधेमस्य तदात्मानं छजाम्यहम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥'' गीताः

अर्थ:— है भारत जब जब धर्म की हानि और अधर्म की वृद्धि होती है तब तब मैं अपने को प्रकट करता हूं (अपने शुद्ध स्वरूप से शवल स्वरूप में अवतरण करता हूं अर्थात् भौतिक जगत् में अवतार लेता हूं ) सज्ञनों की रचा करने के लिये और दृषित कार्य्य करने वालों का नाश करने के लिये युग २ में प्रकट होता हूं । तथा

"बादि विद्वान् निर्माणिकत्तमिष्ठाय कारुएयाद् भगवान् परमर्षि रासुरये जिज्ञासमानाय तन्त्रं पोवाच "।

अर्थ:—चादि विद्वान् भगवान् परम ऋषि (कपिल मुनि) ने निर्माण् विश् (सांसारिक वासनाचों के संस्कारों से शुन्य) के श्रिधिष्ठाता होकर जिज्ञासा करते हुए श्रासुरि मुनि को दया भाव से सांख्य तत्त्व समास का उपदेश दिया। तथा

''ऋषि: मसुतं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैर्विभतिं''। ( भे॰ भ॰ )

अर्थः पहिले उत्पन्न हुए कपिल मुनि को ज्ञान से भर देता है।

संगति:— सूत्र १८ में असम्प्रज्ञात समाधि का स्वरूप दिखला कर अब अगले सूत्र में यह बतलाते हैं कि जिन योगियों ने षिछले जन्म में विचार अनुगत से ऊंची आनन्दानुगत अथवा अस्मितानुगत सम्प्रज्ञात समाधि की भूमि को प्राप्त कर लिया है उनको असम्प्रज्ञात समाधि की प्राप्ति के लिये अन्य साधारण मनुष्यों जैसी पुरुषार्थ की अपेचा नहीं होती। वे जन्म ही से विद्युले योग बल के कारण इसके प्राप्त करने की योग्यता रखते हैं।

## भवपत्ययोविदेशमकुतिलयानाम् ॥ १६ ॥

द्यार्थ्यार्थ—भव-प्रत्ययः = जन्म से ही प्रवीति । विदेइ-प्रकृति-लयानाम = विदेइ सौर प्रकृतिलयों को होती है ।

अन्वयार्थ – विदेह और प्रश्नुतिलयों को जन्म से ही असम्प्रज्ञात-समाधि की प्रतीति होती है।

व्याक्या—सन्नहमं सूत्र में बतला आये हैं कि विदेह वे योगी हैं जो वितर्कानुगत तथा विवारानुगत समाधि को सिद्ध करके हारीर से आत्माध्यास छोड़ चुके हैं और आनन्दानुगत भूमि में प्रवेहा होकर उनका अध्यास कर रहे हैं। उनका देह में आत्मा-भिमान निष्टुत्त हो गया है। इसलिय विदेह कहलात हैं। शक्तिलय वे योगी हैं जिन्होंने आनन्दानुगत को सिद्ध कर लिया है और सातों प्रकृतियों का साज्ञान् करते हुए अस्मितानुगत समाधि का अध्यास कर रहे हैं।

कोई-कोई योगी इन दोनों समाधियों की मनोरखक, आनन्दमय और शान्त अवस्थाओं को ही आत्मावस्थिति समफकर इन्हीं में मग्न रह जात हैं और उनमें संतुष्ट होकर आगे बढ़ने का यत्न नहीं करते। शरीरान्त होने पर ये विदेह योगी अपने संस्कार-मात्र के उपयोग वाले चित्त से कैवल्य-पद के समान एक लम्बे समय तक आनन्द और ऐश्वर्य को भागते हैं। इसी प्रकार प्रकृतिलय अपने अधिकार के सिहत चित्त के साथ शरीर त्याग के पश्चात् विदेशें से भी अधिक लम्बे समय तक अस्मता प्रकृति में कैवल्य-पद के समान आनन्द अनुभव करते हैं। किन्तु यह वास्तविक स्वरूपावस्थिति (मुक्ति) नहीं है, जैसा कि सांख्यदर्शन में बतलाया गया है:—

## नानन्दाभिव्यक्तिर्भक्तिर्निर्धर्मत्वात् ॥ (सां॰ पाण्य)

अर्थ-आनन्द का प्रकट हो जाना मुक्ति नहीं है (क्योंकि यह आत्मा का ) धर्म नहीं है (किन्तु अन्तःकरण का धर्म है)।

#### न कारणलयात् कृतकृत्यता मन्नवदुत्थानात् ॥ (सां॰ ३।५४)

अर्थ —कारण ( श्रिस्मता प्रकृति ) में लय होने से ( पुरुष को ) कृतकृत्यता (स्वरूपा-विस्थित) नहीं हो सकती है, क्योंकि उसमें डुबकी लगाने वाले के समान ( पानी से ऊपर ) उठना होता है, श्रर्थात् जिस प्रकार डुबकी लगाने वालों को एक निश्चित समय तक पानी में रहने के पश्चात् श्वास लेने के लिये पानी से ऊपर उठना होता है इसी प्रकार विदेह और प्रकृतिलयों को भी परम तत्त्वज्ञान श्रथवा श्वात्मस्थिति प्राप्त करने के लिये फिर जन्म लेना पहता है। उनकी समाधि भवप्रत्यय कहलाती है।

प्रस्थय नाम प्रतीति, प्रकट होने, ज्ञान होने के हैं धर्थान् जन्म से ही जिसकी प्रतीति होती है धर्थवा जो जन्म से ही प्रकट होता है धर्थान् जन्म से ही जिस ध्यसम्प्रज्ञात समाधि के प्राप्त करने की योग्यता होती है इसे 'भवप्रस्थय' कहेंगे; धर्थवा 'भवान् प्रस्ययः भवेप्रस्ययः' 'भवात्' नाम जन्म से, 'प्रत्यय' नाम ज्ञान; जन्म से ही है ज्ञान जिस असम्प्रज्ञात योग की प्राप्ति का, उसका नाम 'भवप्रत्यय है।

अथवा 'भव' नाम जन्म का है और 'प्रत्यय' कारण को कहते हैं। 'भव-प्रत्यय' से यह अभिप्राय है कि इनका चित्त पूर्व जन्म की योग-सिद्धि के प्रभाव से जन्म से ही असम्प्र-ज्ञात योग में प्रवृत्त होता है।

इन विदेह और प्रकृतिलय योगियों को असम्प्रज्ञात योग की प्राप्ति-विषयक ज्ञान का अधिकार प्राप्त होता है। वे श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि, प्रज्ञा आदि साधनों का पूर्व जन्म में अध्यास कर चुके हैं इसलिये उनको इन साधनों की आवश्यकता 'उपाय प्रत्यय' वाले योगियों की भाँति इस जन्म में नहीं होती । पिछले जन्म के अध्यास के संस्कार के बल से उनको पर-वैराग्य उदय होकर 'विराम-प्रत्यय' के अध्यास-पूर्वक असम्प्रज्ञात-समाधि सिद्ध हो जाती है। भगवाम कृष्ण जी ने श्रीमङ्गावद्गीता अध्याय छ: में ऐसे विचारानुगत, आनन्दानुगत और अस्मिता अनुगत भूमियों के योगियों की संज्ञा जिन्होंने इवहपावस्थिति को शरीर त्याग से पूर्व लाभ नहीं कर पाया है योगभ्रष्ट कह करके उनकी गति इस प्रकार बतलाई है:—

## पार्थ नैवेड नाम्रुत्र विनाशस्तस्य विद्यते। निष्ठ कल्याणकुत्कश्चिद्ध दुर्गति तात गच्छति॥ ४०॥

अर्थ — हे श्रर्जुन, उसका न इस लोक में, न परलोक में, कोई विनाश होता है। हे तात, कोई भी कल्याए करने वाला दुर्गति को प्राप्त नहीं होता।

## भाष्य पुरायकृतां लोकानुषित्वा शाश्वतीः समाः । जुचीनां श्रीमतां गेहे योगश्रष्टोऽभिनायते ॥ ४१ ॥

अर्थ-योगभ्रष्ट पुरायात्माओं के लोकों को प्राप्त होकर वहाँ बहुत काल तक निवास करके फिर उनके घर में जन्म लेता है जो शुचि श्रीर श्रीमान हैं।

> म्रथवा योगिनामेव कुले भवति घीमताम् । एतद्धि दुर्लभतरं लोके जन्म यहीदशम् ॥ ४२ ॥

अर्थ - अथवा बुद्धिमान् योगियों के कुल में ही जन्म लेता है। लोक में इस प्रकार का जो जन्म है वह बढ़ा दुर्लभ है।

> तत्र तं युद्धिसंयोगं लभते पीर्वदेशिकम्। यतते चततो भूयः संसिद्धी कुरुनन्दन ॥ ४३ ॥

अर्थ-वहाँ उसे पूर्व जन्म की ( योगवाली ) बुद्धि मिल जाती है। श्रीर हे कुद-नन्दन ( शर्जुन ), वह फिर सिद्धि के लिये यह करता है।

4

## पूर्वाभ्यासेन तेनैव हि्यते श्ववशोऽपि सः। जिज्ञासुरपि योगस्य शन्दब्रह्मातिवर्रते॥ ४४॥

अर्थ—वह उसी पहले श्रभ्यास से श्रवहा होकर (सिद्धि में ) स्वींच लिया जाता है। योग का जिज्ञासु भी शब्द बद्धा से श्रागे निकल जाता है।

> मयत्नाचतमानस्तु योगी संशुद्धकिन्त्रिषः। अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परांगतिम्॥ ४५॥

अर्थ — योगी लगातार प्रयक्ष करता हुआ धीरे-धीरे सारे पापों को धोकर अनेक जन्मों की सिद्धि के अनन्तर परम गति को पा जाता है।

विशेष वक्तव्य सूत्र १९:—कई भाष्यकारों ने इस सूत्र के आन्ति जनक अर्थ किये हैं। इस का मूल कारण वाचस्पति मिश्र के 'भव प्रत्यय' के सस्वन्ध में अयुक्त और 'विदेह तथा प्रकृतिलय' के प्रति संकीर्ण और पद्मपात पूर्ण विचार हैं, जिनका उन्होंने न केवल अन्करण ही किया है किन्तु उनको और अधिक विकृत रूप में दिखलाने का यत्र किया है। विज्ञान भिक्षु ने इन सब बातों का समाधान तो कर दिया है, किन्तु 'विदेह और प्रकृतिलय' का जो स्वरूप उन्होंने यहां तथा 'सॉल्य प्रवचन भाष्य में दिखलाया है वह स्वयं आपित जनक है इसलिये अपनी व्याख्या के समर्थनार्थ व्यास भाष्य का भाषानुवाद तथा अन्य सब सन्देहों और आन्तियों के निवारणार्थ वाचस्पति मिश्र के 'तत्त्व वैद्यारदी' और विज्ञान भिक्षु के 'योग वार्तिक' का, भाषानुवाद कर देना आवश्यक प्रतीत होता है।

व्या० भा० का भाषानुवाद स्० १९:—विदेह देवों की श्रसम्प्रज्ञात समाधि का नाम 'भव प्रत्यय' है। वे विदेह श्रपने संस्कार मात्र के उपयोग वाले चित से कैवल्य पद के समान श्रम्भव करते हैं। वे श्रपने संस्कार के समान फल भोग कर लौटते हैं (श्र्यांत् श्रानन्दानुगत भूमि में श्रासक्त योगी शरीर त्यागने के पश्रात् एक लम्बे समय तक विदेह श्रवस्था में कैवल्य पद के समान श्रम्भव करते हैं फिर श्रपनी पिछली योग भूमि की बुद्धि को लिये हुए इस लोक में उंचे योगियों के कुल में जन्म लेते हैं। उनको जन्म से ही श्रसम्प्रज्ञात समाधि की योग्यता होती है। इसलिये उनकी समाधि भव प्रत्यय कहलाती है) इसी प्रकार 'प्रकृतिलय' भी श्रपने साधिकार चित्त के (श्रस्मिता) प्रकृति में लीन होने पर कैवल्य पद के समान श्रम्भव करते हैं। जब तक कि चित्त के श्रधिकार वश्र से पुनः इस लोक में नहीं लौटते (श्रायंत् इसी प्रकार श्रम्भतानुगत भूमि में श्रासक्त योगी शरीर छोड़ने के पश्चात् एक लम्बे समय तक श्रम्भता प्रकृतिलय श्रवस्था में कैवल्य पद जैसी स्थित को श्रमुभव करते हैं फिर इस लोक में उंचे योगियों के कुल में श्रपनी पिछली भूमि के योग की बुद्धि को लिये हुए जन्म लेते हैं इन को भी श्रसम्प्रज्ञात समाधि की जन्म से ही योग्यता होती है। इसलिय इनकी समाधि भी 'भवत्रत्यय' कहलाती है)

वाचरपांत मिश्र के तत्व वैशारदी सूत्र १९ का भाषानुवाद:—निरोध समाधि के कवान्तर भेद को,—जो कि हान (त्याग ) और उपादान (महर्स्स ) में अंग्र है,—उसे दिखलाते हैं "कि यह निरोध समाधि दो प्रकार की है उपायप्रत्यय और भवप्रत्यय"। उपाय का अर्थ है, आगे कहे जाने वाले श्रद्धा आदि । वह श्रद्धा आदि है प्रत्यय, अर्थात्, कारण जिस निराध समाधि का उस निरोध समाधि को उपायत्रत्यय कहते हैं। होते हैं श्रयोत उत्पन्न होते हैं जन्त इसमें, -इस श्रर्थ में भव का श्रथ है श्रविद्या। भूत श्रीर इन्द्रिय-रूपी विकारों, अथवा अञ्यक्त, महत्, अहङ्कार, पश्चतन्यात्रारूपी प्रकृतियों में — जो कि अना-त्म हैं,--आत्मख्याति होती है तौष्टिकों को, जो कि वैराग्य सम्पन्न हैं। भव है प्रत्यय श्चर्थात् कारण जिस निरोध समाधि का उसे भवश्यय कहते हैं। उन दोनों में उपायप्रत्यय (समाधि) योगियों को होती है जिन का कि वर्णन करेगें। इस विशेष विधान द्वारा यह दशोया है कि शेष का मुमुक्ष के साथ सम्बन्ध नहीं है। तो किन की भवप्रत्यय (समाधि) होती है -- इस सम्बन्ध में सूत्र द्वारा उत्तर कहा है। "भवप्रत्ययो विदेहप्रकृतिलयानाम,--का अथे है विदेहों की और प्रकृतिलयों की । इसकी व्याख्या करते हैं.-- 'विदेहानाम = देवा-नाम भवप्रत्ययः" भूत और इन्द्रिय इन में से किसी को जो आत्मा मानत हैं और उसकी उपासना द्वारा उसकी वासना से जिनका श्रन्तः करण वासित है, वे देहपात के बाद इन्द्रियों वा भूतों में लीन हो जाते हैं और उनके मनों में केवल संस्कार अविशय रह जाते हैं, और वे छ: कोशों वाले शरीर से रहित हो जाते हैं, इन्हें विदेह कहते हैं। वे "अपने संस्कार मात्र के उपयोग वाले चित्त" द्वारा कैवल्य पद की सदृश श्रवस्था का श्रवभव करते हुए श्रायात प्राप्त करते हुए, विदेह हैं। कैवल्य के साथ इनका सादृश्य है, 'वृत्तिगृन्य' होना, इनके चित्त में श्राधकार सिंहत - संस्कार का शेष रहना ( कैवल्य से ) वैरूप्य है । कहीं मल पाठ है 'संस्कारमात्रोपभागेन', इसका अर्थ यह है कि संस्कारमात्र ही जिसका उपभोग है, जिसमें कि चित्तवृत्ति नहीं है,--ऐसं चित्त द्वारा । ऋवधि को प्राप्त होजाने पर उस जाति वाले अपने संस्कार-विपाक को वे अतिक्रमण करते हैं और फिर भी संसार में प्रवेश करतं हैं। वायुपुराण में कहा भी है:--

## "दश मन्त्रन्तराणीइ तिष्ठन्तीन्द्रियचिन्तकाः । भौतिकास्तु शतं पूर्णम्" इति ।

"दस मन्वन्तरों तक इस अवस्था में इन्द्रियचिन्तक रहते हैं, और भूत चिन्तक तो पूरे सौ मन्वन्तरों तक"

तथा प्रकृति ।य जो कि अन्यक्त, महत्, अहंकार, पश्चतन्मात्राओं में से किसी को आत्मा मानत हैं, वे उसकी उपासना द्वारा उसकी वासना से वासित अन्तःकरण वाले, देह-पात के पश्चात । अञ्चक आदि में से किसी में लीन हो जाते हैं ।

साधिकार चित्त का अथे है अचरितार्थ चित्त, इस प्रकार ही चित्त चरितार्थ होता यदि विवेकख्याति को भी वह पैदा करता, नहीं पैदा हुई सत्त्व और पुरुष में भेद ख्याति जिसकी ऐसे चित्त की---जोकि अचरितार्थ है ( अथात् जिसने अभी तक प्रयोजन पूरा नहीं किया ) साधिकारता तो बनो हुई है। प्रकृतिसाम्य को प्राप्त करके भी चित्र अवधि प्राप्त कर फिर भी प्रादुर्भृत होता है और उसके वाद विवेक को प्राप्त करता है जैसे कि वर्षा की समाप्ति पर सुद्भाव को प्राप्त हुआ मराहुकदेह फिर मेघ जल धारा के सिश्वन से मराहुकदेह सत्ता का अनुभव करता है। वायुपुराग्। में कहा कि—

> "सहस्रं स्वाभिमानिकाः ॥ बौद्धा दश सहस्राणि तिष्ठन्ति विगतज्वराः । पूर्णे शतसहस्रं तु तिष्ठन्त्यव्यक्तचिन्तकाः ॥ प्रकृषं निर्मुणं भाष्य कालसंख्या न विद्यते" ।

हजार मन्वन्तरों तक आभिमानिक (अहङ्कारचिन्तक), दश हजार मन्वन्तरों तक बौद्ध श्थित रहते हैं, विना दुःख अनुभव किये अव्यक्त चिन्तक एक लाख मन्वन्तरों तक स्थित रहते हैं और निर्मुण पुरुष को प्राप्त कर काल की कोई संख्या नहीं रहती ।

चूंकि यह (अर्थात् भवप्रत्यय) पुनर्भव (अर्थात् पुनर्जन्म) की प्राप्ति का हेतु है

द्यतः हेयं है।

समीचाः —वाचस्पति मिश्र ने उपासना का शब्द चिन्तन, भावना विशेष, समापत्ति ऋर्थात समाधि के ऋथे में प्रयाग किया है।

(१) पांचों स्थूलभूतों तथा उनके अन्तर्गत स्थूल शरीर और इन्द्रियों की भावना से युक्त वितर्कानुगत सम्भ्रज्ञात समाधि कहलाती है। पांचों तन्मात्राओं तक सृक्ष्म भूतों तथा उनके अन्तर्गत सारे सृक्ष्म विषयों की भावनाओं से युक्त विचारानुगत सम्भ्रज्ञात समाधि कहलाती है। इन दोनों से परं 'अहिमिति' वृत्ति वाली अहंकार की भावना से युक्त आनन्दान्तात सम्भ्रज्ञात समाधि कहलाती है । इसितये आनन्दान्तुगत सम्भ्रज्ञात समाधि कहलाती है। इसितये आनन्दान्तुगत भूमि में आसिक्त वाले योगी ही देहपात के प्रश्चात् विदेह देवपद को प्राप्त हो सकते हैं न कि स्थूल भूतों और इन्द्रियों की भावना से युक्त विचारानुगत भूमि में आसिक्त वाले योगी ही (अस्मिता) अकृतिलय देवपद को प्राप्त हो सकते हैं न कि तन्मात्राओं और अहङ्कार की भावना से युक्त विचारान्गत और आनन्दान्गत भूमि वाले योगी उत्तर सुक्त विचारान्गत और आनन्दान्गत भूमि वाले योगी और अहङ्कार की भावना से युक्त विचारान्गत और आनन्दान्गत भूमि वाले योगी जैसा कि हमने १८ वें सूत्र की व्याख्या तथा उसके विशेष वक्तव्य में दिखलाया है। (२) भोज महाराज ने भी अपनी १७ वें सूत्र की वृत्ति में ऐसा ही बतलाया है यथा:——

यदा तु रजस्तभोलेशानुबिद्धमन्तः करणसम्बं भाष्यते, तदा ग्रुणभावा-चितिशक्तेः सुखमकाशमयस्य सन्बस्य भाष्यमानस्योद्देकात्सानन्दः समाधिर्भवति । अस्मिन्नेव समाधी ये बद्धशतयस्तत्वान्तरं मधानपुरुषरूपं न पश्यन्ति ते विगत-देशाहक्कारत्वाद्व विदेह शब्दवाच्याः"।

अर्थ: - जब रज और तम के किश्चित् लेश से युक्त हुआ अन्त:करण सस्य की भावना करता है तब चिति शक्ति के गुराहर होने से सस्य (चित्त ) ध्येय की प्रवलता के कारण सरत (चित्त) के मुख प्रकाशमय हो जाने के कारण सरविचत्त में आनन्द प्रतीत होता है। इसी समाधि में जा आसक्त होगए हैं और प्रधान पुरुष भेद रूप विवेक ख्याति को नहीं प्राप्त करते हैं वे योगी देह के ऋहक्कार निशृत्त होजाने से (देह में आत्मान्यास हट जाने के कारण) विदेह कहलाते हैं। यह प्रहण अर्थात् अहङ्कार वृत्ति विशिष्ट अन्तःकरण विषयक समाधि है।

"ततः परं रजस्तमोलोशानिभभूतं शुद्धसस्यमालम्बनीकृत्य या प्रवर्तते भावना तस्यां ग्राह्मस्य सस्वस्य न्यग्भावात्, चितिशक्तेष्ट्रेकात् सत्तामा-त्रावशेषत्वेन समाधिः सास्मिता इत्युच्यते। नचाहङ्कारास्मितयोरभेदः शङ्कनीयः। यतो यत्रान्तः करणमहमित्युक्लेखेन विषयान् वेदयते सोऽहङ्कारः। यत्रान्त-र्युखनया मतिलोमपरिणामे प्रकृतिलीने चेतसी सत्तामात्रमवभाति सास्मिता। श्रास्मन्नेव समाधौ ये कृतपरितोषाः परमात्मानं पुरुषं न पश्यन्ति तेषां चेतसि स्वकारणे लयद्वपागते मकृतिलया इत्युच्यन्ते"।

अर्थ—उस श्रहंकार से त्रागे श्रन्तमुंख होने पर रजस्तम के लेहा से शून्य सस्त्व-चित्त को विषय बनाकर जो भावना की जाता है तो उसमें प्राह्मित्त का श्रन्य रूप हो जाता है। वह चिति शक्ति की भवलता के साथ सत्तामात्र से शेष रह जाता है। इसलिय श्रास्मता नाम बाली समाधि कहलाती है। श्रहंकार और श्रास्मता इन दोनों में श्रभेद की शंका न करनी चाहिय। क्योंकि जिस काल में श्रन्तःकरण द्वारा 'श्रहमिति' 'मैं हूँ' इस भाव से चित्रत हुश्रा चित्त विषय को जानता है, वह श्रहंकार कहलाता है और जहां 'श्रहमिति' इस भकार की श्रुत्ति को ह्योंडकर चित्त उलटे परिणाम से भक्ति (श्रास्मता) में श्रन्तगुंख होता है और केवल सत्ता मात्र से रहता है तो वह श्रास्मता कहलाता है। इसी समाधि में जिन्होंने सन्तोष कर लिया है ऐसे योगी परमारमा पुरुष को नहीं देखते हैं। उनका चित्त श्रपने कारण श्रास्मता (प्रश्ति) में लय को प्राप्त होने के कारण उनको "श्रश्तत्व्य" कहते हैं"।

( ३ ) विदेह और प्रकृतिलय देवों की अवस्था अन्य सब दिन्य लोक लोकान्तरों के देवों की अपेसा से तो सब से अधिक दिन्य सूक्ष्म खारित्रक और उन्नतम है किन्तु साधिकार वित्त होने के कारण कैवल्य नहीं है। इसीलियं ज्यासभाष्य में उनकी अवस्था के लिये 'कैवल्य पद इव' कैवल्य पद जैसी लिखा गया है। तथा विभृति पाद सूत्र २६ के ज्यास भाष्य में भी ऐसा ही बतलाया गया है।

''त एते सप्त लोकाः सर्व एव ब्रह्मलोकाः। विदेहमकृतिलयास्तु भोत्तपदे वर्तेन्ते न लोकपध्ये न्यस्ता इति''।

अर्थ-इन पूर्वोक्त सातों लोकों को ही ब्रह्मलोक जामना चहिबे (जिनमें वितर्कानुगत

भूमि की परिपक अवस्था में विचारानुगत भूमि, तथा आनन्दानुगत और अस्मितानुगत भूमि की आर्श्मिक अवस्था में आसक्त यांगी शर्गर त्यागने के पश्चात् अपनी-अपनी भूमियों के कमानुसार सूक्ष्म शर्रार के साथ निवास करत हैं। विदेह और अकृतिलय योगी कैवल्य पद के तुल्य स्थात में हैं, इसलिय वे किसी लोक में निवास करने वालों के साथ नहीं उपन्यास किय गए।

(४) विदेह और प्रकृतिलय देवों की कैवस्य पद जैसी श्वित को असम्प्रज्ञात समाधि कहना भा ठीक नहीं है, क्योंक असम्प्रज्ञात समाधि तो मनुष्यलोक में स्थूल देह सं सर्ववृत्ति। तराथ हारा लाभ की जाती है। यदि इस बात की भी उपेना की जावे तो भी इस श्वित को असम्प्रज्ञात समाधि में तो सर्ववृत्ति। तराथ हाता है। यह तो सम्प्रज्ञात समाधि की ही उदतर और उचतम भूमि है, जिनमें चित्त इन दानों एकामतारूप सारिश्क वृत्तियों में परिण्त हो रहा है। इस लिये शिक्यासजी महाराज न इस १९ वें सूत्र के भाष्य में 'श्वितवाहयान्त' से यह दशोया है कि विदेह और प्रकृतिलय देव जब कैवस्य पद तुस्य श्वित से इस लांक में उच योगियों के उन्त में जन्म लेत है तो उनको अपन पिछल जन्म के योगाभ्यास के बल से जन्म से ही असम्प्रज्ञात समाधि लाभ करने की योग्यता होती है। इनको योगाभ्यास के संस्कारों से शून्य चित्तवालों के सहश श्रद्धावाच्यस्तृति आदि को अपेना नहीं होती। इस लिये इस प्रकार जो इन योगियों को असम्प्रज्ञात समाधि का आपने निमित्त कार्ण की असम्प्रज्ञात समाधि को अपने निमित्त कार्ण की असम्प्रज्ञात समाधि को अस्प यहाँ जन्म हैं।

(५) भव क अथे यहां श्रांवद्या लेना ठांक नहीं है, क्योंक श्रांवद्या अथवा मिथ्या-ज्ञान से कैवल्य पद तुल्य क्षिति अथवा असम्प्रज्ञात समाधि प्राप्त नहीं हो सकती । असम्प्र-ज्ञात समाधि तो विवकल्याति द्वारा प्राप्त होती है जिसमें अविद्या आदि सारे छेश दग्धवीज

तुल्य हां जाते हैं।

(६) विरेह और प्रकृतिलयों की कैवल्यपद तुल्य स्थित को उस की निक्रष्टता दिखलाने के लियं वर्षा के पश्चात् सृद्भाव को प्राप्त कियं हुए मराडूक जैसी बतलाकर उसका उपहास करना भी श्रमुचित है, क्योंकि यद्यपि ये दानों चित्त की स्थितियां विवेक स्थाति को प्राप्त कियं हुए नहीं है तथापि रज तम से सून्य हुआ चित्त इनमें अपने शुद्ध स्वच्छ सास्विक स्प में ।चांत शाक्त के अकाश से भासता है। याद इस श्रवस्था को मराडूक के मृद्भाव को प्राप्त हांने के सदश और पुनर्जन्म को जावित भाव प्राप्त होने के समान कहा जावे तो विवेक व्यात क पश्चात् अपुनरावातनी कैवल्य मराडूक के ऐसे मुद्धाव प्राप्त होने के सहश मानी जावेती ।जसके कभी जीवित भाव को प्राप्त हान की खाशा नहीं रही हो। ऐसी कैवल्य तो बुद्धिमानों के लियं हैय काटि में होगी न कि उपादेय। इसलिय ये दानों उच्चतर और उच्चतम याग की भूमियां स्वयं अपने स्वरूप से हेय नहीं हैं। इनमें आसक्ति खर्थात् इनके खानन्द में मन्तुष्ट होकर स्वरूप खर्मात्व करका प्रसाद करना ही आहतकर है और उनका फल सक्त्य विदेह और प्रकृतिलय अवस्था यद्याप के बल्य नहीं है, किन्तु हारीर से आस्य अभिमान

निष्ट्रस होजाने के कारण कैवल्य जैसी है और ब्रह्मलोक तक सारी सूक्ष्म और धानन्दमयी खबस्थाओं से उचकोटी की है।

- (७) 'उपायप्रत्ययो योगिनां भवति' इस बीसवें सूत्र के व्यास भाष्य से उपाय प्रत्यक्ष असम्प्रज्ञात समाधि, योगियों की बतलाकर 'भव प्रत्यय' असम्प्रज्ञात समाधि अयोगियों की अथवा अज्ञानियों की सिद्ध करना भी ठीक नहीं है क्योंकि १९वें सूत्र के 'विदेहानां देवानां भव प्रत्ययः' इस व्यास भाष्य में भवप्रत्यय वाले विदेहों के लिये देव का शब्द प्रयोग किया गया है। उपाय प्रत्यय वालों को तो अद्धावीर्य्य आदि का अनुष्ठान करके योग अश्वी में प्रवेश करना होता है, किन्तु भव प्रत्यय वाले अद्धावीर्य्य आदि का अनुष्ठान पूर्व जन्म में कर चुके हैं, क्योंकि विना इसके आनन्दअनुगत और अस्मितानुगत की भूमियों और कैवल्य पद तुल्य श्रित का प्राप्त होना असम्भव है।
- (८) वायु पुराएा में चिन्तन का शब्द भावना, समापत्ति अर्थात् सम्प्रज्ञात समाधि के अर्थ में ले सकते हैं। इसमें क्रम से स्थूल भूतों से लेकर मूल प्रकृति पर्य्यन्त सम्प्रज्ञात समाधि की भूमियों में आसक्त योगियों के शरीर त्यागने के पश्चान् उनकी अवश्याओं के सूक्ष्मता, सास्किता और आनन्दके तारतम्य से समय में बृद्धि दिखलाते हुए इस बात को दशाया है कि एक लाख सन्वन्तर वाली स्थिति भी पुनगवर्तिनी ही है, केवल परमात्म प्राप्ति रूप कैवल्य अपुनरावर्तिनी है, जो असम्प्रज्ञात समाधि का अन्तिम ध्येय है।

यह एक प्रकार से र्ग ता के इस श्लोक की व्याख्या है:--

## ''स्राज्ञस भ्रुवनाञ्चोकाः पुनरावतिनोऽर्जुन । मामुरेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ''॥ गीत ८।३६

विज्ञान भिक्षु के योगवार्तिक का भाषानुवाद सूत्र १९।

श्रसम्प्रज्ञात योग के भी निमित्त भेद से दो प्रकार श्र्याले दो सूत्रों द्वारा सूत्रकार कहेंगे। उन्हों दो भेदों को युक्ति सिद्ध पूर्वाचार्य्यों के कहे क्रम के श्रमुसार दोनों सूत्रों के श्रवतरण के लिये भाष्यकार दिखलाते हैं—'स खत्वयं द्विविध इति' वह श्रसम्प्रज्ञात योग दो प्रकार का है।

वह श्रसम्प्रज्ञात योग श्रगले सूत्र में प्रज्ञापूर्वक बतलाया है। श्रतः श्रागे कहे श्रद्धा श्रादि हैं कारण जिसके ऐसा उपाय इत्यय श्रसम्प्रज्ञात योग योगियों को इस लोक में होता है। तथा योग श्रष्टों को इस लोक में श्रीर देवता विशेषों को देवतोक में 'भवप्रत्यय' जन्म है कारण जिसका वह श्रसम्प्रज्ञात योग होता है यह क्रम है। सूत्रकार को उपाय प्रत्यय सिवस्तर कहना है श्रतः सूचिकपड़ न्याय से पिहले भवप्रत्यय को कहेंगे इस कारण सूत्र और भाष्य में क्रम भेद को दोष नहीं मानना चाहिये। उत्पत्ति क्रम के श्रतुसार सूत्र के क्रम का खर्ध है जन्मा वह भव ही है प्रत्यय श्राप्त का ग्रा है। जनमा वह भव ही है प्रत्यय श्राप्त का रण जिसका ऐसा विष्रह (भवप्रत्यय शब्द का ) है। 'विदेह नां' इत्यादि। हारीर

को अपेला के बिना जो बुद्धि हात वाले हैं उन्हें विदेह कहते हैं, —यह विभूति पाद में स्पष्ट हो जाएगा। वे विदेह महदादिदेव हैं, साधना अनुष्ठान के बिना ही इन्हें असम्प्रज्ञात योग केवल जन्म के ही निमित्त से होता है। अर्थात् इस देहपात के अनन्तर उस उस तत्त्व में प्रादुर्भावरूप जन्म के कारण से ही होता है। योनि (अर्थात् उस उस स्थान) के अपने र गुण या प्रभाव द्वारा स्वभाविक ज्ञान से (ही उन्हें असम्प्रज्ञात होता है)। वे नित्य प्रति प्रत्य में और कभी न सर्गकाल में भी स्वसंस्कार मात्रोपगत वित्त द्वारा अर्थात् संस्कार जिसमें शेष हैं ऐसे निरोधावस्य वित्त द्वारा कैवल्यपद की सी अवश्या को प्राप्त हुए दुए और उप्रथान काल में स्वसंस्कार विपाक अर्थात् स्वभाव प्राप्त कराने वाले संस्कार के विपाक अर्थात् एत्य से से यान्त्रत हुए २ भोगते हैं। उसके प्रश्चात् सुक्त हो जाते हैं।

इसी प्रकार प्रकृतिलय भी ईश्वर उपासना द्वारा या प्रकृतिदेवता की उपासना द्वारा जो ब्यावरण समेत ब्रह्माएड को त्यागकर लिङ्ग शरीर के साथ प्रकृति के आवरण में गए हैं 🚅 के यहां प्रकृतिजीन कहे गए हैं। श्रीर वे भी, चित्त के कार्य्य समाप्त न होने से श्रपनी इच्छा में ही प्रकृति में लीन होने पर, संस्कार के शेष रह जाने पर असम्प्रज्ञात योग में कैवल्य पर की सहज अवधा को प्राप्त होते हैं, जब तक कि शेष अधिकार के वश से चित्त फिर व्यक्षित नहीं होता। इस (प्रकृतिलय) का भी (श्रसम्प्रज्ञात) भव प्रत्यय ही है। श्रिधकार की समाप्ति पर वे भी मुक्त हो जाते हैं, यह श्राशा है। कोई 'भव' का श्रर्थ करते हैं श्रविद्या। जनका कहना है कि भाह सत्र' इन्द्रियों से लेकर प्रकृति तक के चिन्तकों को अविद्यारूपी कारण द्वारा श्रसम्प्रज्ञात होता है, यह कह रहा है। परन्तु यह नहीं है, क्यों कि श्रसम्प्रज्ञात का हेत है परवैराग्य श्रीर वह परवैराग्य श्रविद्या में सम्भव नहीं। श्रीर जो वाय पराण में है कि 'दस मन्वन्तरों तक इस अवस्था में इन्द्रिय चिन्तक रहते हैं और भौतिक परे एक सौ मन्बन्तरों तक श्राभिमानिक एक हजार मन्बन्तरों तक बौद्ध दस हजार मन्बन्तरों तक बिना दःस्व के रहते हैं श्रीर श्रव्यक्त विन्तक पूरे एक लाख मन्वन्तरों तक रहते हैं, निर्मुन पुरुष को प्राप्त कर के काल की कोई संख्या नहीं रहती' यह वाक्य है, वह कर्मदेवों के, जिन्हे कि ज्ञान क्रवम महीं हुआ और जो कि इन्द्रियादि के उपासक हैं:- उस २ पद में अविश्वित के काल को ही नियत करता है। उनके न तो असम्प्रज्ञात समाधि के कालों को और न देहादि के अभाव से पत्ति के अभाव के कालों को वह वाक्य निश्चित करता है। क्योंकि इन्टिय आदि के चिन्तनमात्र द्वारा असम्प्रज्ञात उत्पन्न नहीं हो सकती, तथा कभी २ होने वाला जो वृत्ति का द्यभाव वह प्रलय श्रीर मरणादि ( में उत्पन्न होने वाले वृत्त्यभाव ) के तुल्य होने से श्रपुरु-बार्थ भी है। तथा इन्द्रियादि के उपासकों को, इन्द्रियादि के अभिमानी सूर्य्य आदि पद की प्राप्ति होती है. यह फल श्रन्यत्र सनाई भी देता है।

समिका—यहां विदेह और प्रकृतिलयों का जो स्वरूप दिखलाया है उसके सम्बन्ध में हम भूमिका रूप षड्दर्शन समन्वय के चौथे प्रकरण में ''सांख्य श्रौर ईश्वरवाद'' में लिख चुके हैं। यहां पुनः विचार करने की आवश्यकता नहीं प्रतीत होती। 'भव' के जो अर्थ

जन्म लिए गये हैं वे तो सूत्रकार और भाष्यकार के अभिप्राय के अनुसार र्टक ही हैं। किन्तु जो देव विशेष की देवलोक में श्रमम्प्रज्ञात समाधि को भव प्रत्यथ बतलाया गया है सो देव लोक की समाधि की मनुष्यलोक की समाधि के साथ कोई संगति नहीं दीखती। हां इस लोक में योग भ्रष्ट की श्रसम्प्रज्ञात समाधि ही भवप्रत्यय हो सकती है। श्री ऋष्णजी महाराज ने गोता में भी ऐसा ही कहा है जैसा कि इस सूत्र की व्याख्या में बतलाया गया है। अन्य सब बातें वाचस्पति मिश्र की समीचा में आ गई हैं।

संगति-पिछले सूत्र में विदेह और प्रकृतिलयों की असम्प्रज्ञात समाधि की जन्म सिद्ध योग्यता बतलाकर अब ऋगले सूत्र में साधारण योगियों के लिये उसका उपाय से प्राप्त करना बतलाते हैं:---

# श्रद्धाबीर्यस्मृतिसमाधिमज्ञापूर्वेक इतरेषाम् ॥ २० ॥

शब्दार्थ- श्रद्धा-वीर्य-स्मृति-समाधि-प्रज्ञा-पूर्वक: = श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि, श्रौर प्रज्ञा पूर्वके (बह असम्प्रज्ञात-समाधि)। इतरेषाम् = दूसरों की अर्थात् जो विदेह और प्रक्रतिलय नहीं हैं उन साधारण योगियों की होती है।

अम्बयार्थ—दूसरे योगी जो विदेह और प्रकृतिलय नहीं हैं उनको श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि श्रौर प्रज्ञा-पूर्वक श्रसम्प्रज्ञात-समाधि सिद्ध होती है।

व्याख्या—विदेह श्रौर प्रकृतिलयों से भिन्न योगियों की श्रसम्प्रज्ञात समाधि श्रद्धा आदि पूर्वक होती है। श्रद्धा आदि कम से उपाय हैं और असम्प्रज्ञात समाधि उपेय। इस-लिये इनका उपायोपेय सम्बन्ध है। योग के विषय में चित्त की प्रसन्नता श्रद्धा है; उस्साह वीर्य है; जाने हुए विषय का न भूलना स्मृति है; चित्त की एकाव्रता समाधि है; झेय का ज्ञान प्रज्ञा है।

श्रद्धा - जो विदेह श्रीर प्रकृतिलयों से भिन्न हैं उन्हें जन्म-जन्मान्तरों से योग में नैसर्गिक रुचि नहीं होती है, किन्तु उनको पहले शास्त्र और ऋाचार्य के उपदेश सनकर योग के विषय में विश्वास उत्पन्न होता है। योग की शाप्ति के लिये ऋभिक्चि अथवा उत्कट इच्छा को उत्पन्न करने वाले इस विश्वास का नाम ही श्रद्धा है। यह कल्यासकारिसी श्रद्धा योगी की रूचि योगमें बढ़ाती है, उसके मन को प्रसन्न रखती है स्त्रीर माता के समान कुमार्ग से बचाती हुई उसकी रचा करती है।

वीर्य---श्रद्धा से वीर्य उत्पन्न होता है। योग-साधन की तत्परता उत्पन्न करनेवाले उत्साह का नाम वीर्य है। श्रद्धा के ऋनुसार उत्साह; और उत्साह के ऋनुसार साधन से तत्परता होती है।

स्मृति — उत्साहवाले को पिछली अनुभव की हुई भृमियों में स्मृति उत्पन्न होती है। पिछले जन्मों के अक्लिष्ट कर्मों और झान के संस्कारों का जागृत होना स्मृति है।

समाधि-पूर्वले अक्लिष्ट कर्म और झान के संस्कारों के जागृत होने से चित्त एकाप्र चौर स्थिर होने लगता है। 44

प्रज्ञा—समाधिस्थ एकाप्र चित्त में ऋनम्भरा प्रज्ञा (विवेक-ज्ञान ) उत्पन्न होती है जिससे वस्तु का यथार्थ स्वरूप ज्ञात होता है। इसके अभ्यास से पर-वैराग्य और परवैराग्य

से असम्प्रज्ञात-समाधि होती है।

विशेष विचार सूत्र २०:—कर्माशय वित्त भूमि में दो प्रकार से रहते हैं। एक प्रधान रूप से जिन्होंने जन्म, श्रायु श्रीर भोग का कार्य श्रारम्भ कर दिया है जिन्हों नियत विपाक तथा प्रारम्भ कर निया है। जन्हों नियत विपाक तथा प्रारम्भ करने के सहते हैं। दूसरे उपसर्जन रूप से रहते हैं जो प्रधान कर्माशयों के सन्मुख श्रपने कार्य को श्रारम्भ करने की सामर्थ्य न पाकर चित्त की निचिली भूमियों में छिपे हुऐ पढ़े रहते हैं जिनकों श्रानियत विपाक तथा संचित कर्म भी कहते हैं। क्रियमान कर्मों से जो कर्माशय बनते हैं उनमें से कुछ तो प्रधान रूप धारण करके प्रारम्भ के साथ मिल जाते हैं श्रीर कुछ उपसर्जन रूप से चित्त की निचिली भूमियों में संचित कर्माशयों के साथ मिल जाते हैं। यह संचित कर्माशय भी समय २ पर श्रपने किसी श्रीम्याञ्जक को पाकर निचिली भृमियों से उपर श्राकर प्रधान रूप धारण करके प्रारम्भ बनते जाते हैं।

जन्म जन्मान्तरों में सिश्वत किये हुए योग के संस्कार व्युत्थान के प्रधान संस्कारों से दवे हुए चित्त की निचिली भूमि में सुप्त रूप से पड़े हुए श्रद्धा वीर्य द्वारा व्युत्थान के संस्कारों के दवने पर योग के संस्कारों को श्रमिव्यत्थक (जगाने वाले) पाकर वेग के साथ जागृत होकर निचिली भूमियों से ऊपर श्राकर प्रधान रूप धारए कर लेते हैं। यहां श्रद्धा वीर्य तो केवल निमित्त कारण हैं। उपादान कारण तो निचिली भूमियों में सिश्वत योग के संस्कार ही श्रकृति रूप हैं जैसा कि कैवल्य पाद सुत्र दो में बतलाया है।

"जात्यन्तर परिणामः मकृत्यापुरात्"

एक जाति से दूसरी जगित में बदल जाना प्रकृतियों ( उपादान कारणों ) के राने से होता है। श्रद्धा वीर्य केवल व्युथान के संस्कारों की हकावट को हटाने में निमित्त होते हैं कहीं बाहर से योग के संस्वारों को नहीं भरते जैसे किसान पानी को रोकने वाली मेंड़ को केवल काट देता है मेड़ से बाहर हका हुआ पानी स्वयं कियारी में आजाता है।

यथा:-निमित्तमपयोजकं पक्रतीनां वरण भेदस्तु ततः क्षेत्रिकवत् (कै. पा. सू. ३) धर्मादि निमित्त प्रकृतियों का प्रेरक नहीं होता है किन्तु उससे रुकावट दूर हो जाती है, जिस प्रकार नव किसान किसी खेत में पानी भरना चाहता है तो केवल पानी को रोकने वाली मेंड के कुछ छांश को काट देता है पानी स्वय उसमें होकर खेन में भर जाता है।

संगति - पृवींक श्रद्धा आदि उपाय पूर्वजन्मों के संस्कारों के बल से मृदु, मध्य, और अधिमात्र भेद से तीन प्रकार के होते हैं अर्थात् किसी के मृदु ( मन्द ) उपाय होते हैं, किसी के मध्य ( सामान्य ) और किसी के अधिमात्र ( तीत्र ) उपाय होते हैं। इससे मृदु उपाय, मध्य उपाय और अधिमात्र उपाय, उपायभेद से तीन प्रकार के योगी होते हैं।

इन तीनों उपायभेद वाले योगियों में भी प्रत्येक संवेग अथवा वैराग्य के मृदु, मध्य, अधिमात्र (तीत्र ) तीन प्रकार के भेद होने से तीन तीन प्रकार का होता है । अर्थात् मृदु

व्याग्रवाला योगी कोई मृद संवेगवाला, कोई मध्य संवेगवाला श्रीर कोई श्राधमात्र ( तीत्र ) संवेगवाला. होता है। ऐसे ही अधिमात्र उपायवाला : कोई मृदु संवेगवाला, कोई मध्य संबेगवाला और कोई अधिमात्र (तीत्र ) संवेगवाला होता है।

इस प्रकार श्रद्धा स्त्रादि उपायों के तीन भेद तथा संवेग के तीन भेद होने से

उपाय-प्रत्यय योगियों के नौ भेद हाते हैं :--

(१) मृदु-उपाय मृदु सम्बेगवानः

(२) मृद्-उपाय मध्य सम्बेगवानः

(३) मद-उपाय तीव्र सम्बेगवानः

(९) चधु-च्याच (४) मध्य-उपाय मृदु सम्बेगवान; ^- ---रेणवावः (६) मध्य-उपाय तीब्र सम्बेगवान;

(५) मध्य उपाय मध्य सम्वेगवानः (७) श्रधिमात्र उपाय मृदु सम्वेगवान;

(८) श्रधिमात्र-उपाय मध्य सम्देशवानः

(९) श्रधिमात्र-उपाय तीव सम्वेगवान ।

इन नौ प्रकार के उपाय-प्रत्यय योगियों में से उपाय की न्युनाधिकता और वैराग्य की न्यनाधिकता की ऋषेचा से किसी को विलम्बतम ( ऋत्यन्त विलम्ब से ), किसी को शीव्रतम समीवि का लाभ प्राप्त होता है।

उपरोक्त सब में अन्तिम योगियों को सर्वापेत्रया शीव्रतम समाधि-लाभ प्राप्त होता है,

उन्हीं का अगले सत्र में वर्णन करते हैं :--

#### तीत्रसंवेगानामासन्नः ॥ २१ ॥

इाब्दार्थ--तीन्न-सम्बेगानाम् = तीन्न सम्बेगवान (ऋधिमात्र उपाय वाले योगियों को) समाधि-लाभ । श्रासन्नः = शीव्रतम = निकटतम होता है ।

अन्वयार्थ - तीव्र सम्वेग श्रीर श्रिधमात्र उपायवाले योगियों को समाधि-लाभ शीध-

तम होता है।

व्याख्या—इस सूत्र के स्त्रादि में भाष्यकारों ने 'श्रधिमात्रोपायानाव' श्रधिमात्र उपायनालों को इतना पाठ और सम्बद्ध किया है तथा 'समाधिलाभः समाधिफलं च भवति इति ।' 'समाधि का लाभ और उसके फल का लाभ होता है': यह शब्द सत्र के शेष हैं । वे सूत्र के अन्त में लगाना चाहिये।

इसलिये यह अर्थ हुए कि जिनका उपाय अधिमात्र है और जिनका सम्वेग तीव्र है उन उपाय-प्रत्यय योगियों को समाधि का लाभ तथा उसके फल का लाभ शीव्रतम प्राप्त होता है। अर्थात् उपाय के अधिमात्र और सम्बेग के तीन होने के कारण उपरोक्त नी प्रकार के उपाय-प्रत्यय योगियों में से उनको शीव्रतम अर्थात् सबसे अधिक शीव्रता से समाधि तथा उसका फल कैवल्य का लाभ प्राप्त होता है।

इनकी अपेक्षा से अधिमात्र-उपाय मध्य सम्वेग वालों को कुछ बिलम्ब से; और इनकी

अपेना श्रधिमात्र-उपाय मृद् सम्बेग वालों को उनसे श्रधिक विलम्ब से होगा।

इसी प्रकार जितनी-जितनी उपायों की श्रीर सम्बेग की न्यूनता होती है उतना-उतना विलम्ब से समाधि-लाभ होता है। श्रीर जितनी-जितनी उपायों की श्रीर संवेग की श्रीयकता होती है बतना-बतना शीध्र समाधि-लाभ होता है।

टिप्पणी— वाचस्पति मिश्र ने सम्वेग के अर्थ वैराग्य किये हैं, किन्तु विज्ञानिभिक्क के योगवार्तिक तथा आंजवृत्ति में कम श्रनुसार इस प्रकार अर्थ हैं: 'सम्वेगः उपायानुष्ठाने रौव्यम' संवेग उपाय के श्रनुष्ठान में शीव्रता को कहते हैं। 'सम्वेगः क्रियाहेनुर्देदतरः संस्कारः' क्रिया के करने में जो कारणरूप दद्तर संस्कार है वह संवेग कहलाता है।

संगति—तीव सम्वेग भी मृदु, मध्य, श्राधमात्र— विशेषान्तर भेद से तीन प्रकार का होता है उनमें से श्राधमात्र तीव बैराग्य वाले योगियों को शीघ्र समाधि का लाभ होता है। यह श्रगले सत्र में बतलाते हैं:—

#### मृदुमध्याधिमात्रत्वात् ततोऽपि विशोषः ॥ २२ ॥

शब्दार्थ — सृदु-मध्य-श्रिधमात्रत्वात् = (तीत्र सम्वेग के भी) सृदु, मध्य, श्रिधमात्र य तीन भेद होने से ततः = उस (सृदु तीत्र सम्वेग वालों के और मध्य तीत्र सम्वेग वालों के समाधि-लाभ) से। श्राप = भी। विशेषः = (श्रिधमात्र तीत्र सम्वेग वालों को समाधि-लाभ में) विशेषता होती है।

अन्वयार्थ—मृदु, मध्य, श्रधिमात्र, ये तीन भेद होने से मृदु तीन सम्वेग वालों श्रीर मध्म तीन सम्वेग वालों के समाधि-लाभ से भी श्रधिमात्र तीन सम्वेग वालों को समाधिलाभ में विशेषता है।

ज्याख्या—पूर्व सूत्र में जो तीव्र सम्बेग बतलाया हैं, उस तीव्र सम्बेग के भी सृदु, मध्य, श्रिमात्र, यं तान भेद हैं त्रर्थात् सृदु तीव्र सम्बेग, मध्य तीव्र सम्बेग श्रीर श्रीधमात्र तीव्र सम्बेग।

इस प्रकार यह तीव्र सम्बेग तीन इ.कार का हुआ । इससे अधिमात्र-उपाय मध्य सम्बेग वाले बाठवें थे गाँ के योगियों की अपेचा से अधिमात्र-उपाय मृदु-तीव्र सम्बेग वाले योगियों का शीव का शीव समाधि-जाभ होता है। और अधिमात्र-उपाय मध्य-तीव्र संबेग वाले योगियों को शीवतम समाधि-जाभ होता है। इन अधिमात्रीपाय अधिमात्र-तीव्र सम्बेग वाले योगियों को शीवतम समाधि-जाभ प्राप्त होता है। इन अधिमात्रीपाय अधिमात्र-तीव्र सम्बेग वाले योगियों में पूर्वले दोनों योगियों से यह अव्यन्त शीवता-हुप समाधि-जाभ में विशेषता है।

संगति—पूर्वाक्त र्ञाधमात्र-उपाय श्राधमात्र-तीत्र सम्वेग से ही शीष्रतमन्समाधि का लाभ होता है, श्रथवा कोई और सुगम उपाय भी है—इस श्राशङ्का के निवारणार्थ सूत्रकार शीष्रतम-समाधि का उपायान्तर बतलाते हैं:—

#### ईश्वरप्रशिधानाद्वा ॥ २३ ॥

क्राच्यार्थ—ईश्वर-प्रियानात् = ईश्वर-प्रियान से । वा = अथवा ( शीव्रतम समाधि- लाभ होता है ) ।

अन्वयार्थ-अथवा ईश्वर-प्रशिधान से शीप्रतम समाधि-लाभ होता है।

ब्याख्या—इस सूत्र में 'विशेषः' इस पद का पूर्व सूत्र से अनुवर्तन करने से आस-अतम ( शीव्रतम ) समाधि-लाभ होता है, यह अर्थ निकलते हैं। पूर्वोक्त श्रिधमात्र-उपाय श्रिधमात्र तीव्र सम्बेग से शीव्रतन समाधि-लाभ होता है, त्रिथवा सत्य -सङ्कल्प ईश्वर में भित्तविशेष श्रर्थात् कायिक, वाचिक, मानसिक क्रियाश्चों को उसके श्राधीन तथा कर्मों श्रोर उनके फलों को उसके समपेण करने श्रीर उसके गुणों तथा खरूप का चिन्तन करने से, उसके श्रनुग्रह से शीव्रतम समाधि-लाभ होता है।

साधनपाद सूत्र १ व ३२ में ईश्वर प्रियान का सामान्य अर्थ इश्वर की भक्ति विशेष और शरीर, इन्द्रिय, मन, प्राया, अन्तः करण आदि सब करणों, उनसे होने वाले सारे कर्मों और उनके फलों अर्थान् सारे बाह्य और आभ्यान्तर जीवन को ईश्वर को समर्पण कर देना है किन्तु विशेष रूप से यहाँ ईश्वर-प्रियान से जो सूत्रकार का अभिप्राय है वह अट्टाईसवें सूत्र में कहेंगे।

संगति — जिसके प्रशिधान से शीघतम समाधि लाभ होता है उस ईश्वर का स्वरूप निरूपण करते हैं:—

### क्लोशकर्मविवाकारायैरवरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः ॥ २४ ॥

राव्दार्ध—क्लेश-कर्म-विपाक-श्राशयै: = क्लेश, कर्म उनके फल और वासनाश्रों से । श्र-परामृष्ट: = न स्पर्श किया हुश्रा = सम्बन्ध-रहित = श्रसम्बद्ध । पुरुष-विशेष: = श्रन्य पुरुषों से विशेष (विभिन्न, उत्कृष्ट ) चेतन । ईश्वर: = ईश्वर है ।

ं अन्वायर्थ - क्लेश, कर्म, कर्मों के फल श्रीर वासनाओं से श्रसम्बद्ध, श्रन्य पुरुषों से विशेष (विभिन्न उंकुष्ट) चेतन ईश्वर है।

ब्द्यास्या—क्लेशः 'ङ्क्ष्यन्तीति क्लेशाः' जो दुःख देते हैं वे क्लेश कहलाते हैं। वे श्रविद्या, श्रक्तिता, राग, द्वेष, श्रभिनिवेश-संज्ञक पाँच प्रकार के हैं जिनका खरूप सूत्र (२।३) में बतलाया जायगा।

कर्मः इन क्लेशों से धर्म-अधर्म अर्थात् शुभ-अशुभ और इनसे मिश्रित, ये तीन प्रकार के कर्मे (४।७) उत्पन्न होते हैं। वेदों में विधान किये हुए सब प्राणियों की कल्यः एा की भावना से किये हुए (सकाम) कर्म, धर्म और वेदों में निषेध किये हुए हिंसात्मक कर्म अर्धम हैं।

विपाक: 'विपच्यन्त इति विपाकाः' जो परिपक्व हो जाते हैं वे विपाक कहलाते हैं अर्थात् उत सकाम कर्मों के फल सुख-दुःखरूप जाति, आयु और भोग जिनका सूत्र (२।३) में वर्णन किया जावेगा; विपाक कहलाते हैं।

त्र्याशयः 'श्रा फलविपाकाश्वित्तभूमी शेरत इत्याशयाः' फल पकने तक जो चित्तभूमि में पड़ी हुई सोती हैं वे वासना 'श्राशय' कहलाती हैं। श्रर्थात् जो कम श्रभी तक पककर जाति, श्रायु श्रीर मांगरूप फल नहीं देपाय हैं उन कर्मफलों के वासना-रूप जो संस्कार चित्तभूमि में पड़े हुए हैं वे श्राशय कहलाते हैं (४।८)।

उपरोक्त क्लोश-कर्म आदि चारों से जो तीन काल में लेश-मात्र भी सम्बद्ध नहीं है वह अन्य पुरुषों से विशेष (विभिन्न उत्कृष्ट ) चेतन ईश्वर कहलाता है। में कहा है:--

ईश्वर के ऋर्थ हैं: 'ईशनशील इच्छामात्रेण सकलजगदुद्धरणत्तमः' ईशनशील अर्थात्

इच्छामात्र से सम्पूर्ण जगत् के उद्घार करने में समर्थ।

होका - क्लेश, कमे, विपाकादि तो चित्त के धर्म हैं, पुरुष तो ईश्वर के समान सदा असङ्ग और निर्लंप है, इसलिये इश्वर में अन्य पुरुषों से क्लेशादि धर्म से रहित होने की विशेषता अयुक्त है।

समाधान—यद्यपि सभी पुरुषों में वास्तविक क्लेशादि नहीं हैं तथापि चित्त में रहने वाले क्लेशादिकों का पुरुष के साथ श्रीपाधिक सम्बन्ध है श्रर्थात् चित्त में रहने वाले क्लेश्मादि पुरुष में श्रविवेंक स श्रारोप कर लिय जाते हैं। जैसे योद्धाश्रों में (लड़ने वालों में) जीत हार होती है, पर वह स्वामी की कही जाती है श्रथीत् जैसे राजा श्रीर सेना का परस्पर स्व-स्वामि-भाव सम्बन्ध होने से सेना-करेक (सेना से की हुई) जयपराजय का स्वामिभृत राजा में व्यवहार होता है; क्योंकि वह उसके फल का भोका है। इसी प्रकार चित्त श्रोर पुरुष का भी परस्पर स्व-स्वामि-भाव सम्बन्ध होने से चित्त में वर्तमान क्लेशादिकों का ही पुरुष में व्यवहार होता है, क्योंकि वह उसके फल का भोका है। जैसा कठोपनिषद् ( २।३ )

#### आत्मेन्द्रिय मनोयुक्तं भोक्तेत्याहर्मनीषिणः ।

अर्थ-ज्ञानी-लाग इन्द्रिय, मन से युक्त श्रात्मा को भोक्ता कहते हैं ( इन्द्रियादि से

जो यक्त नहीं है वह भोका नहीं हैं)।

किन्तु यह अविवेक-प्रयुक्त श्रीपाधिक क्लेशों का सम्बन्ध विवेक शील हूं इरवर में सम्भावित नहीं है। यह श्रीपाधिक भोग के सम्बन्ध का न होना हा ईरवर में श्रम्य पुरुषों से विशेषता है। श्रधात पुरुष के चित्त के साथ एकरूपता पन सम्बन्ध से जो चित्त के पुरुष में श्रीपाधिक धर्म श्राराप किये जाते हैं उन धर्मी से श्रसम्बद्ध जो विशुद्ध सस्वगुण-प्रधान चित्तांपाधिक नित्य ज्ञान ऐरवयोदि धर्म विशिष्ट सत्य-काम, सत्य-संकल्प चेतन है वह ईरवर पद का वाच्य है। वह श्रम्य पुरुषों से विशेष है।

दांका—यदि क्लेशादि से श्रासम्बद्ध होना ही ईश्वर में विशेषता है तो मुक्त पुरुष तथा प्रकृतिलय आदि भी इश्वर पद का वाच्य हो सकत हैं, क्योंकि क्लेश से तो उनका भी सम्पर्क नहीं होता है।

समाधान—प्रकृतिलय श्रोर विदेह योगियों को प्राकृत-बन्ध होता है, तथा श्रपनी अविध के श्रनन्तर संसार में श्राने से भावी क्रांत्रों से सन्बन्ध होता है। विदेह श्रीर प्रकृति-लयों से भिन्न (इच्य-श्रदिव्य विषयों के भोक्ता देव, मनुष्यादिकों का क्रमशः दान्तिएक श्रीर वैकारिक बन्ध होता है। यद्यपि इन तीनों बन्धों को काटकर कैवस्य को प्राप्त हुए पुरुष भी मुक्त ही कहलाते (वास्तव में तो मुक्ति श्रीर बन्धन दोनों अन्तःकरण के ही धर्म हैं पुरुष उसका हुए। है इस लिये उस में श्रारंपित कर लिये जाते हैं ) हैं तथापि वे सदा मुक्त नहीं हैं क्योंकि करोश-पुक्त होकर ही योग-साधन के श्रातुष्ठान द्वारा ही क्लेशों के बन्धन से मुक्त हुए हैं,

किन्तु ईश्वर सर्वदा क्लेशों से छपरामृष्ट होने से सदा ही ग्रुक्त है। यह सदा ग्रुक्तस्वरूपता ईश्वर में ग्रुक्त पुरुषों तथा प्रकृतिलयों से विशेषता है।

इंका — ज्ञानस्वरूप ऐरवर्य तथा ृहवों के उद्धार का सत्यसंकरप-रूप ऐरवर्य का परि-णाम अपरिणामी पुरुष में होना असम्भव है। और यहि यह धर्म चित्त का माना जावे तो सदा मुक्त ईश्वर का चित्त के साथ स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध सम्भव नहीं हो सकता क्योंकि स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध अविद्या से होता है। इस प्रकार सदा मुक्त पुरुष विशेष में स्वाभाविक ऐरवर्य के अभाव से और चित्त में स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध के असम्भव होने से ईश्वर को सदा मुक्त पुरुष-विशेष नहीं कहा जा सकता।

समाधान यद्यपि श्रविरणामी चेतनभूत ईश्वर में इन ऐश्वर्यों का परिणाम होना श्रमम्भव है क्योंकि वह रजस-तमस-रहित विशुद्ध चित्त का धर्म है श्रीर चित्त के साथ नित्यमुक्त ईश्वर का स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध श्रमम्भव है तथापि जैसे श्रन्य पुरुषों का श्रविद्याम् प्रयुक्त चित्त के साथ श्रविद्या प्रयुक्त नहीं है। किन्तु वह चित्त के साथ स्व-स्वामिभाव सम्बन्ध है वैसे ईश्वर के साथ श्रविद्या प्रयुक्त नहीं है। किन्तु वह चित्त के स्वभाव को जानता हुत्र्या तीनों तापों में दु:स्वित संसार-सागर में पड़े हुए जीवों का ज्ञान, धर्म, उपदेश द्वारा उद्धारार्थ विशुद्ध सत्त्व रूप न कि श्रज्ञान-प्रयुक्त चित्त को धारण किये हुए है। इसी प्रकार श्रज्ञान-पूर्व कसङ्ग वाले चित्त में परिणाम होती है। नित्य विशुद्ध सत्त्व रूप वित्त में नित्य-ज्ञान वा प्रेरणा का होना परिणाम रूप नहीं है श्रविद्या के सम्बन्ध से रहित ईश्वर चित्त के स्वरूप को जानता हुत्र्या पुरुष के भीग, श्रयवर्ग श्रीर धर्म-ज्ञान के उपदेश के लिये विशुद्ध सत्त्व गुणमय चित्त के धारण करने से श्रान्त नहीं कहा जा सकता। ईश्वर्यवरुद्ध सत्त्वरूप चित्त द्वारा जीवों के कत्याण्य संसार की रचना करने में श्रान्त नहीं किन्तु ज्ञानमय ही है।

इंश्वर की इच्छामात्र से सब जगत् का उद्धार-रूप ऐश्वर्य अनादि विशुद्ध सत्त्वगुग्ग-मय चित्त के योग से है और विशुद्ध सत्त्वगुग्ममय चित्त का योग उत्कृष्ट झान से हैं। विशुद्ध सत्त्वगुग्गमय चित्त हो तो उत्कृष्ट झान हो, और उत्कृष्ट झान हो ता विशद्ध सत्त्वगुग्ग भय चित्त हो। ऐसे अन्योन्याश्रय (एक-दृसरे का सहारा लेना) रूप दोष यहाँ नहीं है क्योंकि यह दोनों ही ईश्वर में अनादि हैं। इन दोनों में कोई किसी की अपेला नहीं रखता है। जहाँ अपेला होती है वहीं यह दोष होता है। ईश्वर का उस विशुद्ध सत्त्वगुग्गमय चित्त के साथ अनादि सम्बन्ध है, क्योंकि प्रकृति और पुरुष का संयोग-विभाग अर्थात् पुरुष के भोग-अपवर्ग अर्थ सृष्टि, उत्पत्ति व प्रलय बिना ईश्वर-इच्छा (सत्य-संकस्प) के नहीं हो सकती।

भाव यह है कि यग्नि धर्म, ज्ञान, उपवेश द्वारा पुरुषों के उद्धार करने की ईच्छा होने से ईश्वर विशुद्ध सत्त्व-खरूप विचारूप उपाधि को धारण किये हुए है और इस उपाधि के धारण से पूर्वोक्त इच्छा (सत्य-संकल्प) होती है। अर्थान् उद्धार की इच्छा होने से ईश्वर को विचा का महण् करना; और विचा के महण् होने से उद्धार की इच्छा का होना; इस प्रकार परस्पर की अपेचा होने से अन्योन्याश्रय दोष आता है स्थापि शीज-अङ्कुर कें समान संसार के अनादि होने से इस दोष की निवृत्ति हो जाती है। जिस प्रकार अन्य पुरुषों का चित्त पुरुष से प्रतिबिस्वित हुआ सुख, दु:ख, मोह ( अविद्या ) रूप से परिएत होता है और योगियों का चित्त पुरुष से प्रतिबिस्वित हुआ निर्मल सात्त्विक ज्ञान से परिएाम को प्राप्त होता है; और उनकी ही उपाधि से पुरुष में सुख, दु:ख और मोह-मस्त होना तथा निर्मल सात्त्विक ज्ञान से युक्त होना आरोप किया जाता है वैसा ईश्वर, का विद्युद्ध सत्त्वगुरणस्य चित्त नहीं है। वह केवल सात्त्विक परिएाम, उक्व ( ऐश्वर्याविध ) वाला है यह इसमें अन्य पुरुषों से विलक्षणता है !

उस विश्व स्त्वगुरणमय चित्त में निरितशय ऐश्वर्य-स्प उद्घष्टता और वेद विद्यमान रहते हैं। उस विद्यमान उद्घष्टता और वेदों का वाच्य-वाचक-भाव श्रनादि सम्बन्ध है। श्रर्थात् ईश्वर के चित्त में श्रनादि उद्घष्टता विद्यमान है और उसी चित्त उसमें उद्घष्टता के वाचक वेद भी रहते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि ईश्वर सदा ही ऐश्वर्य वाला और सदा ही मुक्त है।

दोका—यह जो ईश्वर में विशुद्ध सत्त्वमय चित्त के प्रह्मण द्वारा सर्वोत्कृष्टता बत-लाई है, क्या वह उत्कृष्टता सनिमित्त (किसी शास्त्र के प्रमाण से सिद्ध ) है वा निष्प्रमा-एक है ? यदि श्रुति म्मृति को उसमें प्रमाण माना जावे तो श्रुति-स्मृति में क्या प्रमाण है ?

समाधान — सर्वेझ ईश्वर के स्वाभाविक ज्ञानरूप वेद ईश्वर की सर्वोत्क्रष्टता में प्रमाख . हैं; और अन्य प्रमाख द्वारा ईश्वर के निर्भान्त और सर्वज्ञ सिद्ध होने से ईश्वरीय ज्ञान वेद को प्रमाखिता स्वतः सिद्ध है।

यह सर्वज्ञतावि रूप धर्म तथा वेदरूप शास्त्र ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वगुणमय चित्त में विद्यमान हैं और इन दोनों का परस्पर अनादि निमित्त-नैमित्तिक भाव सम्बन्ध है अर्थान् ईश्वर के चित्त में वर्तमान विशुद्ध सत्त्व का प्रकर्ष निमित्त कारण है और वेद उसका आविर्भृत है। इस उद्ध्रप्टना से ही ईश्वर नित्य-मुक्त और नित्य-ऐश्वर्यशाली कहा जाता है।

इंका - यदि ईश्वर को न मानकर केवल प्रधान ( मूल-प्रकृति ) को ही पुरुष के भोग-खपवर्ग प्रयोजन के सम्पादनार्थ संसार-रचना में प्रवृत्तमान लें तो क्या दोष होगा ?

समाधान — ईश्वर रूप प्रेरक न मानकर केवल जड़-प्रधान को संसार की रचना में प्रवृत्त मानने में यह दोष होगा कि जड़ पदार्थ बिना चेतन की प्रेरणा के अपने कार्य उत्पन्न नहीं कर सकता है, जैसे कि सारथी के बिना रथ नहीं चल सकता। इसलिये विशुद्ध सच्चो-पाधिक नित्य-झान-क्रियेश्वर्यशाली चेतनभूत ईश्वर को मानना ही पड़ेगा। ऐसा ही उपनिषदों में बतलाया है:—

मायान्त प्रकृतिं विद्यान्मायिनन्तु महेश्वरम् । ( इवेताश्वतर-४पनिषद् )

अर्थ-साया प्रपठ्य (संसार) का उपादान कारण है और माया का स्वामी प्रोरक परमेश्वर निमित्त कारण है।

अन्य कल्पनाओं का निम्न प्रकार समाधान समम लेना चाहिये:-

ईश्वर अनेक नहीं हो सकते। यदि एक-उैसे अनेक हों और उनके अभिप्राय सिक-भिन्न हों तो कोई कार्य नहीं चल सकेगा सर्थान् एक चाहे सृष्टि हो और १सरा चाहे सृष्टि न हो; ऐसी दशा में कुछ भी न हो सकेगा।

यदि ईश्वरों का अनेक मानकर छोटा-बड़ा माने तो जो बड़ा है वही ईश्वर है, क्योंकि

वही ऐश्वर्य की पराकाष्टा ( श्रविय ) को प्राप्त हो जाता है।

इसलिये जिसमें ज्ञान और ऐश्वर्थ की पराकाष्टा है और जो क्लेश कर्म आदिकों से सदा रहित है वह सदा मुक्त, नित्य, निरतिशय, अनादि, अनन्त, सर्वज्ञ पुरुष-विशेष ईश्वर है।

विशेष विचार सूत्र २४: -- सूत्र चौशीस का सारांश : इंग्रर में अन्य पुरुषों से यह

विशेषता है कि वह तीनों काल में क्लेशादि के सम्बन्ध से रहित है।

यद्यपि क्लेशादि चित्त के धर्म हैं न कि असङ्ग, निर्लेष पुरुष के, तथापि चित्त में रहने बाले इन क्लेशों का पुरुष में औपाधिक सम्बन्ध है अर्थान पुरुष में अविवेक से आरोप कर लिये जाते हैं क्योंकि पुरुष ही इनका भोक्ता है। किन्तु ईश्वर में इन औपाधिक क्लेशों का भी सम्बन्ध नहीं है। ईश्वर में मुक्त पुरुषों से यह विशेषता है कि वे क्लेश-एक्त होकर साधन के अनुष्ठान द्वारा मुक्त हुए हैं; ईश्वर तीनों काल में मुक्त है। ईश्वर के अर्थ हैं: इंशनशील अर्थात् इच्छामात्र (संकल्पमात्र ) से सम्पूर्ण जगत के उद्धार करने में समर्थ।

यह जगत के उद्धार का ऐश्वर्य अनादि है और अनादि विशुद्ध सत्त्वगुरामय वित्त के अनादि योग से हैं; और अनादि विशुद्ध सत्त्वगुरामय वित्त का अनादि उस्कृष्ट झान से

अनादि योग है।

इस प्रकार विशुद्ध सस्त्वचित्त के साथ जगन् के उद्धार का ऐश्वर्य तथा उत्कृष्ट झान के ऐश्वर्य का अनादि योग होने से यह दोनों ऐश्वर्य इसमें परिणाम-रूप नहीं हैं। अन्य चित्तों से इस विशुद्ध सस्त्वचित्त में यह विलक्षणता है कि यह चित्त अन्य चित्तों जैसा न तो गुर्णों का विषम परिणाम है; और न इसमें कोई विसदश परिणाम होता है। यह चित्त विशुद्ध अर्थात् रजस-तमस-शून्य सस्त्व है। इसी सस्त्व के सम्बन्ध से ईश्वर में नित्य झान, नित्य इच्छा, नित्य किया रहती है। 'तीनों तापों से दु; खित संसार-सागर में पढ़े हुए जीवों का चद्धार झान और धर्म के उपदेश से कहाँ इस प्रकार की इच्छा (सत्य-संकस्प) ईश्वर में सर्वदा रहती है। उपनिषदों में भी ऐसा ही कहा गया है:—

न तस्य कार्ये करणं च विद्यते, न तत्समश्राम्यणिकश्र हरयते । पराऽस्य शक्तिविवियेव श्रुयते, स्वामाविकी ज्ञानवलक्रिया च ।।

अर्थ — न उसका ( मनुष्य-जैसा ) कोई देह है, न इन्द्रियें हैं, न उसके कोई बरा-बर है, न उससे कोई बड़ा है। उसकी उन्क्रप्ट शक्ति अनेक प्रकार की अनादि से सुनी जाती हैं। और उसका झान, बल और किया यह तीनों स्वाभाविक और निस्व हैं। संगति—अब अगले सूत्र में ईश्वर की सर्वज्ञता अनुमान-प्रमाण द्वारा सिख करते हैं:—

तत्र निरन्धायं सर्वेज्ञ बीजम् ॥ २४ ॥

हाव्हार्थ—तत्र = उस पूर्वोक्त ईश्वर में । निरतिशयम् = श्रतिशय-रिहत । सर्वझ-बीजम = सर्वज्ञता का बीज हैं।

अन्वयार्थ—उस पूर्वोक्त ईश्वर में सर्वज्ञता का बोज अतिशय (बढ़ती ) रहित है।

व्याख्या— खतीत, अनागत और वर्तमान जो खतीन्द्रिय पदार्थ हैं उनमें किसी एक बा बहुत-से पदार्थों का जो रं यमजय से ( सत्त्वगुण के न्यूनाधिक होने से ) अस्प वा खिक प्रत्यत्त ज्ञान होता है वह प्रत्यत्त ज्ञान सर्वज्ञता का बीज हैं। संयमजय अर्थात् सत्त्वगुण की न्यूनाधिकता की अपेता से कोई योगी किन्चित् ही खतीन्द्रिय वस्तु को प्रत्यत्त कर सकता है, कोई बहुत खतीन्द्रिय वस्तु को प्रत्यत्त कर सकता है। इस प्रकार ज्ञेय-वस्तुओं की अपेता से प्रत्यत्त ज्ञान खत्व वा वहुत कहा जाता है। प्रथम संयम के जय से योगी का जो एक वा बहुत खतीन्द्रिय पदार्थों का प्रत्यत्त ज्ञान होता है वह सातिशय ज्ञान है। वह सर्वज्ञता का बीजक्ष सातिशय ज्ञान यद्धि को प्राप्त होते होते जहाँ निरतिशय हो जावे वह सर्वज्ञ है।

जो वस्तु किसी की अपेता से न्यून वा ऋधिक हो वह सातिशय कही जाती है। और जो काश्वा (सीमा) को प्राप्त हुई कहीं विश्रान्त हो जावे वह निरातिशय कही जाती है।

जिस झान के बराबर अथवा अधिक झान हो उसको सातिशय झान; और जिसके बराबर अथवा अधिक झान न हो अर्थान् जो काष्टा को प्राप्त हो जावे उसको निरतिशय झान कहते हैं।

यह प्रथम संयमजय से उत्पन्न हुआ जो योगियों में सर्वज्ञता का बीजरूप सातिशय ज्ञान है वह सातिशय होने से बृद्धि को प्राप्त होते-होते काष्ट्रा को प्राप्त होकर एक सीमा पर पहुंच कर निरित्तशय हो जावेगा; क्योंकि जो पदार्थ न्युनाधिक रूप (कम-ज्यादा-पन) धर्म विशिष्ट होने से सातिशय होता है वह अवश्य ही कहीं काष्ट्रा को प्राप्त होकर निरित्तशय हो जाता है। जैसा कि अणु (छोटा) परिमाण परमाणुओं में, और महत् (बृहत् अर्थात् अणु (स्रोटा) परिमाण को प्राप्त हो जाता है अर्थात् अणु परिमाण को विश्वान्ति परमाणु में और महत् परिमाण को विश्वान्ति आकाश में है, क्योंकि परमाणु से अधिक कोई छोटा नहीं है और आकाश से अधिक कोई बृहत् (बढ़ा) नहीं है। ऐसे ही सर्वज्ञवा का बीजरूप अर्जीन्द्रय वस्तुविषयक योगी का ज्ञान सातिशय है, क्योंकि उस योगी के ज्ञान से किसी तीसरे योगी का ज्ञान अधिक होता है। इस प्रकार बढ़ते-बढ़ते जहाँ परम-काष्ट्रा को प्राप्त होकर यह निर्तिशय ज्ञान हो जावे वही सर्वज्ञ, स्वासुक ईश्वर है।

जिस प्रकार झान की काष्टा का खाधार ईश्वर बतलाया है इसी प्रकार धर्म, बैराम्ब, ऐश्वर्य, यहा, श्री, प्रशृति और सम्पत्ति की काष्ट्रा का भी खाधार ईश्वर को जानना चाहिये। भाष्यकार लिखते हैं कि यह सामान्य दृष्टि से अनुमान द्वारा ईश्वर के सर्वज्ञ होने का समाधान है। यह विशेष-प्राप्ति में समर्थ नहीं है। उसके नाम, महिमा, प्रभाव आदि की विशेष प्राप्ति वेदों में खोजनी चाहिये। संसार की रचना में ईश्वर का कोई अपना अनुभह नहीं है। इसमें जीवों का भोग-अपवर्ग-रूप अनुभह करना ही प्रयोजन है। इस स्याखता ही के कारण 'ज्ञान और धर्मोपदेश द्वारा सांसारिक पुरुषों का मैं उद्धार करूँगा' इस माब से करूप-प्रलय और महाप्रलय के पीछे सृष्टि के आरम्भ में वेदों का उपदेश करता है।

जैसे कपिल मुनि ने योगवल से निर्माण किये हुए चित्त को (अपने संकरप से रचे हुए; न कि कमों से विवश मिले हुए) को आश्रयण कर बिना किसी अपने प्रयोजन के केवल सृष्टि के अनुमह के लिये उनके कल्याणार्थ करूणा करके जिज्ञासु आसुरि माझ्यण को समाधि द्वारा अनुमब करके पच्चीस तत्त्ववाले तत्त्व-समास रूपी सांख्य-दर्शन का उपदेश दिया। अ

संगति—पूर्व सुत्रोक्त अनुमान द्वारा ब्रह्मा आदि ही निरित्तशय ज्ञान का आधार क्यों नहीं होते ? इस आशंका के निवारणार्थ अगले सूत्र में ब्रह्मादिकों से भी ईश्वर में विशेषता बतलाते हैं:—

## पूर्वेषामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात् ॥ २६ ॥

शब्दार्थ — पूर्वेषाम - पूर्व उत्पन्न बद्धादिकों का। अपि = भी। गुरु: = (वह ईश्वर) उपदेश है। कालेन-अनवच्छदात् = क्योंकि वह काल से अवच्छित्र (परिमित) नहीं है।

अन्वयार्थ —वह ईशर पूर्व उत्पन्न हुए ब्रह्मादिकों का भी गुरु है क्योंकि वह कार्ल से परिच्छित्र (परिमित्त ) नहीं है।

व्याख्या-गुरु, उपदेष्टा का श्रीर पृच्य का नाम है।

कालेन अवच्छित्र = काल से परिच्छित्र अर्थात् जो किसी काल में हो श्रीर किसी काल में न हो।

क्ष टिप्पणा — भोज बाले का भाषानुवाद सूत्र २५: — उस ईश्वर में सर्वज्ञता का बीज (सर्वज्ञता का कारण होने से बीज के सहरा बीज प्रथोत् कारण ) मृत, भविष्यत, वर्तमाम पवार्थों के ज्ञान का अल्परल, महस्त्व, निर्तिशय है अर्थात् अविध को प्राप्त हो गया है। जो सातिशय अल्पल, महस्त्व आदि धर्म हैं; उनकी अविध देखी गई है, जैसे परमाणुओं में अल्पल की; और आकाश में महस्त्व की, ऐसे ही उस, नीच भाव में देखे हुए ज्ञान आदि चित्त के धर्म कहीं निरित्शय होते हैं। जिसमें वे निरित्शय हैं वह ईश्वर है। यदापि इससे यह बोध नहीं होता कि जिसमें वे निरित्शय हैं वह ईश्वर ही क्यों है, कोई अन्य क्यों नहीं; तथापि खः सर्वज्ञ: स सर्ववित् इत्यादि उपनिषद्-वाक्य आदि के प्रमाण से ईश्वर के ही सर्वज्ञलादि धर्म जानने चाहिए। ईश्वर का कोई प्रयोजन नहीं, तो वह जीव और प्रकृति को क्यों संयोग-वियोग करता है ? यह शंका नहीं करनी चाहिये, क्योंकि दयाल होने से प्राणियों के अपर देखा करना ही उसका प्रयोजन है। यह ईश्वर का अध्यवसाय (इच्छा-विरोध) है कि करना ही उसका प्रयोजन है। यह ईश्वर का अध्यवसाय (इच्छा-विरोध) है कि

बतः कालेन बनविष्क्षत्र (काल से अपरिच्छित्र) के अर्थ सर्व काल में विद्यमान के हैं। जैसे नद्मादि सृष्टि से पूर्व और महाप्रलय के बनन्तर उत्पत्ति, विनाशशील होने से काल-परिच्छित्र हैं वैसे ईश्वर नहीं है, क्योंकि वह सर्वदा विद्यमान होने से काल की परिच्छित्रता से रहित है। इसलिये नद्मादिकों को ज्ञान प्रदान करने से ईश्वर उन सब का गुड़, और उपदेश है।

जैसे बतेमान सर्ग के आदि में ईश्वर ज्ञान-ऐश्वर्य-युक्त सिद्ध है वैसे ही पूर्व सर्गों के आदि में भी इसी प्रकार विद्यमान होने से इंश्वर ही अनादि, सर्वज्ञ, निरतिशय, ज्ञान का आधार है, मद्यादि नहीं हैं। जैसा यजुर्वेदीय श्वेताश्वेतरोप्तिवद् में बतलाया गया है:—

## यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व यो वे वेदांश्च महिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मबुद्धिमकाशं सुमुद्धवें शरणमहं मपद्ये ॥ (१।१८)

अर्थ—जिस इंश्वर ने सृष्टि के आदि में ब्रह्मा को उत्पन्न किया और जिसने ब्रह्मा के हृदय में खर, पाठ और रहस्य अर्थ सिंहत वेद-ह्यान का प्रकाश किया, उस आत्मदेव की मैं सुमुख शरण लेता हूँ।

विशेष वक्तव्य—इस र त्र में ईरवर को काल की सीमा से परे गुरुष्टों का गुरु बतलाया गया है। राजा, १ जा, खामी, सेवक ष्टादि भावनाओं में भेदभाव तथा खार्थ सिद्धि की सम्भावना रहती है। माता पिता का भी पुत्र के प्रति मोह हो सकता है, किन्तु गुरु शिष्य का सम्बन्ध केवल ष्टाष्यात्मिक है, जिसमें केवल झान प्राप्ति और श्रार्भ उन्नति का ही उद्देश्य होता है इसलिये सुत्र में ईश्वर को १ रुशों के गुरु की भावना से उपासना बतलाई गई है।

योग मार्ग में गुरुषों का शिष्यों से अपनी शकत या अपनी मूर्त्ति का ध्यान करवाना श्रेष्ठ नहीं है। बास्तविक गुरु होने का श्रीधकारी वहां हो सकता है जो गुरुषों के गुरु ईश्वर तक पहुँचाबे और उसका हा प्रणिधान अथात् उसके ही सब कुछ समर्पण करना सिखलावे।

साधकों को व्यपने इस व्यथ्यात्मिक मार्ग में सबे पथदर्शक की खोज करने में पूरा सचेत रहना चाहिये। योग मार्ग में पथदर्शक का अनुभवा होना तो आवश्यक है ही, किन्तु निम्न बिशेषताओं पर भी पूरा ध्यान रखना चाहिय। पथदर्शक किसी विशेष शक्ति व्यथ्या किसी विशेष देवी देवता के संकीणे उपासना भाव से परे हाकर केवल एक सर्वज्ञ सबे व्यापक सर्व झक्तिमान परमगुद परमेश्वर का उपासक हा। जन्म से जात पात मतमतान्तरों की संकीणीता तथा साम्प्रदायिक पद्मपात से परे हाकर श्रीणमात्र में एक ही शुद्ध चेतन परमासम्वत्यक को देखता हुआ सभी का शुभविन्तक हो, जो साधकों के केवल गुण कमे स्वभाव और सात्त्वक संस्कारों पर दृष्टि हालता हुआ उनका उनक अन्तिम लक्ष्य पर पहुँचाने में अवकाशील हो। साधकों से धन, सम्पत्ति, मान, श्रीतश्च आदि का इच्छुक न हो व्यथ्वा जो केवल व्यपने सम्प्रदाय के फैलाने तथा शिष्य मगडली के बढ़ ने का इच्छुक न हो व्यप्ति निः सार्थ से बना किसी वैयक्तिक लगाव के समर्राह सभी को जात्म वन्निय संकावा देने में तथर हो। जो दुनियां के रागदेश आदि सारं प्रभी को जात्म वन्नियों स्वाचा देने में तथर हो। जो दुनियां के रागदेश आदि सारं प्रभी क्या पास्त्वकों और

बमावट से परे होकर निरिभमान निरहङ्कारता के साथ आस्मिषन्तन में रत हो। पथदर्शक पर इस प्रकार दृष्टि डालने से पूर्व साधकों को स्वयं अपने अन्दर देखना चाहिय। क्या हमारी जिज्ञासा सबी और वैराग्य तील है ? क्या हम सांसारिक कामनाओं, अन सम्पिट, मान, प्रतिष्ठा अथवा अन्य किसी प्रकार की स्वार्थ दृष्टि से इस मार्ग में प्रवेश नहीं कर रहे हैं ? क्या हमारा प्राणीमात्र के प्रति खास्म जैसा प्रेम भाव है ? क्या हम जन्म से जातपात मत मतान्तर और साम्प्रदायिक संकीर्णता के कूप मराहक तो नहीं है ? क्या हम अपने पथदर्शक को ओका तो नहीं दे रहे हैं ? क्या हम तपस्ती जीवन वितान और पथदर्शक की सबी और हितकारी शिक्षा को प्रहण करने और पालन करने के निये तैयार हैं ? इत्यादि।

संगति—इस प्रकार ईश्वर का निरूपण करके खब उसका प्रणिधान किस प्रकार करना चाहिये; यह बतलाने के लिये उसका वाचक (नाम) खगले सूत्र में बतलाते हैं:—

#### तस्य बाचकः प्रयावः ॥ २७ ॥

शब्दार्थ—तस्य = उस ईश्वर का। वाचक: = बोधक शब्द (नाम)। प्रण्**व: =** क्यो३म् है।

अन्वयार्थ-उस ईश्वर का बोधक शब्द स्रो३म् है।

व्याख्या—जिस अर्थ का बोधक जो शब्द होता है वह शब्द उस अर्थ का वाचक कहलाता है; और जिस वाचक शब्द से जो बोध्य अर्थ होता है वह अर्थ उस शब्द का वाच्य कहलाता है। जैसे गी (गाय) शब्द वाचक है और सास्ना (गौओं के गले में कम्बल-सा लटका हुआ मांस) पुच्छ आदि वाला पशु विशेष वाच्य है। वाचक, बोधक, अभिधायक, संज्ञा नाम एकाथेक हैं। इसी प्रकार वाच्य, बोध्य, अभिधेय, संज्ञी, नामी भी समानार्थक हैं। प्रकर्षेण नृयते स्तृयतेऽनेनेति, नौति स्तौतीति वा मण्यव आंकारः। (भोजविक्त)

अर्थ— नम्रता से स्तुति की जाय जिसके द्वारा श्रथवा भक्त जिसकी उत्तमता से स्तुति करता है वह 'प्रख्व' कहलाता है वह 'श्रो३म्' ही है ।

इस आदेम् का और ईश्वर का वाच्य-वाचक-भाव सम्बन्ध है अर्थान् निरित्तशयहान-किया की शक्तिरूप पेरवर्यवाला व्यापक ईश्वर-वाच्य है, अभिधेय है और ओदेम् वाचक, बोघक और अभिधायक है।

भाष्यकार इस सम्बन्ध को प्रश्नोत्तर द्वारा नित्य सिद्ध करते हैं। यथा:--

प्रश्त-च्या वह ईश्वर और प्रणुष का वाच्य-वाचक-भाव सम्बन्ध संकेत-कृत (संकेत-जन्य) है ? वा दीपक-प्रकाशवत् संकेतचोत्य कार्यात् दीपक के प्रकाश के सहस्र विद्यमान ही संकेत से झात कराया हुआ है ?

यदि संकेत से वाच्य-वाचक-भाव-सम्बन्ध की उत्पत्ति मानी जावेगी तब जन्य ( उत्पत्तिवाला ) होने से सम्बन्ध श्रानित्य कहा जावेगा; श्रीर यदि संकेत से उत्पन्न नहीं होता किन्तु झात कराया जाता है, इस प्रकार संकेत को द्योतक ( झान कराने वाला ) माना जावे तो सम्बन्ध नित्य कहा जावेगा । इन दोनों में से कीनसा मत सम्मत है ? प्रश्ला का यह भाव है । उत्तर—यह ईश्वर और श्रोश्म का वाच्य-वाचक-भाव सम्बन्ध नित्य है। केवल वर्गों के संकेत से प्रकाशित-मात्र होता है, नया उत्पन्न नहीं होता है। जैसे पिता और पुत्र का सम्बन्ध विद्यमान ही होता है, उसे कोई नया कित्पत नहीं करता किन्तु केवल बतलाया जाता है कि 'यह इसका पिता है, यह इसका पुत्र है'।

भाव यह है कि जैसे पिता-पुत्र का परस्पर जन्य-जनक-भाव सम्बन्ध विद्यमान हुआ ही 'यह इसका पिता है और यह इसका पुत्र है' इस प्रकार संकेत से प्रकाश किया जाता है— ऐसा नहीं है कि उस संकेत से ही वह पिता और वह पुत्र हुआ हो—वैसे ही ईश्वर इत संकेत भी विद्यमान शब्द-अये सम्बन्ध को प्रकाश करता है, उत्पन्न नहीं करता।

इसी प्रकार सवेत्र ही संकेत विद्यमान सम्बन्ध का प्रकाशक है, जनक नहीं है। यह संकेत जैसे इस सगे में है वैसे ही अन्य सर्गों में भी वाच्य-वाचक शक्ति की अपेका से विद्यमान ही रहता है। अतः पूर्व पूर्व सम्बन्ध के अनुसार उत्तर-उत्तर सर्ग में ईश्वर संकेत करता है।

विशेष वक्तव्य - सूत्र २७:--सूत्र की व्याख्या में वाच्य ईश्वर श्रीर वाचक प्रस्व में अनादि सम्बन्ध दिखलाया गया है। शास्त्रों में कहीं २ ऐसा वर्णन आया है कि प्रण्व-भ्वति केवल ध्यान द्वारा अनुभव करने योग्य है। उसका यथार्थ में मुख से उचारण होना ध्यसम्भव है, तथापि गौण रुपेण जो प्रणव-मन्त्र उदारण किया जाता है वह त्रि-श्रज्ञरमय है अर्थात् अ, उ और म ओंकार रूपी श्रणव होता है। जिसके तीनों असरों में त्रिगुणमयी प्रकृति क्रमशः श्राने तीनों गुणों, तमस, रजस श्रीर सत्त्व, श्रथवा स्थूल, सूक्ष्म श्रीर कारण तीनों जगत सहित तथा सर्व शक्तिमान परमेश्वर उनके अधिष्ठाता विराट, हिरएयगर्भ और क्रेशर कर से श्रथवा स्वृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति श्रीर प्रतय की श्रपेत्ता से ब्रह्मा, विष्णु श्रीर सहेश रूप से विश्वमान हैं। और प्रस्व ही ईश्वर रूप है। वैज्ञानिक दृष्टि से प्रस्व का स्वरूप यह है कि जहाँ कोई कार्य है वहाँ अवश्य कम्पन होगा और जहाँ कम्पन होगा वहाँ अवश्य कोई शब्द होगा। स्रष्टि के आदि कारण रूप कार्य की ध्वनि ही ओंकार हैं। प्रणव भ्वति ही स्रोकार है। प्रण्य-भ्वति रूप ध्वन्यात्मक शब्द का रूप वर्णात्मक प्रति शब्द होने के कारण शाब्दिक श्रोंकार श्रथवा शब्दातीत प्रस्तव दानों ही पूर्वापर सम्बन्ध से ईश्वर वाचक होकर प्रणव कहलात हैं। प्रणव ध्वन्यात्मक होने के कारण उसका कोई भी अब्द मुख से बचारमा करने योग्य नहीं है। किन्त मानसिक जाप से परे केवल ध्वनि की अवस्था में अन्त: करण में ही प्रणाव ध्वति सनाई देसकती है। उसी ध्वन्यात्मक प्रकृति के खादि शब्द ईश्वर बाचक प्रश्व का वर्णात्मक प्रतिशब्द उपासना काएड की सिद्धि के लिये बताया गया है। उसी वर्णात्मक प्रसाव प्रतिशब्द को श्रोकार कहते हैं। यह श्रोकार श्रथीत् वर्णात्मक प्रसाव श्र. उ, मु के सम्बन्ध से कहा गया है। इस वाचक प्रश्व और वाच्य ईश्वर में अनादि और अविमिश्र ( नित्य ) सम्बन्ध है। इस वाचक अथात वर्णात्मक प्रणव के मानसिक जाप की पहिएक श्रवस्था के पश्चात् योगी केवल भ्यान रूप भ्यन्यात्मक प्रश्च की भूमि में पहेंच जाता है। इस पर पूर्ण अधिकार की प्राप्ति असन्त्रज्ञात समाधि के प्राप्त करने में सहायक होती है।

यह २८ वें सूत्र के वि० व० में बतलाया जावेगा। योग मार्ग पर चलने वालों को जियत है कि 'बोम्' नाम से ही ईश्वर की उपासना करें क्योंकि यही उसका मुख्य अनादि और नित्य नाम क्यापक अर्थ वाला है अन्य सब गौण और संकीर्ण अर्थ वाले हैं। सारी श्रुनियें और स्मृतियें उसी 'आम्' का मुख्य रूप से वर्णन कर रही हैं। यथा:—

पणतो पत्तः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लच्यहुरूयते। अपमन्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्॥(स्व ।२।४)

अर्थ- प्रस्तव ('योम्') धनुष है। आत्मा वास्त है। ब्रह्म वह लक्ष्य कहा गया है। सावधानी से उसे वीन्धना चाहिये। वास्तु के सदश (अभ्यासी अपने लक्ष्य ब्रह्म में) तन्मय होजावे।

> वन्हे र्थथा योनि गतस्य मृतिर्न हरयते नैव च लिङ्ग नाश:। स भूय एवेन्धनयोनि-गृह्यस्तद्वोध्यं वै प्रखवेन देहे ॥ १३ स्वदेदगरिण कृत्वा प्रखवं चोत्तरारिणम् । ध्यान निर्मथनाध्यासाह् देवं पृष्टयेकिगृह्वत् ॥ (३३० व्य०)

जैसा कि अरिए में क्षित भी खांप्र की मूर्ति नहीं दंखती है और नहीं उसके सूक्ष्म रूप (जो खरिए के अन्दर उस समय भी है) का नाश है, वह (अरिएए जा खांप्र) फिर रे अधरारिए उत्तरारिएयों में और (मंथन दएड के राइने से) प्रहण की जाती है, इन दोनों बातों के सहश खात्मा खोंकार के देह में (ध्यान से पहले छिपा हुआ ध्यानाभ्यास से प्रहण किया जाता है)। १३। अपने देह को अधरारिए, और खोल को उत्तरारिए बनाकर, ध्यान रूपी मंथन = दएड की राइ के बार बार करने से छिपी हुई आग के सहश उस प्रमुख्योति को देखे। १४।

यदा वा ऋषामामोत्योंवातिस्वरति । एवं सामैवं यजुः । एव उ स्वरो यदेतद्त्वरमे-तदमृतवभयं । तस्पविश्य देवा अमृता अभया अभवन् । (७१०)॥॥)

अर्थ—जन उपासक ऋग्वेद को पढ़ाता है जंचे स्वर से श्रोम् बोलता है। इसी प्रकार साम श्रीर इसी प्रकार यजु को। यही श्रोम् शब्द स्वर है। यह श्रज्ञर, यह श्रमृत श्रीर स्रभय है। जो उपासक ऐसा जानकर श्रोम् की स्तुति करता है वह उस स्वर में प्रवेश करता है जो श्रज्ञर, श्रमृत श्रीर श्रभय है। श्रीर जैसे देव उसमें प्रवेश होकर श्रमर हो गये वैसे ही श्रमर हो जाता है।

भोषित ब्रह्म । भोषितीदं सर्वम् । भोषित्येतदनु कृतिई स्मनै अध्योशा-वयेत्या आवयन्ति । भोषिति सामानि गायन्ति । भोशोषिति शक्काया शंसन्ति । भोषित्यधर्वयुः प्रतिगरं प्रतिगृखाति । भोषिति ब्रह्मा पसौति । भोषित्यविश्वोत्र- मनुष्णानाति । श्रोमिति बाह्मणः भवष्यश्राह ब्रह्मोपामवानीति । ब्रह्मोवीपामाति । (त्रै व्याप्ट)

अर्थ—श्रोम् यह नहा है। ओम् यह सब कुछ है। ओम् यह आज्ञा मानना है। ओम् अंगीकार का वाचक है। ओम् कहने पर (ऋतिज्) मन्त्र मुनाते हैं। ओम् कोम् कहकर राखों (ऋग्वेद के प्रार्थना मन्त्र विशेष) को पढ़ते है। ओम् कहकर (सोम-यज्ञ में) श्राध्वर्यु यजुर्वेदी प्रतिगर (प्रोत्साहक मन्त्र विशेष) दिता है। ओम् कहकर न्रह्मा अनुज्ञा देता है। ओस्म कहकर श्राप्त काला नाह्मण् ओस्म उचारण् करता हुआ कहता है मैं कह्म (वेद) को प्राप्त होऊं और इस प्रकार बहु नहा को अवश्य पालेता है।

म्रोमित्ये-तदत्तरिमदं सर्वे तस्योपण्याल्यानं, भूतं भवद् भविष्यदिति सर्वेगोंकार एव: यज्ञान्यत् त्रिकालातीतं तद्य्योंकार एव । (मा॰ १)

अर्थ—यह सब कुछ श्रोम् श्रज्ञर है। यह जो कुछ भूत, वर्त्तमान श्रीर भविष्यत् है सब उसकी व्याख्या है। श्रीर जो कुछ तीनों कालों से ऊपर है वह भी श्रोंकार ही है।

सोयपात्मा अध्यत्तरमोंकारोऽधिमात्रं, पादा मात्रा, मात्राश्च पादा श्रकार एकार मकार इति (मा॰ ८)

अर्थः वह यह आत्मा अत्तर दृष्टि से मात्राओं वाला ओंकार है। पाद ही मात्रा है, मात्रा ही पाद है। वे मात्रायें अकार, उकार और मकार हैं।

श्रमात्रश्चतुर्थोऽव्यवहार्यः प्रपञ्चोपशमः शिवाऽद्वैतः, एवर्गोकार श्चात्मैव संविशत्यात्मनाऽऽत्मानं य एवं वेद. य एवं वेद । (मा० १२)

अर्थ - चौथा पाद मात्रा रहित है। उसमें कोई व्यवहार नहीं है न कोई प्रपश्च है, वह जिब और अर्देत है। इस प्रकार ओं कार आत्मा ही है। जो उसे इस प्रकार जानता है वह आत्मा से आत्मा में प्रवेश कर जाता है। (मायह्रक्य मन्त्रों की व्याख्या सूत्र २८ के वि० व० में देखें)

भोमित्येकाचरं ब्रह्म व्याहरन्मामनुस्मरन् ।

यः मयाति स्यजन्देई स याति परमांगतिम् ॥ गीता ०८। १६)

अर्थ जो पुरुष ॐ ऐसे इस एक अन्नर रूप ब्रह्म को उबारण करता हुआ और इसके कर्य स्वरूप परमात्मा को चिन्तन करता हुआ शरीर को त्याग कर जाता है वह पुरुष परम गति को प्राप्त होता है। ओंकार को सारे मन्त्रों का सेतु बतलाया गया है तथा मनो बोच्छित फल की प्राप्ति के लिये प्रत्येक मन्त्र को ओरेम् के साथ उबारण किया बाता है। यथा:—

''मन्त्राखां मखवः सेदः''

# "माङ्गर्यं पावनं धर्म्यं सर्वेशायमसाधनस्। स्रोकारः प्रमंब्रह्म सर्वे मन्त्रेषु नायकस् "॥

संगति—ईश्वर क्रथे श्रोर उसका शब्द श्रो३म तथा इन दोनों का वाच्य-वाचक नित्य सम्बन्ध बतलाकर अब तेईसवें सुत्र में बतलाए हुए 'ईश्वर-अश्विधान' का लन्नग् कहत हैं: --

### तज्जवस्तदर्थ-भावनम् ॥ २८ ॥

दाब्दार्थ—तत् जपः = उस प्रसाव ( खो३म् ) का जप । तदर्थ = उस प्रसाव के अर्थ-भूत ईश्वर का । भावनम् = पुनः पुनः चिन्तन करना ( ईश्वर-प्रसाधान है ) ।

अन्वयार्थ—उस श्राश्म् शब्द का जप और उसके श्रश्मृत ईश्वर का ध्यान करना ( पुनः पुनः चिन्तन करना ) ईश्वर-प्रशिधान है ।

व्याख्या—श्रोश्म का मानसिक जप करना श्रौर उसका वाच्य श्रथं जो ईश्वर है उसके सूत्र चौबीस, पश्चीस और इर्ज्यास में बतलाए हुए गुणों की भावना श्रयांत् पूनः पूनः ध्यान करना ईश्वर-प्रणिधान है। चित्त को सब श्रोर से निवृत्त करके केवल ईश्वर में श्विर कर देने का नाम भावना है। इस भावना से श्रविद्या श्रादि क्लेश, सकाम कर्म, कर्म क्लोर वासनाश्रों के संस्कार जो बन्धन श्रयांत् जनम श्रौर मृत्यु के कारण हैं; चित्त से धुल जाते हैं श्रौर सात्त्विक शुद्ध ज्ञान के संस्कार उदय होते हैं श्रौर केवल ईश्वर ही एक ध्येय रह जाता है। यह भावना बार-धार के श्रथ्यास से इतनी टढ़ हो जाना चाहिये कि ओश्च स्वस्व के साथ ही उसका श्रथं (ईश्वर का स्वरूप भी) स्मरण हो जावे। जैसे निरन्तर श्रभ्यास से गी शब्द के साथ उसका सारा स्वरूप स्मरण हो जाता है।

यद्यपि जप और ईश्वर-भावना-रूप ध्यान दोनों का एक काल में होना नहीं हो सकता है, तथापि भावना-रूप ध्यान से पूर्व और पश्चान् जप करने का क्रम जानना चाहिये। जैसे श्री व्यासजी महाराज ने अपने भाष्य में बतलाया है:—

### स्वाध्यायाद् योगमासीत योगात् स्वाध्यायमामनेत । स्वाध्याययोगसम्बद्धाः परमात्मा मकाशते ।

अर्थ—स्वाध्याय नाम प्रसाव-जप श्रौर श्रध्यास्म-शास्त्र के विचार का है। प्रसाव-जप के पीछे योगाध्यास करे; श्रौर योगाध्यास के पीछे प्रसाव का जप करे। स्वाध्याय श्रौर योग, इन दोनों सम्पत्तियों से परमात्मा प्रकाशित होते हैं।

इस प्रकार ईश्वर-प्रशिधान से शीव्रतम स्रसम्प्रज्ञात समाधि-लाभ होता है। विशेष विचार—सन्न २८:—

(१) जागृत श्रवस्था में स्थूल-जगत में जो स्थूल इगीर का श्रवहार चलता है वह शास्मा के सिन्निध-मात्र से है, इस स्थूल-शरीर के साथ श्रात्मा के शबल-स्वरूप की संज्ञा 'विरव' होती है,।

- (२) स्वप्नावस्था श्रथवा सम्प्रज्ञात-समाधि में सूक्ष्म जगत में जो सूक्ष्म-शरीर का व्यवहार चलता है वह भी श्रात्मा की सिन्निधि से हैं । सूक्ष्म-शरीर के सम्बन्ध से श्रात्मा के शबल स्वरूप की संज्ञा 'तैजस' होती हैं।
- (३) सुपुप्ति श्रवस्था में जो कारण-शरीर में श्रभाव की प्रतीति होती है श्रथवा विवेक-ख्याति में जब गुणों के प्रमथ विकृत परिणाम-रूप चित्त की श्रात्मा से भिन्नता प्रतीत होती है; वह भी श्रात्मा के सिन्निय-मात्र से हैं। श्रात्मा के इस कारण-शरीर के सम्बन्ध से श्रात्मा के श्रवल-स्वरूप की संज्ञा 'प्राज्ञ' है।

ये तीनों आत्मा के अपने शुद्ध स्वरूप नहीं हैं, प्रकृति के गुणों से मिश्रित हैं। इस कारण ये शवल, सगुण अथवा अपर-स्वरूप हैं। इनसे परे जो आत्मा का अपना निखरा हुआ निज केवल शुद्ध स्वरूप है वह पर अथवा निर्गुण शुद्ध है। वहीं स्वरूप अवस्थिति अथवा आत्मस्थिति है।

जिस प्रकार शरीर के सम्बन्ध से खात्मा को समका है इसी प्रकार सम्पूर्ण जगन् के सम्बन्ध से परमात्मा को समक्त लेना चाहिये। समस्त संसार में ज्ञान, नियम तथा व्यवस्था-पूर्वक सम्पूर्ण कार्य परमात्मा की सन्निधि-मात्र से होते हैं।

स्थूल-जगत् के साथ परमात्मा के शबल-स्वरूप की संज्ञा 'विराट' है। इसी प्रकार सूक्ष्म-जगत् के सम्बन्ध से उसके शबल-स्वरूप की संज्ञा 'हिरएयगभे' है। तथा कारण-प्रकृति के सम्बन्ध से उसके शबल-स्वरूप की संज्ञा 'ईश्वर' है।

ये तीनों परमात्मा के शबल, सगुरा अथान अपर स्वरूप हैं क्योंकि यह प्रकृति के गुराों से मिश्रित हैं। यह सब महिमा उसके शबल-स्वरूप को ही दिखला रही हैं, जैसे कि ऋग्वेद में बतलाया गया है:—

# एतावानस्य महिमाऽतो ज्यायांश्र पूरुषः ।

### पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि । ( ऋग् १०।९०।३)

अर्थ—यह इतनी बड़ी तो उसकी महिमा है, परमात्मा इससे कहीं बड़ा है। सारे भूत इसका एक पाद हैं। उसके तीन पाद अमृत-स्वरूप अपने प्रकाश में हैं।

ओ३म् की व्याख्या—ओ३म् की पहिली मात्रा 'श्रकार' परमात्मा के विराट-रूप की बोधक है, जो विरव का उपास्य है। दूसरी मात्रा 'उकार' हिरएयगर्भ की बोधक है, जो तैसज का उपास्य है। तीसरी मात्रा 'म् कार' ईश्वर की बोधक है, जो प्राझ का उपास्य है, जिसका प्रिएधान तेईसर्वे सूत्र में बतलाया गया है। चौथे 'इति विराम' में सब मात्राएं समाप्त हो जाती हैं। वह गुर्गों की सर्व उपाधियों से रहित केवल शुद्ध निर्गुण परमात्म-स्वरूप है, जहाँ उपास्य-उपासक के भेद-भाव समाप्त हो जाते हैं, जिसका निषेधात्मक वर्णन निम्न-प्रकार किया गया है:—

अदृष्टुमन्यवद्दार्थमग्राह्ममलत्तरणमिनन्त्यमन्यपदेश्यमेकात्ममत्ययसारं मर्पचोष-शर्मं शान्तं शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यन्ते स स्रात्मा स विद्वेयः। अर्थ — वह अरष्ट है, उसको व्यवहार में नहीं ला सकते, उसको पकड़ नहीं सकते, उसका कोई चिन्ह नहीं, वह विचार में नहीं श्रा सकता, उसको बतला नहीं सकते । वह श्रात्मा है; केवल यही प्रतीति उसमें सार है, वहाँ प्रपश्च का फगड़ा नहीं, वह शान्त है, शिव है और अद्वैत (संख्या की सीमा से परें ) है, उसको चौथा पाद मानते हैं, वह श्रात्मा है; उसी को जानना चाहिये ।

श्रोम् के पाद श्रौर मात्रायें = माराहूपक्योनिषद् में श्रोम् के चार पाद बतलाये गये हैं। पहले पाद में पहली मात्रा श्रकार, दुसरे पाद में दूसरी मात्रा डकार, तीसरे पाद में तीसरी मात्रा मकार श्रौर चौथे पाद में मात्रा रहित विराम है।

१--पिहले पाद वाली अकार मात्रा में विराट् (स्थूल जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का शवल खरूप) विश्व (स्थूल शर्रार के सम्बन्ध से आत्माका शवल खरूप) और अग्नि (स्थूल शरीर और न्याप (स्थूल शरीर और स्थूल जगत् की मुख्य प्रकृति अग्नि ही है, क्यों कि अग्नि ही से स्थूल शरीर और स्थूल लोक जीवित रहत हैं)।

२—दूसरे पाद वाली उकार मात्रा में हिएयगर्भ ( सूक्ष्म जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का शवल खरूप ), तैजल् ( सूक्ष्म शरीर के सम्बन्ध से आक्ष्मा का शवल खरूप ), वायु ( सूक्ष्म शरीर तथा सूक्ष्म जगत् की मुख्य प्रकृति वायु ही है क्योंकि सूक्ष्म शरीर तथा सूक्ष्म जगत् को वायु ही सूत्रात्मारूप से जीवित रख रहा है।

३—तीसरे पाद वाली मकार मात्रा में ईश्वर (कारण जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का शवल स्वरूप), प्राज्ञ (कारण शरार के सम्बन्ध से आत्मा का शवल स्वरूप) और आदित्य (कारण जगत् और कारण शरीर की मुख्य प्रकृति अध्यक्त मूल प्रकृति ग्रुगों की साम्य अवस्था तो केवल अनुमान और आगमगम्य है, इसलिय वास्तव में कारण जगत् विशुद्ध सत्वमय चित्त ही हे और कारण शरीर सत्त्वचित्त है। आदित्य विशुद्ध सत्वमय चित्त का ही दूसरा नाम है, इसलिये वहां कारण जगत् और कारण शरार की मुख्य प्रकृति है।।

४—चौथा पाद मात्रा रहित विराम में कारण जगत् श्रौर कारण शरीर से परे केवल छुद्ध परमात्म तत्व है।

### गात्राश्चों से श्रोम् की उपासना

१—पिहले पाद एक मात्रा वाले ओम् का उपासना—आम का वाचक जाप—अथाँ की भावना सांहत ओम का वाणी से जाप करना पहिले पाद एक मात्रा वाले अकार आम की उपासना है। इस में स्थूल शर्रार का अभिमान रहता है इसलिये स्थूल शर्रार के सम्बन्ध से जो आत्मा की संज्ञा विश्व है वह उपासक हाता है और स्थूल जात् के सम्बन्ध से जो परमात्मा की संज्ञा विश्व है वह उपासक हाता है। इसका वितकोनुगतसम्प्रज्ञात समाधि की मूमि समर्मना चाहिये जिसमें ध्यान के सुक्ष्मता के तारतम्य से विश्व की विराट के स्वरूप में अवस्थिति होती है जिसके फलस्वरूप पाँचों स्थूल भूल आत्म-उन्नति में प्रतिबन्धक न रहकर सहायक बन जाते हैं। (रोष सूत्र १७ की व्याख्या तथा सूत्र १८ के विरोष वक्तव्य में दक्षें)।

२—दूसरे पाद दो मात्रा वाले अकार उकार आग्न की उपासना—श्रोम का मानसिक जाप—अर्थों की भावना सहित श्रोम का मन से जप करना दूसरे पाद दो मात्रा वाले अकार उकार श्रोम की उपासना है। इसमें सूक्ष्म शरीर का श्रीभमान रहता है इसलिये सूक्ष्म शरीर के सम्बन्ध से जा श्रात्मा की संज्ञा तैजस है वह उपासक होता है और सूक्ष्म जगत् के सम्बन्ध से जो परमात्मा की संज्ञा हिरएयगभे है वह उपास्य होता है। इसको विचारा-सुगत संप्रज्ञात समाधि की भूमि समम्तना चाहिये जिसमें श्यान के सूक्ष्मता के तारतम्य से तैजस की हिरएयगभे के स्वरूप में श्रविश्वति होती है। जिसके फलस्वरूप सूक्ष्म भूत श्वात्म उन्नति में श्रीतबन्धक न रहकर सहायक बन जाते हैं। (शेष सू० १७ की ज्याख्या स्था सूत्र १८ के वि० व० म दस्तें)।

3—तीसरं पाद श्राकार, उकार श्रीर मकार तीन मात्रा वाले पूरे श्रोम की उपासना श्रोम का कंवल ध्यान (ध्वीन) जब मानसिक जाप श्रपनी परिपक्क श्रवस्था में सुद्भ होते होते कंवल ध्यान (ध्वीन) रहजावे तो यह तीसरे पाद तीन मात्रा वाले पूरे श्रोम की उपासना है। इसमें कारण शर्रार का श्राभिमान रहता है इसलिय कारण शर्रार के सम्बन्ध से जो श्रात्मा की संज्ञा प्राज्ञ है वह उपासक होता है श्रीर कारण जगत के सम्बन्ध से जो परमात्मा की संज्ञा इश्वर है वह उपास्म होता है। ध्यान (ध्वीन) के सुद्भाता के तारतम्य से इसको श्रानन्दानुगत, श्रास्मतानुगत श्रोर विवेकस्थाति की भूमि समम्मना चाहियं जिसमें इस ध्यान की सुद्भाता के तारतम्य से प्राज्ञ की इंश्वर के स्वरूप में श्रवस्थिति होती है जिसके फल स्वरूप श्रोवद्या श्राद सारे हुका तनु होकर दग्ध बीज तुस्य हो जाते हैं। (शेष सूत्र १७ व्यास्था व सूत्र १८ के वि० व० में देखें)।

४ - चीथा पाद खोम् का मात्रा र्राहत विराम-शुद्ध परमात्म स्वरूप में अवस्थितजव उपशुंक श्राम् का ध्यान (ध्वनि) भी श्रपनी श्रान्तिम परिपक्ष श्रवस्था में सूक्ष्म होवा
हुश्रा समाप्त हा जाव तक कारण शरार से परे शुद्ध श्रात्मा की कारण जगत से परे शुद्ध
परमात्मा क स्वरूप में श्रवस्थित हाता है। यह श्रासम्भज्ञात समाधि है जिस की प्राप्ति का
साधन सूत्र २२ में ईश्वर प्राण्धान वतलाया था। यहाँ पहुंचकर समस्त अववधान उपाधियें
तथा उपास्य-उपासक भाव समाप्त हो जाता है। यही स्वरूपावस्थित, श्रात्मस्थिति, परमास्मप्राप्ति श्रथात प्राण्यमात्र का श्रन्तिम ध्येय है।

भमात्रश्रतुर्थोऽन्यवहार्यः प्रपंचोपश्रमः शिवोऽद्वैत एवर्गोकार भास्पैव स विशास्यात्मनाऽऽत्मानं य एवं बेद । (मान्यूक्योपनिषद्—१२)

अर्थ—ज्यमात्र (जिसकी काई मात्रा नहीं वह चोंकार) तुरीय चास्पा है जो व्यव-हार में नहीं खाता, जहाँ प्रपन्स का काड़ा नहीं, जो शिव चड़ेत है, इस प्रकार चोश्म चास्मा ही है। वह जो इसको जानता है; वह चास्मा से खास्मा में प्रवेश करता है। भलो भयो हर बीसरो, सर से टली बलाय। जैसे थे तैसे भये, श्रव कुछ कहां न जाय॥—(कबीर) जब में था तब तून था, तूपायो मैं नाय। प्रेम-गली श्रवि सॉकरी, ता में द्वैन समाय॥

### स्थूल, सूच्य और कारण-शरीर का वर्णन

द्योशम की व्याख्या में तीनों शरीरों का संकेत-मात्र ही वर्णन किया गया था। यहाँ बनका स्पष्टीकरण किय देते हैं:—

स्थूल-दारीर-रज-वीर्य से उत्पन्न होने वाला, श्रन्न से बढ़ने वाला, पाँचों भूतों :

पृथ्वी, जल, श्राप्त, वायु श्रीर श्राकाश से बना हुआ स्थूल-शरीर है।

जान्नत्—जब तमोगुण रजोगुण से दबा हुन्ना होता है तो जानत्-त्रवस्था में साध् कार्य स्थूल जगत् में इसी स्थूल शरीर द्वारा किये जात हैं। इसी शरीर का जन्म-मरण श्रीर इसी में जरा ( जुड़ापा ), रोगादि ज्याधियें होती हैं।

सुद्दम-दारीर — पाँच झानेन्द्रियें शक्तिमात्र : नासिका, रसना, चक्क, श्रोत्र और ल्वा, और पाँच कर्मन्द्रियें शक्तिमात्र : इस्त, पाद, वार्गी, गुदा, उपस्थ, ग्यारहवाँ मन जिसके द्वारा ये शक्तियें काम करती हैं तथा जिसमें संकल्प-विकल्प होते हैं। पाँच प्राया, और अहंकार : अहमता पैदा करनेवाली शक्ति, बुद्धि चित्त साहत : निर्णय करने वाली तथा भावों और संकारों को रखनेवाली शक्ति। ये अठारह शक्तियों का समृह सूक्ष्म-शरीर कहलाता है।

स्वप्न —जब बाहर के कार्यों से स्थूल-झरीर थक जाता है, तब तमोगुण रजागुण को दबाकर स्थूल-झरीर को स्थूल जगत में कार्य करने से व्यसमर्थ कर देता है।

किन्तु तेमोगुण से दबा हुआ सूक्ष्म-शरीर जामत्-श्रवस्था क स्मृति के कित्पत विषयों में कार्य करना आरम्भ करता है वह स्वप्न कहलाता है।

सम्प्रज्ञात-समाधि – इसी प्रकार जब समाधि-श्रवस्था में सत्त्वगुण रजोगुण को दबा लेता है तब स्थूल-शरीर स्थूल दशा में ब्युत्थान के कार्य बन्द कर देता है, किन्तु सुक्ष्म-शरीर सत्त्वगुण का प्रकाश पाकर सुक्ष्म-जगत में कार्य करता रहता है।

जहाँ खप्र में तमागुण के श्रन्धकार में सब दृश्य कल्पित होत हैं वहाँ समाधि श्रवस्था में सत्वगुण की प्रधानता से उसके प्रकाश में ध्यय-बस्तु के वास्तविक स्वरूप का क्षान होता है। सूक्ष्म-शरीर को एक पैर में डारी बँधे हुए पत्ती श्रथवा एक पतक्ष के सदश समकता-चाहिये, जिसमें डोरी बँधी हुई है और वह डोरी चर्खी पर चढ़ी हुई है।

यह डोरी प्राण् की है श्रीर चर्सी हृदय-खान की है; जहाँ प्राणों की प्रन्थि (केन्द्र ) है। उदान इस सुक्ष्म-शरीर को बाहर के समष्टि-प्राण् से जोड़े हुए हैं।

स यथा शक्किः सूत्रे मबद्धो दिशं दिशं पितत्वाऽन्यत्रायतनमल्राध्वा बन्ध-नमेबोपश्रयते, एत्रमेव खल्ल सोम्पेतन्त्रनो दिशं दिशं पितत्वाऽन्यश्रायतनमल्राध्या-प्रास्त्रमेबोपश्रयते, प्राराजन्यन हि सोम्य मन इति । ( क्रान्ताः ६ । ८ । २ ) अर्थ—जिस प्रकार पतङ्ग अथवा पत्ती डोरी से बँधा हुआ अनेक दिशाओं में घूम कर दूसरे स्थान पर आश्रय न पाकर अपने बन्धन के स्थान पर ही आजाता है, इसी प्रकार निश्चय से, हे सोम्य, यह मन अनेक दिशाओं में घूम-घामकर किसी दूसरे स्थान पर आश्रय न मिलने के कारण प्राग्ण का ही सहारा लेता है; क्योंकि हे सोम्य, मन प्राग्ण के साथ बँधा हुआ है।

ऊँची श्रवस्थावाले योगी-जन समाधि-श्रवस्था में इस प्रकार सुक्ष्म-जगत् में इस सूक्ष्म-ज्ञारीर से भ्रमण् करते हैं जिस प्रकार चर्खी पर चढ़ी हुई डोरी ढीली करने से पतङ्ग श्राकाञ्च में उड़ा चला जाता है और जिस प्रकार डोरी चर्खी पर लपेटने से पतङ्ग फिर श्रपने स्थान पर श्रा जाता है, इसी अकार सुक्ष्म-ज्ञारीर फिर श्रपने स्थान पर लौट श्राता है।

'महाविदेदा-बहिर्-कल्पिता' वृत्तिवाले ( ३।४३ ) सिद्ध-योगी समाधि से भिन्न श्रवस्थ। में भी खेच्छानुसार सूक्ष्म-जगत् में सूक्ष्म-कारीर से भ्रमण कर सकते हैं।

इस सूक्ष्म-शरीर द्वारा ही चित्त में जन्म, आयु और भोग देनेवाले वासनाओं के संस्कार (कमे-विपाक) एकत्रित रहते हैं। जिस प्रकार चर्ली का डोरा टूटने पर पत्क्र जब दूसरी चर्ली के डोरे में जोड़ दी जाती है तो उसका सम्बन्ध फिर उसी चर्ली से हो जाता है, इसा प्रकार मृत्यु के समय हदय-रूपी चर्ली से प्राग्य-रूपी डोरी टूटने पर सूक्ष्म-शरीररूपी पत्क्र उड़ता हुआ ऐस गर्भ के पास पहुँच जाता है जहाँ उसकी वासनाओं (प्रधान कमे-विपाक) की पूर्ति करनेवाले उसके समान संस्कार होते हैं, (ज्याख्या २११२-१३)। वहाँ उसके हदयमन्थि-रूपी चर्ली में इसके प्राग्यों की गांठ लग जाती है और इस शरीर के साथ पूर्वेवन् काथे होने लगते हैं।

कई योगाचार्यों का मत है कि सूक्ष्म-झरीर का सूक्ष्म-जगत् में भ्रमण नहीं होता है। सूक्ष्म-जगत् में काल और दिशा का ऐसा भेद नहीं रहता जैसा स्थूल-जगत् और स्थूल-झरीर के व्यवहार में होता है; केवल युत्तियाँ जाती हैं श्रथोत् चित्त में इन्हीं युत्तियों द्वारा ऐसा परिणाम होता है और सुक्ष्म-शरीर जाता हुआ प्रतीत होता है।

अनन्तं वे मनः । (बृह्दारण्यकोपनिषद् )

अर्थ--चित्त अनन्त अर्थात् विभु है।

द्वतिरेवास्य विभूनश्चित्तस्य संकोचविकासिनीत्याचार्यः।

( योगदर्शन ४ । १० व्यासमाध्य )

अर्थ—इस विभु चित्त की दृत्ति ही संकोच-विकास धमेवाली है; ऐसा आचार्य (पतरुत्ति मुनि) मानत हैं।

कई सज्जनों का ऐसा विचार है कि समाधि-श्रवस्था में जो सूक्ष्म-जगत् का अनुभव होता है वह स्वप्न जगत् के समान कल्पित ही होता है। उस समय जैसी वृत्ति उदय होती है वैसे ही दृश्य सामने श्राकर दिखलाई देने लगते हैं। इस सम्बन्ध में इतना कह देना पर्याप्त है कि स्वप्न रजोगुण पर तमोगुण की श्रधिकता (प्रभाव) से होता है और समाधि रजोगुण



ओंकार का भावनामय चित्र

- (१) विराम = হুদ্ধ निर्गुण, उपाधिरहित, चेतन अर्थात् परमाक्ष्म तस्य (चेतन तस्य का द्युद्ध सक्तप ।
- (२) मकार = चेतन तत्त्व + समष्टि कारण-जगत् तथा व्यष्टि कारण शरीर । समष्टि कारण जगत का अधिष्ठाता 'ईश्वर', उपास्य, व्यष्टि कारण शरीर का अभिमानी 'प्राज्ञ' उपासक ( चेतन तत्त्व का शबस्र सरूप )।
- (३) उकार = चेतन तस्व + समष्टि सुक्ष्मजगत् तथा ब्यष्टि सुक्ष्म प्रारीर । समष्टि सुक्ष्म जगत् का अधिष्ठाता 'हिरण्यगर्भ,' तथा ब्यष्टि सुक्षम प्रारीर का अभिमानी "तैजस" उपासक ( चेतन तस्व का शबक स्वरूप)।
- (४) अकार = चेतन तस्व + समष्टि स्थूल जगत् तथा व्यष्टि स्थूल दार्रा । समष्टि स्थूल जगत् का अधिष्ठाता 'विराट्' उपास्य; तथा व्यष्टि स्थूल-शरीर का अभिमानी "विश्व" उपासक (चेतन तस्व का शवछ स्वरूप)।

पर सन्त्वगरा की अधिकता ( प्रभाव ) से होती है, जैसा ऊपर बतला आए हैं। समाधि में जितनी मात्रा में सत्त्व, तम और रज से दबकर प्रधानरूप से रहता है उतने ही श्रंश में ये इत्रय कल्पित होते हैं। एकाप्रता के बढ़ने के साथ-साथ जितना-जितना सत्त्व का प्रकाश बदता जाता है उतनी-उतनी इन दृश्यों की वास्तविकता बढती जाती है।

कारण-दारीर-चेतन से प्रतिबिन्बत चित्त-सत्त्व जिसमें श्रहंकार बीजरूप से छिपा हुआ अपने कार्य को बन्द किये हुए रहता है जिसकी संज्ञा अस्मिता है उसकी कारण-शरीर समम्बन चाहिये। जब तमोगुण रजोगुण को इतना दबा लेता है कि सक्ष्म-शरीर स्वप्न में भी कार्य करने में असमर्थ हो जाता है तब सुप्ति अवस्था आती है: इस अवस्था में केवल कारण-शरीर ही में कार्य होता है। कारण-शरीर के तम से आच्छादित हो जाने के कारण केवल अभाव की प्रतीति होती है। इसके अतिरिक्त तमोगुण के अन्धकार में न कुछ बाहर का ज्ञान होता है श्रीर न भीतर का।

इसी प्रकार जब समाधि की एकामता बढ़ने पर सस्व रजस को इतना दबा देता है कि सुक्ष्म-शरीर एकाव्रता वाली वृत्ति दिखाने में भी श्रसमर्थ हो जाता है तब सत्त्व के करत्यन्त प्रकाश में विवेक-ख्याति अत्यन्न होती है; विवेक-ख्याति का कार्य कारण-शरीर में होता है। इसमें श्रात्मा की चित्त से भिन्नता प्रतीत होती है श्रशीत चित्त द्वारा श्रात्मा का सासात होता है, किन्तु यह त्रात्मा का ग्रद्ध खरूप नहीं है; इसलिये यह खरूपाविधित नहीं है। विवेक ख्याति भी एक वृत्ति ही है क्योंकि इसमें भी रजोगुण कुछ अंश में बना रहता है जो इस यृत्ति के उदय होने का कारण है। जब इसका भी निरोध हो जाता है तब इस कारग्र-शरीर से भी भिन्न जो आत्मा का अपना निजी ग्रुद्ध परमात्म स्वरूप है उसमें अवस्थिति होती है।

#### श्रोंकार का भावनामय चित्र

- (१) विराम = ग्रुद्ध, निर्गुण, उपाधि-रहित, चेतन अर्थात् परमात्म-तत्त्व ( चेतन तत्त्व का शद्ध खरूप)।
- (२) मकार = चेतनतत्त्व + समष्टि कारण-जगत् तथा व्यष्टि कारण-शरीर । समष्टि कारण जगत का अधिष्टाता 'ईश्वर', उपास्य; व्यष्टि कारण-शरीर का अभिमानी 'प्राज्ञ'. उपासक (चेतन-तत्त्व का शबल-स्वरूप)।
- (३) उकार = चेतनतत्त्व + समष्टि सूक्ष्म-जगत् तथा व्यष्टि सूक्ष्म-शरीर । समष्टि सक्ष्म-जगत का अभिमानी 'हिरएयगर्भ', तथा व्यष्टि सूक्ष्म-शरीर का अभिमानी 'तैजस'. उपासक ( चेतन-तत्त्व का शबल-स्वरूप )।
- (४) अकार = चेतनतत्त्व + समष्टि स्थूल-जगत् तथा व्यष्टि स्थूल-हारीर । समष्टि स्थूल-जगत् का अभिमानी 'विराट्', उपास्य; तथा व्यष्टि स्थूल-शरीर का अभिमानी 'विश्व', रपासक ( चेतनतस्य का शबल-स्वरूप )।

संगति – सूत्र २३ में असम्प्रकात समाधि का साधन ईश्वर प्रशिधान और सूत्र २८ में ईश्वर प्रियान का स्वरूप तथा उस से प्राप्त असम्प्रज्ञात समाभि को बतलाकर उस विषय को समाप्त कर दिया। अब यहां अगले सूत्र में असम्प्रक्षात समाधि से पूर्व ईश्वर प्रस्थिधान का विशेष फल दिखाते हैं।

# ततः पत्यक् चेतनाधिगमोष्यन्तरायाभावश्र ॥ २६ ॥

शब्दार्थ—ततः = उस ईश्वर-श्रिक्षान से । श्रत्यक्-चेतना = श्यक्चेतना (जीवात्मा) का । अधिगमः = श्राप्ति ( साज्ञात्कार ) । अपि = भी होता है । अन्तरायस्रभावः = और अन्तरायों का स्रभाव होता है ।

अन्वयार्थ—उस ईश्वर-प्रियान से प्रत्यक्चेतना का ज्ञान भी होता है और अन्तरायों विन्नों का श्रभाव हाता है।

व्याक्या---प्रत्यकचेतना = प्राज्ञ ।

### विषयमातिकूल्येन स्वान्तः करणाभिमुल्यमंचित

या चेतना दवशक्तिः सा पत्यक् चेतना। (भोजवृति)

अर्थ - जो टक्शक्ति विषयों को छोड़कर अपने अन्तःकरण में सम्मुख प्रवृत्त होती है वह प्रत्यकचेतना है।

ईश्वर-प्रशिधान से केवल शीध्रतम समाधि का ही लाभ नहीं होता है, किन्तु अन्त-राय (विन्न) जिनका वर्णन व्याले सूत्र में किया जायगा उनकी निवृत्ति-पृर्वक प्रत्यक्रेतना के स्वरूप का भी साथ-के-साथ सालाकार हो जाता है। इसी के बोधनार्थ सूत्र में 'ख्रांप' पद दिया है। भाव यह है कि उपाय्य के जिन गुर्गों की भावना करके उपासक ध्यान करता है उन्हीं गुर्गों का उपासक में समावेश होता है। जैसे ईश्वर चेतन, क्रूटस्थ नित्य है और क्रेशादिकों से रहित है वैसे ही वास्तव में जीवास्मा भी चेतन, क्रूटस्थ नित्य श्रीर क्लेशादिकों से रहित है। इस साहर्यता से ईश्वर के ध्यानरूप प्रशिधान से प्रशिधान-कर्ता को अपने शुद्ध निर्वि-कार स्वरूप का भी प्रत्यन्न ज्ञान होता है। तास्त्य यह है कि अत्यन्त विकद्ध धर्मवाले पदार्थों में एक के ध्यान से दूसरे विकद्ध धर्मवाले पदार्थ का सालास्कार नहीं हो सकता किन्तु सदश पदार्थों में एक के ध्यान से दूसरे सदश पदार्थ का भी ज्ञान हो सकता है। जैसे एक शास्त्र के अध्यास से सदश अर्थवाले दूसरे शास्त्र का भी ज्ञान हो जाता है। इससे यह अभिप्राय है कि व्यवधान का अभाव होने से ईश्वर-प्रशिधान से प्रथम ईश्वर का सालात्कार न होकर प्रशिधान-कर्ता को अपने क्रूटस्थ नित्य-शुद्ध स्वरूप का ही सालात्कार हो जाता है और योग-विन्नों का श्रभाव हो जाता है।

वाचस्पति मिश्र लिखते हैं कि:--

प्रतीपं विपरीतं प्रश्नाति, विजानातीति, प्रत्यक् स चासौ चेतनश्च ।

अर्थ-जो विपरीत जानता और चेतन है उसको प्रत्यक्षेतन कहते हैं, अर्था तृ अविगा-विशिष्ट जीव।

ईरवर-चिन्तन से जीव का यथार्थ स्वरूप जाना जाता है। यदापि ऋन्य के चिन्तन से सम्ब का ज्ञान नहीं होता; किन्तु जीव ईरवर से चेतनता-धर्म में सरका है, इससे सरहा

बस्त का ज्ञान हो सकता है। वस्तुतः 'प्रति प्रति वस्तु अञ्चाति गच्छति सर्वानुगतो भवति' प्रत्येक वस्तु के प्रति जाता है अथवा सब में अनुगत ( व्याप्त ) होता है ( वह प्रत्यक है ) --इस व्यत्पति से 'प्रत्यक' शब्द से ईश्वर को भो ले सकते हैं। तब ईश्वरोपासना से जाव-ईश्वर दोनों का ज्ञान होता है।

विशेष वक्तव्य सत्र २९: -प्रत्यक चेतना प्राज्ञ का बोधक है और प्राज्ञ पुरुष से प्रतिविभिन्न (प्रकाशिन) नित, अथात कारण शरार क सम्यन्ध से आत्मा का नाम है। इसिजिये तान मात्रा वाले पूरे आनुका उरासना को अधिमता भूनि में प्रत्यकु चैतना का साज्ञात्कार होता है। चित्त के उदतम एक पता की अवश्या में रजस तमसुका आवरण हर जाने से सरव की स्वच्छता और निमंत्रता में योग के अन्तराओं का भी अभाव ही जाता है। ऋसम्प्रज्ञात समाधि से पूर्व ईश्वर प्रियान का यह विशेष फज़ है।

संगति-ईश्वर-प्रशिवान से जिन अन्तरायों का अभाव बतलाया है उन चित्त को विक्ति करके एकामता को हटानेत्राले याग के विन्नों का स्वरूप खगते सन में निर्देश करते हैं:-

व्याधिस्त्यान संशायमधादाऽऽलस्याऽविरति भ्रान्तिदर्शनाऽलब्धभूमिकः स्वाडनविध्यतत्वानि चित्तवित्तेवास्तेऽन्तरायाः ॥ ३० ॥

शब्दार्थ -व्याधि ... ... त्वानि =व्याधि, स्त्यान, संशय, प्रमाद, त्रालस्य, श्रविरति. भ्रान्तिदर्शन, अलब्ध-भूमिकत्व श्रीर अनबक्षितत्त्व । चित्तविद्येषाः = चित्त के विद्येष । ते = वे । अन्तरायाः = विघ्न हैं।

अन्वयार्थ -व्याधि, स्यान, संशय, प्रमाद, ऋलस्य, ऋविरति, भ्रान्तिदर्शन, ऋलब्ध

भूमिकत्व, श्रनवस्थितत्त्व; यं चित्त के नौ विद्येप (योग के ) विद्र हैं।

व्याख्या-व्याधिः धात्, रस श्रीर करण की विषमता से उत्पन्न हए व्वरादिक व्याधि कहलाते हैं। बात, पित्त, करु, इन तीनों का नाम दोष है। रस, रक्त, मांस, मेद, श्रक्षि, मजा. शकः ये सात धातु हैं। इनको इयत्ता (श्रन्दाज) को त्यागकर न्यूनाधिक हो जाना धात की विषमता अथवा दोष-प्रकाप कहा जाता है। मुक्त-पीत (खाये-पिये) अन्न-जल के परिपाक दशा को प्राप्त हुए सार का नाम रस है। खाये-पाये श्राप्त-जन्न का सम्यक-रूप से ( ठीक-ठीक ) न पचना रस को विषमता है। करण नेत्रादि इन्द्रियों का नाम है। कम देखना, कम सुनना आदि करण की विषमता है।

स्त्यान: चित्त की अकमेख्यता अर्थात् इच्छा होने पर भी किसी कार्य का करने की

( योगसाधन के अनुष्टान की ) सामर्थ्य न होना ।

संशय: 'मैं योग-साधन कर सकूंगा, कि नहीं कर सकूंगा, करने पर भी योग सिद्ध होगा या नहीं' इस दो कं'टि का विषय करनेवाला ज्ञान संशय है।

प्रमाद : समाधि के साधनों का अनुष्ठान न करना ।

आलुख: विच अथवा शरीर के भारी होने के कारण ध्यान म सगमा। शरीर १२ ८९

का भारी-पन कफ आदि के प्रकोप से; और चित्त का भारीपन तमोगुरण की अधिकता से होता है।

श्रविरति : विषयों में एष्णा बनी रहना श्रर्थात् विषयेन्द्रिय-दंयोग से चित्त की विषयों में तृष्णा होने से वैराग्य का श्रभाव ।

भ्रान्तिदरांन : मिथ्या-ज्ञान ( योग के साधनों तथा उनके फल को मिथ्या जानना ) । श्रलब्ध-भूमिकत्व : किसी प्रतिबन्धक-बद्दा समाधि-भूमि को न पाना श्रर्थात् समाधि में न पहुँचना ।

अनविश्वतत्त्व: समाधि-भूमि को पाकर भी उसमें चित्त का न ठहरना अर्थात् ध्येय

का साज्ञात करने से पूर्व ही समाधि का छूट जाना।

उपगुक्त नौ विष्न एकामता से हटानेवाले हैं और चित्त की दृत्तियों के साथ होते हैं, उनके अभाव में नहीं होते। इस कारण चित्त के विचेण योग के मल, योग के अन्तराय और योग के प्रतिवच्ची कहलाते हैं।

संगति—केवल पूर्वोक्त नौ ही योग के प्रतिबन्धक नहीं हैं किन्तु उनके वर्तमान होने पर श्रन्य प्रतिबन्धक भी उपस्थित हो जाते हैं, जिनका स्वरूप श्रगले सूत्र में निर्देश करते हैं:—

दुःखदीर्मेनस्यांऽगमेजयत्वश्वासप्रश्वासाः वित्त्वेपसहभ्रुवः ॥ ३१ ॥

राज्दार्थ — दुःख = दुःख । दौर्मनस्म = दौमनस्म । श्रङ्गमेजयत्व = श्रङ्गमेजयत्व । श्वासप्रश्रवासाः = श्वास श्रीर प्रश्वास । विज्ञेपसहभुवः = विज्ञेगे के साथ होनेवाले हैं श्रर्थात् पूर्वोक्त अन्तरायां के होने से यह पाँच श्रन्य प्रतिवन्धक भी उपस्थित हो जाते हैं।

ु अन्वयार्थ -दुःब, दीर्मनस्य, श्रङ्गमेजयत्व, श्वासप्रश्वास; ये विच्चेपों के साथ होने

वाले हैं अर्थान् उनके होने से यह पाँच प्रतिबन्धक भी उपस्थित हो जाते हैं।

व्याख्या—हु:खः पीड़ा जिसकी चोट खाकर उसके नाश करने का यक्न करते हैं, वह आध्यात्मिक, आधिमीतिक और आधिदैविक भेद से तीन प्रकार के हैं। उनमें से (क) काम, क्रांध आदि जन्य मानस परिताप और ज्याधि आदि जन्य शारीरिक परिताप आध्यान्तिमक दु:ख कहलाते हैं। आत्मा यहाँ मन तथा शरीर के अर्थ में प्रयोग हुआ है। ( ख ) सिंह, सर्प आदि फ्तों से जन्य दु:ख आधिमीतिक हैं। मून यहाँ प्राण्यों के अर्थ में प्रयोग हुआ है। ( क ) दु:ख आधिमीतिक हैं। मून यहाँ प्राण्यों के अर्थ में प्रयोग हुआ है। ( ज ) विशुत्पात, अति-वर्षण, अपि, अति-वायु आदिक दैविक शक्तियों से जन्य दु:ख आधिदैविक हैं।

दौमेनस्य : इच्छा की पूर्ति न होने पर मन में चौभ होना।

श्रद्भमेजयत्व: शरीर के श्रद्भों का कौपना।

श्वास: विना इच्छा के बाहर के वायु का नासिका द्वारा अन्दर आना।

प्रश्वास : विना इच्छा के भीतर के वायु का नासिका-छिद्रों द्वारा बाहर निकलमा। ये विचेषों के साथ होने वाले उप-विचेष अथवा उप-विचन हैं।

संगति - उपरोक्त विश्वेप श्रीर उपविश्वेप विश्वित चित्तवालों को ही होते हैं, एकाम

चित्तवालों को नहीं होते। इन समाधि के शत्रुष्टों को अभ्यास वैराग्य द्वारा निरोध करना चाहिये। उन दोनों में से अभ्यास के विषय को उपसंहार करने के लिये अगला सूत्र है:—

#### तत्मतिषेत्रार्थमेकतस्वाभ्यासः ॥ ३२ ॥

शब्दार्थ — तत् = उन पूर्वोक्त विद्तेष तथा उपविद्तेषों के। प्रतिषेषार्थम् = दूर करने के लिये। एकतत्त्व-अभ्यास: = एकतत्त्व का अभ्यास करना चाहिये। अर्थात किसी अभिमत एक तत्त्व द्वारा चित्र की श्विति के लिये यह्न करना चाहिये।

अन्वयार्थ – उन पूर्वोक्त िचेनों तथा उपवित्तेगों को दूर करने के लिये एकतस्व का अभ्यास करना चाहिये। अर्थात किसी अभिमत एक तस्व द्वारा चित्त की क्षिति के लिये यक्न करना चाहिये।

ब्याख्या—विचेष तथा उपिवचेषों को दूर करने के लिये किसी एक श्रामित ( इष्ट ) तस्व में चित्त को बार-बार लगाना चाहिये श्रार्थात किसी श्रामित एक तस्व द्वारा चित्त की क्षिति के लिये यत्र करना चाहिये। इस प्रकार एक प्रना के उदय होने पर सब विचे ों का नाश हो जाता है। यह एक साधारण उगय है। सबसे उत्तम उपाय तो ईश्वर-प्रणिधान है जिसको सूत्र २९ में बतला दिया गया है।

योगवार्त्तिककार विज्ञानिभश्च तथा भोजवृत्तिकार ने इस सूत्र में एकतत्त्वाभ्यास से किसी इष्ट श्रामित एकतत्त्व के श्रभ्यास का श्र्यं प्रहृण् किया है, श्रीर वाचस्पित भित्र ने एकतत्त्व का श्रथं प्रधान तत्त्व को ईश्वर मानकर ईश्वर-प्रणिधान का श्रथं प्रहृण् किया है। श्रमस्प्रज्ञात समाधि से पूर्व ईश्वर प्रणिधान का फल विन्तेषों की निवृत्ति सूत्र २९ में बतला दिया है पुतः उसी बात का निर्देश करने के लिये एक नये सूत्र की रचना श्रमावश्यक है। इसलिये एक तत्त्व से किसी इष्ट श्रमिमत तत्त्व का श्रथं लेना ही ठीक हो सकता है और सूत्र ३४ से ३५ तक जो चित्त की स्थित के उपाय बतलाये हैं। इनका इसी सूत्र से सम्बन्ध है।

टिप्पणी—इस सूत्र में भाष्यकारों ने चांग्यकवाद मत को हटाकर 'सोऽहम' 'मैं वहीं हैं' इत्यादि प्रत्यभिज्ञा से चित्त की क्षिरता सिद्ध की है, अर्थात् एक ही चित्त अनेक विषयों का प्रह्मण करनेवाला है, नहीं तो 'जिसको मैंने देखा था उसी को स्पर्श करता हूँ। यह ज्ञान न हो, इत्यादि निरूपण किया है। सूत्र की व्याख्या में इसका प्रसंग न देखकर तथा विस्तार के भय से वहाँ न देकर पाठकों की जानकारी के लिये उसको यहाँ लिख देते हैंं: –

बुद्ध भगवान के शिष्य चिएक विज्ञानवादी योगाचार के मतानुयायी जो वैनाशिक लोग हैं उनके मत में सब पदार्थ चिएक हैं। जो वस्तु एक चए में होकर दूसरे चए में नष्ट हो जावे उसे चिएक कहते हैं। उन वैनाशिकों के मत में विचा भी चिएक है, प्रत्यय-मात्र है अर्थात् निराधार विज्ञान-मात्र है, और प्रत्यर्थ नियत है अर्थात् चिएक होने से एक विषय को महुष्ण करके विचा नष्ट हो जाता है और अन्य विषय में गमन नहीं कर सकता। फिर

दूसरा चित्त दूसरे विषय को प्रहर्ण करके नष्ट हो जाता है। इसी प्रकार एक एक विषय का विद्यानरूप स्थित किया को प्रहर्ण करनेवाले विद्यानरूप स्थित के प्रहर्ण करनेवाले चित्त को प्रहर्ण करनेवाले चित्त को प्रदर्ण करनेवाले चित्त को प्रदर्ण के प्रतर्ण के प्रदर्ण के प्रवर्ण के उनके वैनाशिक कहते हैं।

बाह्य सर्व पदार्थों को स्वप्न के पदार्थों के सहरा मिध्या मानकर चिंग्यक विज्ञान-मान्न को ही ये 'तस्त्व' 'द्यमिध्या' कहते हैं। इससे इनको चिंग्यक-विज्ञानवादी कहते हैं। इनके मत में प्रत्यय-मान्न चिंग्यक-चित्त प्रत्यर्थ-नियत है। इससे चित्त में अनेक पदार्थ विषयक गमन-रूप चन्धलता होती ही नहीं। इस प्रकार चित्त को चिंग्यक मानने से चित्त का एकान्न होना भी सम्भव नहीं हो सकेगा। इस कार्ग्य एकान्नता के लिये उपदेश करना तथा एकान्नता के लिये प्रयक्त करना भी व्यर्थ होगा।

इन वैनाशिकों से यह प्रश्न किया जावे कि तुम्हारे गुरु भगवान बुद्धदेव जी ने जो चच्चालता-निवृत्ति द्वारा चित्त की एकामता वे लिये योग के साधन का उपदेश दिया है वह व्यर्थ ही है ?

यदि वैनाशिक लोग इसका उत्तर यह दें कि 'यद्यपि एक विषय को प्रहर्ण करके दूसरें में गमन करना, दूसरें को त्यागकर तीसरें में गमन करना, उसको त्यागकर अन्य में गमन करना, इत्यदि इस प्रकार की चध्यलता और चित्त की एक ही विषय में निरन्तर शितिरूप एकाप्रता का होना हमारें मत में सम्भव नहीं है, क्योंकि चित्त लिएक है और उसका विषय भी लिएक है तथापि हमारें मत में चित्त का प्रवाह लिएक नहीं है किन्तु अनादि है। इस अनादि 'प्रत्यय-प्रवाह' में अर्थान् चित्त के प्रवाह में विल्ल्यए-विल्ल्यए विषयाकारता-रूप चध्यलता का अभाव करके सहरा-सहरा विषया-कारता-रूप एकाप्रता का होना सम्भव है। अर्थान् प्रथम चए में चित्त जैसा विषयाकार होकर नए हुआ, फिर दूसरे चुए में दूसरा चित्त वैसा ही अन्य विषयाकार उत्पन्न होकर समाप्त होना, पुनः तीसरे चित्त का भी वैसा ही अन्य विषयाकार उत्पन्न होकर समाप्त होना, पुनः तीसरे चित्त का भी वैसा ही अन्य विषयाकार उत्पन्न होकर नए हो जाना; इस प्रकार चित्त-प्रवाह में सहश-सहश विषयाकार-रूप एकाप्रता हो सकती है ?

ऐसा उत्तर देने पर उनसे फिर पूछा जावे कि यह एकाश्रता-प्रवाह चित्त का धर्म है

द्मथवा प्रवाह के अंश चित्त का धर्म है।

यदि वे कहें कि एकाप्रता-प्रवाह चित्त का धर्म है तो यह सम्भव न हो सकेगा; क्योंकि हािण्क-हािणक चित्तों से भिन्न प्रवाह तो कोई पदार्थ ही नहीं है अर्थात् सहन्न प्रत्यय-प्रवाह का आश्रय कोई एकचित्त तुम्हारे मत में है ही नहीं कि जिसका धर्म एकाप्रता माना जावे। इससे प्रथम पद्म ठीक नहीं है। और यदि वे कहें कि प्रवाह के खंश चित्त का धर्म है तो यह दूसरा पद्म भी ख्रयुक्त है, क्योंकि चाहे प्रवाह का खंश चित्त सहस्न प्रत्यय-प्रवाह में होवे अथवा विलक्षण प्रत्यय-प्रवाह में होवे तुम्हारे मत में इशिष्क होने

से प्रत्यर्थ-नियत है अर्थात एक ही पदार्थ को विषय करनेवाला होता है। इससे चित्रक-चित्त में श्चनंकाकारता-रूप चञ्चलता और एकाप्रता सम्भव नहीं है। इससे चित्त में चञ्चलता के और एकामता के श्रासम्भव होने से चश्वलता के निवृत्तिपूर्वक एकामता के लिये तम्हारे गुरु भगवान बद्धदेव जी का उपदेश फिर भी व्यथे ही सिद्ध होता है। इसलिये प्रत्यय-प्रवाह का आश्रय एक स्थायी चित्त मानना ही योग्य है जिस स्थायी चित्त का धर्म एकामता सम्भव हो सके।

धौर यदि प्रत्यथ-प्रवाह का आश्रय एकचित्त न मानकर भिन्न-भिन्न चाणिक-प्रत्यय कर ही चित्त उत्पन्न होने मानें तो पहिले अन्य चित्त के किये हुए कर्म का पिछले अन्य चित्त को फल किस प्रकार हो सकेगा ? जैसे भक्त पीनेवाला चित्त तो पहिले ही नष्ट हो गया श्रीर जिसने भङ्ग नहीं पी उस दूसरे चित्त को नशा कैसे होगा ? श्रीर यदि यह कहें कि जैसे पन्न के किये शाद का माता-पिता को फल होता है और जैसे पुत्र में तेजस्विता, वीरता आदि गुर्गों के लिये पत्र के जन्मादि में पिता के किये वैश्वानर यहा का फल पत्र को होता है वैसे ही पहिले अन्य चित्त के किये हए कर्म का, पश्चात अन्य चित्त को फल प्राप्त होगा: तो यह भी सम्भव नहीं है। क्योंकि पुत्र-पिता श्रादिकों का परस्पर जैसा जन्य-जनक-भाव सम्बन्ध है वैसा ५६-उत्तर चित्तों का जन्य-जनक-भाव सम्बन्ध होता तो ऐसा कह सकते थे। परन्तु तुम्हारे मत में तो पूर्व-उत्तर चित्तों का जन्य-जनक-भाव सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि पूर्व चित्त के नष्ट होने पर उत्तरवाला चित्त उत्पन्न होता है। श्रौर चित्त चित्त से श्रपनी बत्पत्ति-विनाश के श्रतिरिक्त श्रीर कोई व्यापार हो भी नहीं सकता।

क्ष जैसे पिता के निमित्त पत्र शाद्ध करता है तो पत्र के किये शाद्ध का फल पिता को प्राप्त होता है वैसे 'मैं भक्क पीता हैं, मेरे नाहा होने के पश्चात् इसका नज्ञा उत्तरवाले चित्त को हांवें इस प्रकार पूर्व चित्त उत्तर-चित्त के निमित्त कर्म नहीं करता है तो उत्तरवाले चित्त को फल कैसे प्राप्त होगा ? इसलिये यह आपकी युक्तियाँ 'गोमयपायसीय न्याय' से भी अधिक अयुक्त हैं; क्योंकि गोबर और पायस की तल्यता में तो गौ से उत्पन्न होना हेत है परन्त अन्य चित्त के किये कर्म का अन्य चित्त फल भोगता है, इसमें तो कोई हेत नहीं है।

'गोमयपायसीय-न्याय' यह है कि जैसे कोई कहे 'गोमय' (गोबर) और 'पायस' ( रबड़ी ), यह दोनों तुल्य ही हैं, क्योंकि यह दोनों गौ से पैदा होते हैं।

यदि चाणिक-प्रत्ययों के प्रवाह का शाश्रय एकचित्ता न माने किन्तु चाणिक-प्रत्यय-मात्र ही चित्त मानें तो पहिले एकचित्त से देखे पदार्थ का अन्य दसरा चित्त स्मर्ता कैसे होगा ? क्योंकि जो जिस पदार्थ का द्रष्टा होता है, कालान्तर में वहीं उस पदार्थ का स्मर्ता होता है। तुम्हारे मत में द्रष्टा चित्त तो पहिले ही नष्ट होगया. पश्चात अन्य चित्त कैसे स्मरण करेगा ? अथात आपके मत में कोई स्मृति नहीं होनी चाहिये । और यदि प्रत्यय-प्रवाह का आश्रय एक खायी चित्त न मानदर चांगक-प्रत्यय-मात्र चित्त को ही आत्मा मानोगे तो स्वात्मा के अनुभव का भी खरहन प्राप्त होगा । यह खात्मा के अनुभव अर्थात् प्रतीति का खरहन अत्यन्त अयुक्त

<sup>#</sup> दि॰ - यह अम्युवगमवाद से मान खिया है। वास्तव में पुत्र के किए भाद का एक प्रश्न की ही मिकता है, पिता की नहीं।

है, क्योंिक 'जो मैं दूर से गङ्गा को देखता था वह मैं अब गङ्गाजल को स्पर्श करता हूँ'; 'जो मैं स्पर्श करता था वह मैं अब स्तान करके गङ्गा को नमस्कार करता हूँ', 'जो मैं बाल-अवस्था में नाना प्रकार की क्रीड़ा करता था, यौवनावस्था में मद से मत्त हुआ काल व्यतीत करके अब जरारूप रात्तस से गृहीत हुआ काँप रहा हूं' इत्यादि प्रत्यभिज्ञा ज्ञानों में अनेक क्रियाओं का एक ही आश्रय अहम् पद का अर्थ जीवात्मा प्रतीत होता है। वह सब प्रत्यय का आश्रय अहम् पद के अथ खात्मा की प्रतीति त्तिक्र प्रत्यय रूप आत्मा मानने से सम्भव नहीं हो सकती, क्योंिक त्तिश्व-प्रत्यय-रूप आत्मा वाल्य, यौवनादि अवश्याओं में अनेक क्रियाओं का कर्ता नहीं हो सकता और उन सर्व प्रत्ययं का एक आश्रय अहम् पद के अथे को विषय करनेवाले 'अहम्-अहम्' इस प्रत्यय-ज्ञान के सामध्ये को कोई प्रमाणान्तर तिरास्त नहीं कर सकता, क्योंिक प्रत्यत-प्रमाण के ही बल से अन्य प्रमाण प्रवृत्त होते हैं। इस प्रत्यत-प्रमाण का अन्य कोई प्रमाण तिरस्कार नहीं कर सकता।

इस प्रकार चिएाक-प्रत्यय-मात्र प्रत्यर्थ-नियत चित्त नहीं, किन्तु श्रानेक पदार्थों को विषय करनेवाला सर्व प्रत्ययों का श्राश्रय एक स्थायी चित्त है। यह बात ध्यान में रखना धावश्यक है कि भगवान व्यासजी ने तो केवल चित्त का प्रत्यय मात्र श्रोर चिएक होना अयुक्त बतलाकर उसकी थिरता सिद्ध की है। किन्तु बौद्ध धर्म के पश्चान के भाष्यकारों ने इसकी भगवान बुद्ध के बैनाशिक शिष्यों के चिएाकवाद के साथ मिलाकर विस्तार दे दिया है।

विद्रोप वक्तव्य सूत्र ३२:--बुद्ध भगवान् उच्चतमकोटि के अनुभवी योगी हये हैं। उन्होंने जो श्रसम्प्रज्ञात समाधि का स्वरूप दिखलाया है वह सांख्य योग के ही सहश है, किन्तु शब्दों के यथार्थ श्रमिप्राय को सममते में बहुत घोका खाया गया है। सारे सृष्टि के व्यावहार में सत . रजस श्रीर तमस ये तीन गुण ही शाह्य प्रहण रूप से वर्त रहे हैं। व्यष्टि रूप में सत्त्व चित्त ही इनके कार्य दोत हैं। श्रसम्प्रज्ञात समाधि में चित्त के निरुद्ध होजाने पर गुर्शों का सारा व्यवहार उसके प्रति शुन्य हो जाता है. किन्तु उस शुन्य श्रवह्या में श्रात्म-तत्त्व शेष रहकर श्रापने स्वरूप में श्रावस्थित होता है। इसलिये इस शून्यवाद में भी श्राहम सत्ता का श्रास्तित्व वास्तविक रूप में सिद्ध होता है। शब्दों के वाह्य श्रार्थों में ही खेंचातानी की गई है। प्राह्म प्रहण और गृहीतृ सारे विषयों में चित्त ही वृत्ति रूप से परिएत होकर उनका बोध करा रहा है अर्थात प्रत्येक व्यक्ति का सारा संसार विज्ञानरूप चित्त हो में चल रहा है। आत्मा केवल उसका द्रष्टा है। इस श्रंश में भगवान बुद्ध का बतलाया हन्या विज्ञानवाद सार्थिक हो है किन्त इसको दार्शनिक रूप देने में उनके विज्ञानवादी शिष्य इस आशय से बहत दर चले गये हैं। इसी प्रकार गुण परिणाम शील हैं। "चलं हि गुणवृत्ति" गुण परिणाम स्वभाव वाले हैं। चए-चए में परिएाम हो रहा है। गुर्हों से बनी हुई सारी वस्तुएँ तथा चित्त में भी प्रतिवर्ण परिणाम हो रहा है. इसलिये सारी वस्तयें तथा विज्ञान रूप चित्त भी वृणिक ही है। इसको श्री व्यासजी महाराज ने भी शपर सूत्र को व्याख्या में भली प्रकार दर्शाया है। भगवान बुद्ध के इस चिएक परिएाम को लेकर उनके चिएकवादी वैनाशिक शिष्यों ने महारमा बुद्ध के श्रमित्राय के विरुद्ध उसको श्रपने ढंगपर दार्शनिक रूप दे दिया है।

संगति—जब चित्त में अस्या आदि कळुष (मल) होते हैं तब वह श्यिति को नहीं लाभ कर सकता। उनके दूर करने का अगले सूत्र में उपाय बतलात हैं:—

मैत्रीकरुणा मुदितापेत्ताणां मुखदुःखपुरायापुरायविषयाणां भावनातिथात्त-प्रसादनम् ॥ ३३ ॥

शब्दार्थ – मैत्री-करुणा-मुदिता-उपेत्ताग्याम् = भित्रता, हर्ष और उदासीनता— इन धर्मो की । मुख-दुःख-पुरय-अपुरय-विषयाणाम् = मुखी, दुःखी पुरथात्मा और पापियों के विषय में (यथाक्रम) भावनातः = भावना के अनुष्ठान सं। चित्रप्रसादनम् = चित्त की निर्मलता और प्रसन्नता होती है ।

अन्वयार्थ—सुखी, दुःखी, पुरवात्मा और पापियों के विषय में यथाक्रम मित्रता, दया, हुर्ष श्रीर उपेता की भावना के श्रनुष्ठान से चित्त प्रसन्न श्रीर निर्मल होता है।

ब्याख्या – राग, ईंब्यो, परापकार-चिकीर्षा, असुया, द्वेष श्रोर अमर्प-संज्ञक राजस तामस-रूप ये छ:धमे चित्त को वित्तिप्त करके कर्छाषत (मलिन) कर देते हैं। श्रतः ये छ: चित्त के मल कहे जाते हैं।

इन छ: प्रकार के मलों के होने से चित्त में छ: प्रकार का कालुब्य (मल) उत्पन्न होता है। जो क्रम से राग-कालुब्य, ईर्ब्या-कालुब्य, परापकारचिकीर्षा-कालुब्य, श्रसूया-कालुब्य, द्वेष-कालुब्य श्रीर श्रामपे-कालुब्य कहलाते हैं।

राग-कालुष्य —स्तेह-पूर्वक अनुभव किये हुए सुख के अनन्तर जो 'यह सुख सुक्को सर्वदा ही प्राप्त होवे' इत्याकारक ( ऐसा आकार वाली ) जो राजस-वृत्ति-(वराष है वह राग-कालुष्य है; क्योंकि यह राग सर्व सुख-साधन विषयों की प्राप्ति के न होने से चित्त को विक्तिस करके कळाषत ( मालन ) कर दंता है।

ईर्ष्या-कालुष्य - दूसरोंकी गुणादि वा सम्पत्ति आदि की अधिकता देखकर जो चित्त में होभ (एक प्रकार की जलन अर्थात् दाह) उत्पन्न होना है वह ईर्ष्या-कालुष्य कह-लाता है; क्योंकि यह भी चित्त को विचिप्त करके कलुष्य कर देता है।

परापकाराचिकीर्घा-कालुष्य — किसी के श्रापकार ( बुराई करने, दु:ख पहुँचाने ) करने की इच्छा चित्रा को विद्वल करके कल्लिपत कर देती है ।

असूया कालुष्य — दूसरों के गुणों मे दोष आरोप करना असूया पद का अर्थ है। जैसे किसी अतशील को दम्भी जानना और आचार वाले को पाखरखी जानना अर्थात् सदाचारी पर मुठे कलडू लगाना असूया-कालुष्य है।

े द्वेष कालुष्य – समा का विरोधी कोप कालुष्य (द्वेष-कालुष्य) भी चिस को विचिन्न करके कर्लापत कर देता है।

अमर्च-कालुष्य — किसी से कटोर बचन सुनकर वा अन्य किसी प्रकार से अपमानित होकर जो उसको न सहन करके बदला लेने की चेष्ठा है वह आमधे-कालुष्य कहलाना है। इन बपरोक्त कालुष्य ( मलों ) से चिश्व मलिन हांकर विचिन्न हो जाता है और खिति के साधन में प्रवृत्त होने पर भी एकाम नहीं हो सकता। खतः इन मलों को निवृत्त करके चित्त को प्रसन्न श्रौर एकाम करने का सुत्र में निम्न प्रकार उपाय बतलाया गया है:—

- (१) सुखी मनुष्यों को देखकर उन पर मित्रता की भावना करने से राग तथा ईर्ष्या-कालुष्य (मल) की निवृत्ति होती है अर्थात् ऐसा समक्षने से कि 'यह सब सुख मेरे मित्र को हैं ता मुक्ते भी हैं', तब जैस अपने राज्य के न हाने पर भी अपने पुत्र के राज्यलाभ को अपना जानकर उस राज्य में ईर्ष्या तथा राग की निवृत्त हो जातो है वैसे हो मित्र के सुख को भी अपना सुख मानकर उसमें रागनिवृत्ति हा जावेगो। एवं जब उसके सुख को अपना ही सुख समक्षमा ता उसके ऐश्वये को देखकर चित्त में जलन न होन से ईर्ष्या भी निवृत्त हो जावेगी।
- (२) दु:खी-जनों पर करुणा अशीत् दया की भावना करने से घृणा अर्थात् पराप-कारचिकीर्षा-रूप (दूसरे का अपकार अर्थीत् बुराई करने को इच्छा) मल का अभाव हाता है।

श्रर्थात् जब किसी दुःखी पुरुष को देखें तो इस वाक्य के श्रनुसार —

### पाणा यथात्मनोऽभोष्टा भूतानामिष ते तथा । भात्मोपम्येन सर्वत्र दयां कुर्वन्ति साधवः ॥

अर्थ —जैसे हमें अपने प्राग् परम-प्रिय हैं वैसे ही अन्य प्राग्यियों को भी अपने प्राग्य प्रिय हैं; इस विचार से साधुजन अपने प्राग्यों के समान सबके ऊपर दया करते हैं।

श्रपन मन में यह विचार करें कि 'इस दुिखया को बड़ा कष्ट होता होगा; क्योंकि जब हमारे ऊपर कोई संकट श्राजाता है ता हमको कितना दुःख भोगना पड़ता है' उसके दुःख दूर करने की चेटा करें। ऐसा न समभे कि हमें उसके सुख दुःख से कोई प्रयोजन नहीं है। जब इस प्रकार करुणामया भावना चित्त में उत्पन्न हो जावेगा तब श्रपने समान सबके सुख की चाहना से पृणा श्रीर परापकारचिकीर्षा (बुराई करने की इच्छा) की निवृश्ति हो जावेगी।

- (३) पुरायात्मा अर्थान् धर्म-मागे में जो पुरुष प्रवृत्ति हैं उन पुरायशांल पुरुषों के प्रति हुए की भावना करने से असूया मल की निवृत्ति होती है। अर्थात् जब पुरायजनों को देखे तो चिरा में ,अहाभाग्य इसके माता-पिता के; जिन्होंने ऐसा पुरायात्मा पुत्र उत्पन्न किया, और धन्य है इसको जो तन-मन-धन से धर्म-मागे में प्रवृत्त हो रहा है' इस प्रकार आनन्द को प्राप्त होवे। जब इस प्रकार मुदिता-भावना चित्त में उत्पन्न होगी तब असूया-रूप चित्त का मल निवृत्त हो जावेगा।
- (४) पाप-मागं में प्रवृत्ता जो पापशील मनुष्य हैं उनमें उपेदा ( उदासीनता ) की भावना करने से देव तथा श्रमपंक ( वदला लेने की चेष्टा ) वा चृत्पारूप मल की निवृत्ति होती है। श्रयोन् जब पापी पुरुष कठोर बचन बोले श्रयवा किसी श्रन्य प्रकार से श्रपमान करे तो चित्ता में ऐसा विचार कि 'यह पुरुष खयं श्रपनी हानि कर रहा है, इसके ऐसे व्यवहार से मेरा कोई प्रयोजन नहीं, मैं इसके प्रति देव वा चृत्या करके श्रपने को क्यों दूषित करूँ, इसको तो खयं श्रपने पापों का दु:स मोराना है इत्यादि'; इस प्रकार उन पर उपेदा की भावना करे। इस उपेदा की भावना से देव तथा श्रमके रूप चित्त-मल की निवृत्ति हो जाति है।

इस प्रकार जब इन चारों भावनाओं के अनुष्ठान से चित्त के मल धुल जाते हैं तब निर्मल चित्त प्रसम्भता को प्राप्त होता है और प्रसन्न होता हुआ चित्त एकाप्रता का लाभ करता है। अ

भोज महाराज ने इस सूत्र की व्याख्या निम्न प्रकार की हैं:--

मैत्री = मित्रता ( श्रेम ): करुणा = दया ( पराये दुखों को निबुत्त करने की इच्छा ): मुदिता = हर्ष; उपेता = उदासीनता; इन चारों को कम से सुखियों में, दु:खियों में, पुरय वालों में और पािपयों में ज्यवहार करना चाहिए । जैसे सुखी जनों में 'ये सुखी हैं' ऐसा सममकर उनके साथ श्रेम करे, न कि ईर्ष्या, अर्थान् उनकी बढ़ाई का सहन न करना दु:खियों को देखकर 'इनके दु:ख को कैसे निष्टत्ति हो', इस प्रकार दया ही करे न कि पृणा और (तरस्कार । पुर्यात्माओं में उनके पुर्य की बड़ाई करके अपनी प्रसन्नता ही प्रकट करे, न कि 'यह पुर्यात्मा कों है ?' ऐसा विरोध करना। पािपयों में उदासीनता को धारण करे अर्थान् न उनके पाप में सम्मति प्रकट करे न उनसे द्वेष करें।

सूत्र में सुखादि शब्दों से सुख-दु:ख वाले का प्रतिपादन किया है। जब इस प्रकार मैत्री श्रादि करने से चित्त प्रसन्न होता है तब सुख से समाधि प्रकट होती है। यह परिकर्म ऊपर का कर्म है, जैसे मिश्रकादि व्यवहार, गिएत सिद्धि के लिये; और सङ्कलित श्रादि (जोड़ श्रादि) कर्म उपकारण रूप से प्रधान क्रिया की सिद्धि के लिये होता है। ऐसे ही राग, देव श्रादि के विरोधी मैत्री श्रादि करने से प्रसन्नता को प्राप्त हुआ चित्त, संप्रज्ञात समाधि के योग्य हो जाता है। प्रधानता से राग (विषयों में इच्छा), देव (बैर, श्राविशों में रोष) ये दो ही चित्त के विज्ञेपक हैं। यदि ये दोनों ही जड़ से उखाड़ दिये जावें तो चित्त की प्रसन्नता होने से एकामता होती है।

संगति—मैत्री त्रादि भावनाओं से निर्मल और प्रसन्न हुआ चित्त जिन उपायों द्वारा स्थिति को प्राप्त होता है उनका वर्णन अगले सूत्र में करते हैं यहाँ यह बात स्मरण रहे कि अगले सब उपाय केवल समाहित चित्त बाले उत्तम अधिकारियों के लिए हैं। बिह्मिप्त चित्त वाले मध्यम अधिकारियों के लिए हैं। बिह्मिप्त चित्त वाले मध्यम अधिकारियों को तो साधन पाद में बताए अष्टांग योय का ही आश्रय लेना होगा।

पच्छर्दनविधारणाभ्यां वा पाणस्य ॥३४॥

राज्दार्थ — प्रच्छर्दन-विधारगाभ्यां = नासिका द्वारा बाहर फैंकने और रोकने दोनों है । वा = अथवा । प्राग्स्थ = कोञ्चर्थित (कोठा = चदर में रहने वाली) वायु के। (मन की स्थिति को सम्पादन करें)।

सुदिता से भी शोक की निवृत्ति ही सममला चाहिये, हर्ष नहीं। क्योंकि हर्ष भी एक प्रकार से राग का हेतु होने से स्याज्य ही है।—( मन्नु माध्यकार मेवातिय गई)

क्ष टिप्पणी सूत्र २३ – मैत्री से द्वेषभाव का ही प्रहण करना चाहिये, स्नेह का नहीं। क्वोंकि स्नेह भी एक प्रकार का राग होने के कारण बन्धन ही है।

अन्ययार्थ — अथवा कोष्ठस्थित (कोठा = चदर में रहने वाली) वागु को नासिकापुट द्वारा (प्रयक्त-विशेष से) वाहर फेंकने और वाहर रोकने दोनों से मन की स्थिति को सम्यादन करे।

ज्याख्या—कौष्ठ्यस्य वायोनीसिकापुटाभ्यां प्रयक्तविशेषाद्वमनं प्रच्छर्दनं, विधारणं पाणायामस्ताभ्यां वा मनसः स्थिति सम्पादयेत ॥ (स्यासभाष्य)

अर्थ — कोष्ठस्थित (कोठा = उदर में रहने वाली ) वायु को विशेष प्रयक्त से बाहर वमन करने (एकदम नासिका के दोनों छिद्रों द्वारा बाहर फैंकने) को प्रच्छर्दन कहते हैं। उस वाहर वमन की हुई वायु को वहीं रोक देने को विधारण कहते हैं। प्रच्छर्दन और विधारण वोनों प्राणायामों से मन की स्थिति को सम्पादन करे।

प्राणायाम के तीन भेदः रेचक, श्वास को नासिका-छिद्रों द्वारा बाहर निकालना; पूरक, नासिका-छिद्रों द्वारा श्वास को खन्दर लेजाना; खौर कुम्भक, श्वास को बाहर ख़्यवा खन्दर रोक देना (२।५०) में विस्तार-पूर्वक बतलाये जाएँगे। इस सूत्र में केवल दो भेद रेचक खौर कुम्भक बतलाए हैं। रेचक के लिये यहाँ प्रच्छदेन शब्द प्रयोग हुआ है और उसकी विधि कोष्ठिश्वत वायु को प्रयक्ष-विशेष से एकदम नासिका-पुट द्वारा बाहर फ़ैंकना बतलाई है। यहाँ केवल बाह्य-कुम्भक बतलाया गया है और उसके लिये विधारण शब्द प्रयोग हुआ है। यह प्रणायाम कपाल-भाति से मिलता-जुलता है जिसकी सारी विधिय राप्ट विव व० में प्रकर्म के खन्तर्गत बतलाई जावेंगी। यहाँ भी प्रसंग से उसकी दो प्रक्रियाएँ लिखी जाती हैं।

प्रक्रिया न० १ केवल प्रच्छ्वर्दन — किसी सुखासन से बैठकर मूलबन्ध और किंचित चढ्डियान बन्ध लगाकर कोष्ठिश्यत वायु को नाभि से उठाकर दोनों नासिका-पुट द्वारा वमन की भांति एकदम बाहर फेंक देना चाहिये। बाहर विना रोके हुए इसी प्रकार लोहार की धौंकनी के सदश इस प्राण्वायु को बाहर फेंकते रहना चाहिये। इसमें केवल रेचक किया जाता है। पूरक ख्वं होता रहता है। यह क्रिया विना कुम्भक के की जाती है। आरम्भ में इस प्राण्यायम को इक्कीस बार अथवा यथा सामर्थ्य करना चाहिए। इनै: इनै: अभ्यास बढावें।

प्रक्रिया नं २ प्रज्युद्न विधारण—ऊपर बतलाई हुई प्रक्रिया पाँचवें प्राणायाम अथवा इससे अधिक जितनी सामर्थ हो उस के पश्चात् पूरे उड्डीयान के साथ श्वास को बाहर निकालकर बाहर ही रोक दें और किसी विशेष मन्त्र की मात्रा से अथवा जितनी हैर सुगमता से रोक सकें बाहर ही रोक दें। यह एक प्राणायाम हुआ। प्रकार तीन

प्रशायाम करें।

भाष्यकार ने केवल बाह्य कुम्भक बतलाया है, इसलिये भाष्य के अनुसार युक्त विधि से भ्रष्ट्यर्दन अर्थात् रेचक करते करते जब थक जावें तब विधारण् अर्थात् दश्रीयान के साथ बाह्य कुम्भक यथाशक्ति करें। इस प्रकार कई बार करें अथवा प्रत्येक रेचक के पृज्ञात् यथाशक्ति बाह्य कुम्भक करें। प्राणायाम चित्त की एकाप्र-स्थिति उत्पन्न करता है।

द्वे बीजे विचद्वत्तस्य माणस्यन्दन-वासने, एकस्मिश्च तयोः चीणे व्हिनं द्वे ऋषि नश्यतः। (बिक्षः-वास्य)

अर्थ —िचत्तरूपी बृज्ञ के दो बीज हैं : प्राण्यसन्दन अर्थात् प्राणों की निरन्तर क्रिया; श्रीर दूसरी वासना । इन दोनों में से एक के ज्ञीण (स्कूम) द्वीने से दूसरा भी शीघ ही ज्ञीण (सक्म) हो जाता है।

सब इन्द्रियों का काम प्राया के व्यापार से चलता है और मन तथा प्राया का अपने-अपने व्यापार में परस्पर एकसा ही योग-चेम (अप्राप्त की प्रक्षि—योग और प्राप्त की रहा—चेम ) है। अथौत दोनों का कार्य करने में अधिक सम्बन्ध है। इसलिये प्राया वायु-अधीन होकर सब इन्द्रियों की वृत्तियों को रोककर मनु की एकात्रता करने में समधे होता है। प्रायायाम सब दोषों का नाक्षक है।

# द्धन्ते ध्मायमानानां धातुनां हि यथा मलाः । तथेन्द्रियाणां द्धन्ते दोषाः माणस्य निग्रहात् ॥ ( मछ )

अर्थ—जैसे अग्नि-संयोग से धातुओं के मल नष्ट हो जाते हैं वैसे ही इन्द्रियों के दोष भी प्राप्य के रोकने से नष्ट हो जाते हैं।

दोषों से ही चित्त की बुत्तियाँ विद्यित होती हैं । प्राणायाम दोषों को दूर करके चित्त की एकाप्रता करने में समये होता है ।

विदोव वक्तव्य सूत्र २४ समा० पा० —'प्राण्' : विरा के सहश प्राण् का झान भी योग मार्ग के पथिक के लिय आवश्यक हैं। प्राण् खास नहीं है जैता कि कुछ व्यक्ति समकते हैं और न श्रात्मतत्त्व जैसा कि कई पाश्चात्य-विद्वान् मानंत हैं, किन्तु प्राण् वह जड़तस्त्र है जिससे श्वास-प्रश्वास खाँदि समस्त कियाएँ एक जीवित शरीर में होती हैं।

सृष्टि के घारम्भ में पाँचों स्थूलभूत, लोक-लोकान्तर और सारे जङ्गम तथा स्थावर पदार्थ अपने उपादान कारण आकाश से प्राणशक्ति द्वारा उत्पन्न होते हैं; इसी प्राणशक्ति से सहारा पाकर जीवित रहते हैं और प्रलय के समय इसी का आश्रय न पाकर कार्यरूप से नष्ट होकर अपने कारणरूप आकाश में मिल जाते हैं।

सर्वाणि इ वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पचन्ते, माकाशं प्रत्यस्तं यन्ति । (७१० १। ६। १)

अर्थ-ये सारे भूत चाकाश से ही ज्यम होते हैं व आकाश में ही लीन हो जाते हैं। सर्वाणि इ वा इवानि भूतानि माणमेवाभिसंविग्रन्ति, माणमभ्युज्जिहते।

अर्थ-ये सब भूत प्राण में लीन होते हैं और प्राण से प्रादुर्भूत होते हैं।

भौतिक पदार्थों में सबसे अधिक व्यापकता का सूचक त्राकाश और सबसे अधिक शक्ति का प्रकाशक ( ज्ञापक ) प्राया माना गया है, इसीलिये परमात्मा की व्यापकता को आकाश से और ज्ञानमय सर्वशक्तिमत्ता को प्राया से निर्विष्ट किया गया है।

भार्ण देवा अनुमार्णन्त । मनुष्याः पशस्य ये । मार्गो हि भूतानामायुः । तस्मात्सवीयुष्याच्यते । (तै० उ० वस व० अद्य० ३ ॥ )

अर्थ—देवता प्राग् के सहारे साँस लेते हैं और जो मनुष्य तथा पशु हैं वे भी (प्राग् के सहारे साँस लेते हैं) प्राग् सब जन्तुओं का श्रायु है, इसलिये सर्वायुष (सब का श्रायु) कहलाता है।

पाणो ब्रह्मोति व्याजानात् । पाणाद्धपेव खिन्त्यमानि भूतानि जायन्ते । पाणेन जातानि जीवन्ति पाणं प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति ॥ (तै॰ ४० ऋगवक्को अतु॰ ३॥)

अर्थ—उसने प्राण को ऋषा जाना। प्राण से ही सब भूत उत्पन्न होकर प्राण से ही जीते हैं श्रोर मरते हुए प्राण में प्रवेश करते हैं।

सृष्टि-वत्पत्ति के सम्बन्ध में प्रभोपनिषद् में बड़े सौन्दर्य के साथ प्राण का वर्णन किया गया है :—

#### स मैथुनप्रत्पादयते—रियं च प्रार्णं च। (प्र॰ १।४॥)

अर्थ-प्रजापति ( हिरएयगर्भ ) ने एक जोड़ा उत्पन्न किया-रिय श्रीर प्राग् ।

श्राकाश से उत्पन्न हुए वायु, श्राम्न, जल, पृथिवी और इनके परमाणु से लेकर बड़े-बड़े तारागण श्रीर स्थेमगडल सब रिय है, श्रीर वह शक्ति जिससे इनमें कम्पन हो रहा है, जिससे यह स्थिर रहकर श्रपना काथे कर रहे हैं वह पूाण है। श्रथवा यों समभों कि सारा ब्रह्माएड एक बड़ा वाष्प-यन्त्र है, शाण वाष्प है जिससे इस मैशीन के सारे पुर्जे चल रहे हैं; श्रीर हिरएयगर्भ इश्वीनियर के सहश है जो नियम श्रीर व्यवस्था के साथ ज्ञान-पूबेक शाणरूपी वाष्प से ब्रह्मागड-रूपी मैशीन को चला रहा है।

प्राय जीवन-शक्ति है, और रिय मूर्च तथा अमूर्च सारे पदार्थ हैं जो प्राय शक्ति से अपने व्यक्तिस्व को रखतं हुए कार्य कर रहे हैं। प्राय धन-विद्युत् है और रिय ऋस्व-विद्युत् है।

समष्टि प्राण को उपनिषदों में मातरिश्वा श्रीर सत्रात्मा कहा गया है।

यह प्राण समष्टि रूप से सारे नक्कायट को चला रहा है, इसी प्रकार व्यष्टि रूप से न फेबल मनुष्य के पिएड-झरीर को ही किन्तु सारे जड़ पदार्थ वृत्त, लता आदि तथा चेतन: कीट, पतक्क, जलचर, पशु-पत्ती आदि सारे शरीर इससे जीवन पा रहे हैं, इस-लिये ये सव 'प्राणी' एवं 'प्राण्धारी' कहलाते हैं।

सब इन्द्रियों का कार्य प्रायुक्तिक से ही चल रहा है, इसलिये विपनिवदों में कहीं कहीं प्रायुका शब्द इन्द्रियों के लिये भी प्रयुक्त हुआ है। मनुष्य-शरीर में घृत्ति के कार्य-भेद से इस प्राण् को मुख्यतया दस भिन्न-भिन्न नामों में विभक्त किया गया है:---

> भाषोऽपोनः समानश्चोदानव्यानौ च बाववः। नागः क्रमेंऽथ क्रकरो देवदत्तो धनंजयः॥—गरक्षसंहित

अर्थ--प्राण, श्रपान, समान, उदान, ज्यान, नाग, कूर्म, कुकर, देवदत्त श्रीर धनलाय; य दस प्रकार के वायु श्रर्थात् प्राण-वायु हैं।

निःश्वासोच्छ्वासकासाथ पाएकमें ति की क्तिताः । अपानवायोः कर्मेतद्भ विषम् नादि विसर्जनम् ॥ हानोपादानचेष्टादि व्यानकर्मेति चेष्यते । उदानकर्मे तत् प्रोक्तं देशस्योभयनादि यत् ॥ पोषणादि समानस्य शरीरे कर्मे की तितम् । उद्यारादि ग्रुणो यस्तु नागकर्मेति चोष्यते । नियीलनादि क्र्मेस्य द्धतं वे कृकरस्य च ॥ देवदत्तस्य विभेन्द्र! तन्द्री कर्मेति की तितम् । धनंजयस्य शोफादि सर्वकर्म मकी तितम् ॥

(योगी याज्ञबल्ब्स ४ अध्याय ६६ से ६९ तक)

श्वास का श्रन्दर ले जाना श्रीर बाहर निकालना, मुख श्रीर नासिका द्वारा गित करना, भुक्त श्रन्न-जल को पचाना श्रीर श्रलन करना, श्रन्न को पुरीश; पानी को पसीना श्रीर मृत्र; तथा रसादि को वीर्य बनाना प्राय-वायु का काम है। हृदय से लेकर नासिका-पर्यन्त हारीर के उपरी भाग में वर्तमान है। उपर की इन्द्रियों का काम उसके श्राश्रित है।

अपान-वायु का काम गुदा से मल, उपस्थ से मूत्र, और अयुडकोप से वीर्थ निकालना तथा गर्भ त्रादि को नीचे ले जाना, कमर, घुटने और जाँध का काम करना है। नीचे की त्रोर गति करता हुआ, नाभि से लेकर पादतल तक अवस्थित है, निचली इन्द्रियों का काम इसके आधीन है।

समानः देह के सध्यभाग में नाभि से हृदय तक वर्तमान है। पर्चे हुए रस आदि सब माज्ञों और नाड़ियों में बरावर वॉटना इसका काम है।

व्यानः इसका मुख्य स्थान जपस्थ-मूल से ऊपर है, सारी स्थूल और सूक्ष्म माहियों में गति करता हथा धारीर के सब खड़ों में दिधर का सञ्चार करता है।

उदान : कपठ में रहता हुआ किर-पर्यन्त गति करने वाला है, शरीर को उठाये रक्तमा इसका काम है। उसके द्वारा शरीर के व्यष्टि प्राया का समष्टि प्राया से सम्बन्ध है। उदाम द्वारा ही युल्य के समय सुक्ष्म-शरीर का स्थुल-शरीर से बाहर निकलमा तथा सुक्स-शरीर के कर्म, गु.ण, वासनात्रों और संस्कारों के अनुसार गर्भ में प्रवेश होता है। योगी-जन इसी के द्वारा स्थूल-शरीर से निकलकर लोक-लोकान्तर में घूम सकते हैं।

नागवायु उद्गारादि (र्झीकना आदि); क्रूर्मवायु संकोचनीय; क्रकरवायु क्षुपा, तृष्णादि; देवदत्त-वायु निद्रा, तन्द्रा आदि; और धनःखय-वायु पोषणादि का कार्य करता है।

इनमें से अगले पाँच मुख्य हैं, पिछले पाँच उन्हीं के अन्तर्गत हैं।

हृदि माणो वसेन्नित्यभपानो ग्रह्मभण्डले । समानो नोभिदेशे तु उदानः कण्डमध्यमः ॥ व्यानो व्यापी शरीरे तु मधानाः पंचवायवः ॥

—गोरश्च-संसिता ३०॥

अर्थ - हदय में प्राण्-वायु, गुद्धदेश में श्रपान, नाभि-मण्डल में समान, कण्ठ में उदान, श्रीर सारे शरीर में व्यान व्याप्त है।

प्राणों का अपने अधिकार में चलाने वाले मनुष्य का अधिकार उसके शरीर, इन्द्रियों

तथा मन पर हो जाता है। प्राणों को वश में करने का नाम प्राणायाम है।

प्राणवायु का स्थान हृदय है, यहाँ न्याप्त होकर नासिका द्वारा बाहर की चोर चलता है। ख्रपान गुदा में न्याप्त होकर नीचे की चोर गति करता है। समान नाभि में न्याप्त होकर भुक्त खत्र खादि के रस को खड़ों और नाड़ियों में पहुँचाता है।

पूरक में प्राण्वायु को गुदा-ध्यान तक ले जाकर अपान-वायु से मिलाया जाता है, रेचक में अपान को प्राण् द्वारा उपर की ओर खींचा जाता है, कुम्भक में प्राण् और अपान दोनों की गित को समान के ध्यान नाभि में रोक दिया जाता है, इससे रज और तम का मल दग्ध होकर सत्त्व का प्रकाश बढ़ता है और मन शीध एकाम हो जाता है।

### श्रपाने जुहूबति पार्खे प्राखेऽपानं तथाऽपरे । प्राखापानगती रुद्धध्वा प्राखायामपुरायखाः ॥ —गीता ४ । २९

अर्थ-कई योगी अपान वायु में प्राण वायु को होमते हैं (पूरक करते हैं), वैसे ही कुछ योगीजन प्राण में अपान का हवन करते हैं (रेचक करते हैं), तथा कई योगी-जन प्राण और अपान की गति को रोक कर (कुम्भक करके) प्राणायाम के परायण होते हैं।

प्राणायाम से मतुष्य खस्थ एवं नीरोग रहकर दीघायु तथा मन और इन्द्रियों पर विजय प्राप्त कर सकता है। मन का प्राण से घनिष्ट सम्बन्ध है, मन का रोकना ऋति कठिन है, पर प्राण के निरोध तथा वशीकार से मन का निरोध एवं वशीकार करना सुगम हो जाता है, इस लिये प्राणायाम योग का स्वावश्यक साधन है।

स्तम प्राण का वर्णन — मनुष्य-शरीर में प्राण-प्रवाहिनी नावियाँ असंख्य हैं, इनमें से पनद्रह मुक्य हैं। (१) सुषुम्णा (२) इड़ा (३) पिगला (४) गांधारी (५) इस्तजिह्ना। ये दोनों क्रमशः वाम और दिल्ला नेत्रों से वाम और दिल्ला पैर के अंगूठे पर्यन्त चर्ला गई हैं। (६) पूषा (७) यशस्त्रिनी क्रमशः दिल्ला और वाम कर्ण में श्रवण साधनाथे और (८) शरा गन्ध महणार्थ नासिका देश में श्रूमध्य पर्यन्त जाती है (९) कुहू मुख में जाती है (१०) सरस्रती जिह्ना के श्रमभाग पर्यन्त जाकर इसके ज्ञान और वाक्यों को श्रकट करती है। (११) वाहणी (१२) शल्क वृषा (१३) विश्वोदरी (१४) शिल्ली (१५) चित्रा। इन पन्द्रह में से भी सुपुम्ता, इड़ा पिक्रला ये तीन श्रधान हैं (जिनका योग से धनिष्ट सम्बन्ध है) इन तीनों में सुपुम्ता सर्वश्रेष्ट है। यह नाड़ी श्रति सुक्ष्म नली के सदश है जो गुदा के निकट से मेरुदण्ड के भीतर होती हुई मिस्तष्क के उपर तक चली गई। इसी स्थान (गुदा-स्थान के निकट) से इसके वाम भाग से इड़ा और इन्तिण भाग से पिक्रला नासिका-मृलपर्यन्त चली गई है।

वहाँ ब्रू-मध्य में ये तीनों नाड़ियां परस्पर मिल जाती हैं। सुपुस्ना को सरस्वती, इड़ा को गङ्गा व्यौर पिङ्गला को यसुना भी कहते है। गुदा के समीप जहाँ से ये तीनों नाड़ियाँ पृथक होती हैं उसको 'मुक्त-त्रिवेगीं' व्यौर अ्रू-मध्य में जहाँ ये तीनों पुनः मिल गई हैं।

उसको 'युक्त-त्रिवेणी' कहते हैं।

साधारणतया प्राण्-शक्ति निरन्तर इड़ा और पिंगला नाड़ियों से श्वास प्रश्वास रूप से प्रवाहित होती रहती है। इड़ा को चन्द्र-नाड़ी और पिंगला को सूर्य-नाड़ी कहते हैं। इड़ा तमप्रधान और पिंगला रजप्रधान है। श्वास कभी दांगें नथुने से अधिक वेग से चलता है, कभी वांगें से, और कभी दोनों से समान गित से प्रवाहित होता है। जब बांगें नथुने से श्यास अधिक वेग से चलता रहे तो उसे इड़ा या चन्द्र-खर कहते हैं और जब दांगें से अधिक वेग से बहे तो उसे पिंगला व सूर्यस्य कहते हैं। और जब दोनों नथुनों से समान गित से अथवा एक च्छा एक नथुने से, दूसरे च्छा दूसरे नथुने से प्रवाहित होवें तो उसे सुयुन-ा-स्वर कहते हैं।

खस्य मनुष्य का स्वर प्रतिदिन प्रातःकाल सूर्योदय के समय से ढाई-ढाई घड़ी के हिसाब से क्रमशः एक-एक नथुने से चला करता है। इस प्रकार आहोरात्र (एक दिन-रात) से बारह बार (बारह बक्त) बांये और बारह बार ही दाँयें नथुने से क्रमानुसार श्वास चलता है। किस द्विन किस नथुने से श्वास चलता है इसका निश्चित नियम है:—

# म्रादौ चन्द्रः सिते पक्षे भास्करस्तु सितेतरे। मतिपदः दिनान्याहुस्रीणि त्रीणि क्रमोदये॥

—पवनविषय-खरोचयः
अर्थ — गुड़पत्त की प्रतिपदा तिथि से तीन दिन की बारी से चन्द्र से (बाँचे नथुने से) तथा कृष्णपत्त की प्रतिपदा से तीन-तीन दिन की बारी से सूर्य-नाड़ी (दांचे नथुने) से सूर्योदय के समय श्वास (ढाई घड़ी तक) प्रथम प्रवाहित होता है।

पाठकों के सुभीते के लिये इस सम्बन्ध में पृथक चित्र दिया गया है, विस्तार के

लिये उसमें देखें।

शारीरिक विकार एवं रोग की अवस्था में खर अनियमित रूप से चलने लगते हैं। प्रतिरयाय (जुकाम) की अवस्था में सम्भवतः पाठकों को स्वयं इसका अनुभव हुआ होगा। उस श्रवस्था में अपने प्रयक्ष द्वारा खर को बदलने से रोग-निवृत्ति में बड़ी सहायता मिलती है। खर-साधन से स्वेच्छानुसार स्वर का बदलना अति सुगम हो जाता है, किन्तु विषय-विस्तार के भय से यहाँ उसका वर्णन नहीं किया जा सकता।

जब इड़ा (चन्द्र—वाम स्वर) चल रहा हो तब स्थायी काम करने चाहियें, जिन में अल्प श्रम श्रोर प्रबन्ध की आवश्यकता हो तथा दूध, जल आदि तरल पदार्थों के पीने, पैशाव करने, यात्रा और भजन, साधन आदि शान्ति के कार्य करने चाहियें।

पिंगला ( सूर्य-दाय स्वर ) चलने के समय इनसे अधिक कठिन कार्य करने चाहियें, जिनसे अधिक परिश्रम अपेन्तित हो तथाः कठिन यात्रा, मेहतन के कार्य ( व्यायाम आदि ), भोजन, शौच, स्नान और शयन आदि करने चाहियें।

सुपुन्ता (जब दोनों स्वर सम श्रथवा एक-एक च्र्या मैं बदलते हुए चल रहे हों) मं योग-साधन नथा सास्विक धर्मार्थ कार्य करने चाहियें।

# दिवा न पूजयेश्चिगं रात्राविप न पूजयेत्। सर्वदा पूजयेश्चिगं दिवारात्र—निरोधतः॥

( पबनविजय स्वरोदय )

अर्थ—दिन में अर्थात् जब रजोगुण-प्रधान सूर्य-स्वर चल रहा हो तब योगसाधन न करे, और रात्रि में भी अर्थात् जब तम-प्रधान चन्द्र-स्वर जल रहा हो तब भी योगाभ्यास न करें। दिन-रात दोनों अर्थात् सूर्य और चन्द्र दोनों खरों का निरोध करके सुयुन्ना के समय जो पिंगला और इड़ा-रूपी दिन और रात दोनों का सन्धि समय है उसमें सदा योगाभ्यास करें।

इस सूत्र की व्याख्या में बताये हुए कपाल-भाति प्राणायाम अथवा अन्य प्राणायाम करने से सुपुग्ना खर चलने लगता है। अतः अभ्यास के आरम्भ में (ध्यानादि से पूर्व) प्राणायाम कर लेना चाहिये।

#### स्वर-साधन-स्वर बदलने की कियाएँ

(१) जो स्वर चलाना हो उस नथुने पर कुछ समय तक ध्यान करने से वह स्वर चलने लगता है। (२) जो स्वर चलाना हो उससे विपर्गत करवट से लेटकर पसली के निकट तिकया दवाने से कुछ काल में वह स्वर चलने लगता है। (३) जो स्वर चलाना हो उससे विपरीत स्वर में कई ध्यथा वस्न की गोली रुखने से वह चलने लगता है। (४) बन्द स्वर को धंगूठे या १ गुली से दबाकर चाल्द स्वर से श्वास लेकर पुनः उसे दबाकर बन्द स्वर चलने लगता है। (५) दोड़ने, परिश्रम करने और शाणायाम आदि करने से स्वर बदल जाता है।

ज्वर और जुकाम भादि रांगों की अवस्था में स्वर-परिवर्तन से रोग की शीघ्र निवृत्ति डोवी है। स्वर-साधन की सिद्धि से इच्छानुसार सुगमता से स्वर बदला जा सकता है। उसके अभ्यास की एक विधि यह है कि दिन के समय सूर्योदय से चन्द्र स्वर के निश्चित समय से चन्द्र स्वर चलाएँ। अपने बांगे नथुनों की ओर ओरेम् का जप करते हुये ब्यान रखने से बांग (चन्द्र) स्वर चलता रहेगा भोजन और शौचादि के समय इससे विपरात स्वर (सूर्य-स्वर) ध्यान ह्यारा चलाएँ। रात्रि के समय सूर्यास्त सूर्य-स्वर के निश्चित समय से सूर्य-स्वर चलावें। दांगे नथुने की ओर ओरेम का जप करते हुए ध्यान रखने से सूर्य स्वर चलता रहेगा। जल और दूध आदि पीने तथा मूज-स्यागादि के समय विपरात नथुने पर ध्यान रखकर चन्द्र-स्वर चलावें।

इसी प्रकार योगाभ्यास, भजन ध्यानादि के आरम्भ करने से पूर्व नासिका के अप-

भाग के मध्य में नोक पर ध्यान करने से सुषुम्ना-खर चलाया जा सकता है।

तस्व—स्वरों का तस्वों से घनिष्ठ सम्बन्ध है उनका चकों में भी वर्णन आवेगा। इसलिये उनका संविप्त वर्णन चित्र द्वारा कर देना आवश्यक प्रतीत होता है। तस्व पॉच हैं: आकाश, वायु, आग्नि, जल, पृथ्वी। ये प्रत्येक स्वर के साथ चलते रहते हैं।

प्रथमं बहते बायुद्धिंलीयं च तथानलः ।

तृतीयं बहते भूमिश्रतुर्थे वाहणो वहेत् ॥ (७१ शिव स्वरोदय)

अर्थ-प्रथम वायु तस्त्व बहुता है, द्वितीयबार श्रप्नितस्त्व, तृतीयबार भूमि तस्त्व, चतुर्थबार बाहुए। (जल ) तस्त्व और (पांचवीबार खाकाश तस्त्व बहुता है )।

तत्त्व सम्बन्धी सामान्य बातें तथा किस समय कौन तत्त्व चल रहा है; उसको दी हुई नालिका द्वारा पाठक जान सकेंगे।

#### तस्व पश्चिमने की रीति

- (१) हाथ के दोनों श्रंगूठों से कान के दोनों छिद्र, बीच की दोनों उंगलियों से नथनों, दोनों श्रनामिका और दोनों किछ श्रंगुलियों से मुंह तथा दोनों तर्जनियों से दोनों श्रॉखें बन्द करने पर जिस तत्त्व का रंग दिखलाई दे उसी का उदय समम्प्रना चाहिए।
- (२) दर्पण् ( श्राईना ) पर जोर से श्वास मारने पर इसकी भाप से दर्पण् पर जिस तस्त्व के चिन्ह बनें उसी का उदय समफना चाहिए।
  - (३) जैसा मुंह का स्वाद हां उससे उसी कत्त्व का उदय सममना चाहिए।
- (४) शान्ति से बैठकर श्वास लेवें, फिर देखें जिस तस्त्व के अनुसार श्वाश की गित हो, और जिस तस्त्व के अनुसार श्वास का परिमाय हो, उसी तस्त्व का उदय सममना चाहिए।

तत्त्व साधन विधि—(१) पृथ्वी, जल ऋषि, वायु, श्वाकाश, इस क्रम से एक एक तत्त्व का साधन करना चाित्ये।(२) जो तत्त्व साधना है उस तत्त्व के ध्वाकार व रंग का यन्त्र बनवा कर उस तत्त्व की बाह्य गति के परिमाण ध्वनुसार दूर रख कर धोम के मानसिक जाप के साथ त्राटक करना चाहिये, (३) ऐसी भावना करनी चाहिये कि जाप के साथ श्वास करनी चाहिये ति उत्तर हो रही है।(४) प्राय: २ घन्टे २४ मिनिट तक

स्वर-सम्बन्धी तालिका

|                 | स्वर-साधन<br>के तिए स्वर<br>चलाने का<br>समय                        | सुयोद्य से<br>वित्त में चलाना<br>नाहिये<br>भोजन, सोने,<br>में सूर्येल्वर कर<br>लेना चाहिये                                                                                            |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | दिशाएँ<br>यात्रा के<br>लिए                                         | पश्चिम<br>दिनित्य                                                                                                                                                                     |
|                 | नाम दिन<br>जो शुभ<br>कार्य के लिए<br>स्वर से<br>सम्बन्ध<br>सम्बन्ध | बुधवार<br>कुक्त्सतिवार<br>कुक्तवार<br>सोमवार                                                                                                                                          |
|                 | नाम तत्त्व<br>शुभकार्य<br>के लिये                                  | जल-तत्त्व<br>पृथ्वी-तत्त्व                                                                                                                                                            |
| Halle III. Land | हुभ कार्य जो जिस<br>तिथि में किये जावें                            | स्थित तथा शुभ कार्य :<br>विधेनात्रा, मकात,<br>तालाव, कुक्षे व्यादि<br>वनवाता, तय मकात में<br>प्रवेश, श्रोषधि श्रादि<br>सेवन, दूध-जलादि पीना<br>सूत्र-त्यात —सब प्रकार<br>के शुभ कार्य |
|                 | पन तथा तिथि<br>जिसमें स्वर चलता है                                 | शुक्ल पक्। १, २, ३, ७, ८, ९, १३, १४, १८, छुष्ण पत्त छ, ५, ६, १०, ११, १२ सूर्योद्ध से हाई घड़ी अधाति एक सरटा तक चन्द्र-स्वर चलता है, फिर                                               |
|                 | नाम प्रधान<br>प्रकृति                                              | तम-प्रथान,<br>शीवल<br>प्रकृति,<br>समान,<br>शुक्त पद्<br>१५ दिन तक<br>प्रथानता                                                                                                         |
|                 | नाम नार्का<br>तथा स्वर                                             | नाड़ी —<br>हुड़ी,<br>गङ्गी, चन्द्र<br>स्वर्र —<br>चन्द्र, वाम                                                                                                                         |

| नाकी—<br>पिक्तला,<br>यसुना, सूर्य<br>स्वर्              | रज-प्रधान,<br>गरम प्रकृति,<br>१५ दिन तक<br>इसकी<br>प्रधानता<br>विन के<br>समान | कृष्ण पत्त<br>१, २, ३, ७,८, ९,<br>१३, १४, १५<br>शुक्ता पत्त<br>४, ५, ६, १०, १९, १२<br>सुर्योह्य से डाई घड़ी<br>अथोत् एक घरटा तक<br>सूर्येन्सर चलता है, उसके<br>पश्चात् चन्द्र न्सर, यह क्रम | चर, कठिन कार्य,<br>व्यायाम श्राहि परिश्रम<br>के काम, कठोर यात्रा,<br>विद्याध्ययन, श्रम्थापन,<br>दान, भोजन, मल-त्याग,<br>सन्तानोत्पत्ति, मन्त्रजाए,<br>स्थान करना, सोना। | श्रप्तितत्त्व<br>बायुवस्त | रविवार<br>शनिवार<br>मङ्गलवार | पूर्व,<br>उत्तर् | स्यांत्त से राति में चलना चाहिये जल, दूध श्रादि पीने के समय, मूत्रुनत्याग में चन्द्र-त्वर कर |
|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| सङ्गी—<br>सुकुम्मा,<br>सरस्वती<br>स्रीनों स्वर<br>बरामर | सत्त-प्रधान,<br>दिन-रात<br>की सिथ,<br>प्रतःकाल<br>दथा<br>साधंकाल<br>के समान   | सूर्येन्सर से चन्द्रन्सर<br>और चन्द्रन्सर से सूर्ये-<br>स्वर बदलाने के समय<br>चलता है।<br>असाधारण अवस्था में<br>एक सूर्ण सूर्य और एक<br>सृष्ण चन्द्रन्सर चलता है।                           | शुभाशुभ, स्थिर, चर,<br>कोई कार्य न करना<br>बाहिये । योग-साधन,<br>अध्यास, ईश्वर-भक्ति,<br>ध्यानाद्दि करना वाहिये।                                                        | आकाश-<br>तत्त्व           |                              | ·                | प्रातःकाल<br>तथा सायङ्काल<br>योगान्यास के<br>समय                                             |

तत्त्व-सम्बन्धी तालिका

| तस्त की गति विस्ताया स्वभाव योग्य कार्य | सामने को १२ ब्रह्मुल भारी स्थिर कार्य | नं ने को १६ श्रद्धल शीतल पर कार्य | ऊपर को ४ श्राङ्खल गरम कर कार्य | ह्यादीरिक<br>निरछा ८ अङ्गुल चञ्चल व्यायामादि | कई तत्त्वों की दोनों नासिका- कई तत्त्तों से योगाभ्यास<br>मिश्रत गति झों के भीतर मिला हुआ खादि |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| तत्त्व का बिन्द् तत्त्व का तत्त्व       | चौकोस मीठा सा                         | अधेचन्द्राकार कसैला न             | त्रकोश वर्षरा कप               | बहा                                          | ত জী<br>ক                                                                                     |
| तत्त्व का<br>संग                        | मीला                                  | सफ्द अधेचन                        | लाल                            | धूम, षट्कोस्सरम<br>मेच-तैसा गोल              | । मिष्ठित रंग बृंद-बृंद जैसा                                                                  |
| नं के नाम तास                           | १                                     | ल १०८                             | ३ श्रीप्र                      | चि<br>च                                      | স সাকাহ                                                                                       |

[ समाचिपार्व

त्राटक करना चाहिये। (५) प्रायः छः मास त्रथवा परिस्थिति अनुसार, एक ही तत्त्व का साधन करते रहना चाहिये। (६) जब बराबर तत्त्व के परिमाग् तक श्वास्।। प्रश्वास की गति लगातार होने लगे तब उस तत्त्व की सिद्धि समकता चाहिये।

पृथ्वी तस्य का साधन —एक इंच चौड़ा और एक इंच लम्बा खर्ण, पीतल अथवा पीले काराज का चतुष्कोण यन्त्र बनवाकर चन्द्र खर के पृथ्वी तस्व के खरय काल में नासिका के अप्रभाग से १२ अंगुल दूर रखकर श्रोम् के मानसिक जाप के साथ त्राटक करना चाहिये।

जल तस्व का साधन - चांदी या कांसे का अर्घ पृत्ताकार यन्त्र इतना लम्बा व चौड़ा कि पृथ्वी तस्व के चतुष्कोग् यन्त्र के मध्य में आसके चन्द्र खर के जल तस्व के ददय के समय नासाम भाग से १६ अंगुल दूर रख कर उपर्युक्त विधि अनुसार त्राटक करना चाडिये।

अग्नि तस्व साधन — तार्वे त्रथवा मूंगा का त्रिकोग्राकार यन्त्र इतना लम्बा चौड़ा कि जल तस्व के ऋषे वृत्ताकार यन्त्र के मध्य में श्रासके चन्द्र खर के ऋग्नि तस्व के उदय काल में ४ झंगुल नासाप्र भाग से दूर रख कर उपर्शुक्त विधि श्रनुसार त्राटक करना चाहिये।

वायु तस्व साधन—खच्छ नीलाथोथों का ऐसा गोलाकार यन्त्र या काराज पर नीले रंग का ऐसा गोलाकार निशान बनवावे कि ऋगिन तस्व के त्रिकोनाकार यन्त्र के मध्य में झासके। यन्त्र को नासाम भाग से ८ अंगुल दूर रखकर उपयुक्त विधि ऋनुसार त्राटक करना चाहिये।

आकाश तत्व का साधन—चन्द्र खर में श्राकाश तत्त्व के उदयकाल में नासाय भाग पर खोव के मानसिक जाप के साथ त्राटक करना चाहिय ।

सुषुम्ना-नाड़ी—ऊपर वर्णन कर चुके हैं कि सुषुम्ना नाड़ी सर्वश्रेष्ठ है जो मेरूदंड के

भीतर सूक्ष्म नली के सदृश चली गई है।

सुखुम्ना के अन्तर्गत स्वस्म नाडियां—सुषुम्ना के भीतर एक वक्ष नाझी है, वक्ष के अन्तर चित्रणी है, और चित्रणी के मध्य में ब्रह्म-नाझी है। ये सब नाझियाँ मकझी के जाले जैसी श्रति सूक्ष्म हैं जिनका ज्ञान केवल योगियों को ही हो सकता है। ये नाझियाँ सस्व प्रधान, प्रकाशमय और अद्भुत शक्ति वाली हैं। यही सूक्ष्म शरीर तथा सूक्ष्म प्राण के स्थान हैं। इनमें बहुत से सूक्ष्म शक्तियों के केन्द्र हैं, जिनमें बहुत सी श्रन्य सूक्ष्म नाझियाँ मिलती हैं। इन शक्तियों के केन्द्रों को पश्च तथा कमल कहते हैं। इनमें से मुख्य सात हैं:—

मृलाधार, स्वाधिष्ठान, मणिपूरक, श्रनाहत; विशुद्ध, श्राज्ञा, श्रीर सहस्रार।

ये चक्र पांचों तस्वों, पाँचों तम्मात्रात्र्यों, पांचों क्रानेन्द्रयों, पाँचों कर्मेन्द्रयों, पाँचों कर्मेन्द्रयों, पाँचों प्रायों, अन्तःकरण्, समस्त वर्णों-स्वरों, तथा सातों लोकों के मंडल हैं और नाना प्रकार के फ़्काश तथा विश्वम से गुक्त हैं। साधारण् अवस्था में ये चक्र बिना खिले कमल के सहश अधोग्रस हुए अविकसित रहते हैं: भ्यान द्वारा, तथा अन्य प्रकार से उच्चेजना पाकर जब ये कर्ष्युख होकर विकसित होते हैं तो उनकी अलोकिक शक्तियों का विकास होता है।

प्रत्येक चक्र में नाना प्रकार की अद्भुत शक्तर हैं। तान्त्रिक तथा हठयोग के प्रन्थों में प्रायः इनका वर्णन है। इस जिक्कासुओं की जानकारी के लिये उनका उतना वर्णन कर देना आवश्यक समस्तते हैं जितने का राजयोग से सम्बन्ध है तथा तान्त्रिक प्रन्थों की उन बातों का भी जिनकी पाठकों को जानने की जिक्कासा होसकती है। यथा:—तत्त्व बीज का बाहन, अधिपति देवता, देवता की शक्ति, यन्त्र, फल इत्यादि। (आत्माञ्जित चाहने वालों को इनकी ओर विशेष ध्यान न देना चाहिये)

चित्र द्वारा दिखलाई हुई चक्रों की स्थूलाकृति उनके सूक्ष्म स्वरूप का बोध कराने के लिए केवल आनुसानिक है। इसी प्रकार Pelvic Plexus आदि अंप्रेजी नाम उनके वास्तविक स्थान को नहीं बतलाते हैं केवल संकेत मात्र हैं।

#### चक्रों का वर्णन

मूलाधार चक्र-Pelvic Plexus के स्थूल स्वरूप से इसके सूक्ष्म स्वरूप का संकेत किया जा सकता है।

- (१) चक्रस्थान : गुदामूल से दो श्रंगुल ऊपर श्रीर उपस्थ मूल से दो श्रंगुल नीचे है ।
- (२) আক্রনি : रक्त रंग के प्रकाश से उञ्ज्वलित चार पंछाड़ी (दलों) वाले कमल के सदश है।
- (३) दलों के अक्तर (वर्ष) चारों पंस्तक्षियों (दलों )पर वं, झं, यं, और सं— ़ ये चार अक्तर हैं।
  - (४) तत्त्व स्थान : चौकोण सुवर्ण रङ्ग वाले पृथ्वी तत्त्व का मुख्य स्थान है।
  - (५) तरव-भीज : 'लं' है
  - (६) तत्त्व बीज की गति : एर।वत हाथी के समान सामने की स्रोर गति है।
  - (७) गुण : गंध गुण् है।
  - (८) वायु-स्थान : नीचे की श्रोर चलने वाले श्रपान वायु का मुख्य स्थान है।
  - (९) ज्ञानैन्द्रिय: गंधतन्मात्रा से उत्पन्न होने वाली सूंघने की शक्ति नासिका का स्थान है
  - (१०) कर्मेन्द्रिय: पृथ्वी-तस्व से उत्पन्न होने वाली मल-त्याग शक्ति गुदा का स्थान है।
  - (११) लोक: भूलोक है (भू:)
  - (१२) तस्य बीज का बाहन : पेरावत हस्ती जिसके ऊपर इन्द्र विराजमान हैं।
  - (१३) अधिर्पात देवता : बतुर्भुज ब्रह्मा अपनी शक्ति चतुर्भुज खाकनी के साथ ।
  - (१४) यन्त्र : चतुष्कोण सुवर्णरङ्ग
  - (१५) चक्रपर भ्यान का फल: आरोग्यता,श्रानन्दचित्त, बाक्य, काव्य,प्रबन्ध-दत्तता

इस चक्र के नीचे त्रिकोण यन्त्र जैसा एक सूक्ष्म योनिमंडल है जिसके मध्य के कोण से सुपुन्ना (सरस्वती) नाड़ी, दिख्ण कोण से पिंगला (यसुना) माड़ी, और वाम कोण से इड़ा (गंगा) नाड़ी निकलती हैं। इसलिए इसको सुक्त त्रिवेणी भी कहते हैं।

तान्त्रिक प्रन्थों में बवलाया गया है कि इस योति मन्डल के मध्य में तेजोमय रक्त वर्ण क्ली बीज दए क्रवर्ष नाम का स्थिर वायु विद्यमान है जिसके मध्य में ब्रह्म नाडी के मुख में स्वयंसु लिङ्ग है। इसमें कुराडलिनी शक्ति साढ़े तीन इराडल में लिपटी हुई शङ्क के अनुवर्तन के समान है। कुराडलिनी शक्ति का वर्णन आगे किया जावेगा। मूल शक्ति अर्थान् कुराडलिनी शक्ति का आधार होने से इस चक्र को मूलाधार कहते है।

स्वाधिष्ठान चक्र-Hypogastric Plexus के स्थूल स्वरूप से इसके सूक्ष्म स्वरूप का संकेत किया जा सकता है।

- (१) स्थान : मूलाधार चक्र से दो अंगुल ऊपर पेंडू के पास इस चक्र का स्थान है।
- (२) आकृतिः सिन्दूरी रङ्ग के प्रकाश से प्रकाशित छ: पंखड़ी ( दलों ) वाले कमल के समान है।
- (३) दलों के अन्तर (वर्ष) छहों पंछड़ियों (दलों) पर यं, भं, मं, यं, रं, लं, ये छः अन्तर (वर्ष) हैं।
  - (४) तत्त्वस्थान : श्वेत रङ्ग, श्रर्ध-चन्द्राकार वाले जल तत्त्व का मुख्य स्थान है।
  - (५) तत्त्व-बीज : 'व' है।
- (६) तत्त्व बीज गति: जिस प्रकार मकर लम्बी डुबकी जगाता है इसी प्रकार इस तत्त्व की नीचे की ओर लम्बी गति है।
  - (७) गुण: रस है।
- (८) वायु-स्थानः सर्वे शरीर में व्यापक होकर गति करने वाले व्यान वायु का मुख्य स्थान है।
  - (९) ज्ञानेन्द्रिय: रसतन्मात्रा से उत्पन्न स्वाद देने की शक्ति रसना का स्थान है।
  - (१०) कर्म-इन्द्रिय: जलतत्त्व मृत्र-त्याग शक्ति खपस्थ का स्थान है।
  - (११) लोकः भुवः है।
  - (१२) तत्त्व बीज का बाहन: मकर जिसके ऊपर वहरा विराजमान हैं।
  - ( १३ ) श्रधिपति देवता : विष्णु श्रपनीचतुर्भुज।राकिनी शक्ति के साथ ।
  - (१४) यन्त्र: अर्ध चन्द्राकार श्वेतरङ्ग।
- (१५) चक्र पर ध्यान का फलः तान्त्रिक मन्धों में इस चक्र में ध्यान का फल सृजन पालन और निधन में समर्थता तथा जिह्ना पर सरखती देवी का होना बतलाया गया है।

मणिपूरक चक्र-Epigastric Plexus अथवा Solar Plexus के स्थूल स्वरूप के द्वारा इसके सुक्ष्म स्वरूप का संकेत किया जा सकता है।

- (१) स्थान: नाभिमूल है।
- (२) आकृति : नीले रङ्ग के प्रकाश से आलोकित (प्रकाशित) दश पंखदी (दलों) वाले कमल के तत्त्व है।
- (३) दलों के अन्तर (वर्ष): दशों पंखिष्यों (दलों) पर डं, डं, यं, तं, यं, दं, धं नं, पं. पं. ये दश अन्तर (वर्ष) हैं। इन दश वर्षों की ध्वनियाँ निकलतीं हैं।
  - (४) तत्त्व:स्थान: रक्त रक्त त्रिकोणाकार वाले अप्रि तत्त्व का मुख्य स्थान है।
  - (५) तस्व-बीज : 'रं' है ।

- (६) तत्त्व बीज गति: जिस प्रकार मेष (मेंदा) ऊपर को उछलकर चलता है, इसी प्रकार इस तत्त्व की ऊपर को गति है।
  - (७) गुगः रूप है।
- (८) वायु स्थान : स्वान-पान के रस को सम्पूर्ण कारीर में स्व स्व स्थान पर समान रूप से पहुँचाने वाले समान वायु का मुख्य स्थान है।
  - (९) ज्ञानेन्द्रिय: रूप तन्मात्रा से उत्पन्न देखने की शक्ति चक्षु का स्थान है।
  - (१०) कर्मेन्द्रिय: श्रिप्त तत्त्व से उत्पन्न चलने की शक्ति पाद (पैर) का स्थान है।
  - (११) लोकं:स्वः हैं!
- (१२) तत्त्व बीज का बाहनः मेष (मेदा) जिसके ऊपर ऋग्नि देवता विराजमान हैं।
  - ( १३ ) श्रिधपति देवताः रुद्र श्रिपनी चतुर्भुजा शक्ति लाकिनी के साथ ।
  - (१४) यन्त्रः त्रिकोण रक्त रङ्ग ।
- (१५) फल: विभूतिपाद में इस चक्र पर ध्यान का फल क्यरीर व्यूह का ज्ञान बत-लाया है। इसमें ध्यान करने से अर्जीर्ण आदि रोग दूर होते हैं।

अनाहत चक — इसके सूक्ष्म स्वरूप का संकेतक Cardiac Plexus का स्थूल स्वरूप है।

- (१) स्थानः हदय के पास।
- (२) च्याकृति: सिंदृरी रङ्ग के प्रकाश से भासित (उज्ज्वलित) बारह पङ्क्ष्मी (वलों) वाले कमल के सदृश है।
- (३) दलों के श्रज्ञर (वर्षा) बारह पङ्कब्रियों पर कं, खं, गं, घं, डू, चं, छं, जं, भं, ञं, टं, ठं, ये बारह श्रज्ञर (वर्षा) हैं।
  - (४) तत्त्व-धान : धूम्र रङ्ग, षट्कोणाकार वायुतत्त्व का मुख्य स्थान है ।
  - (५) तत्त्व-शोजः यं है।
- (६) तस्त्र-बीज गितः जिस प्रकार सृग तिरछ। चलता है, इसी प्रकार इस तस्त्र की तिरछी गित है।
  - (७) गुगः स्पर्श है।
- (८) वायुध्यान : मुख और नासिका से गति करने वाले प्राण वायु का मुख्य स्थान है।
  - (९) ज्ञानेन्द्रियः स्पर्शनतन्मात्रा से उत्पन्न स्पर्श की शक्ति त्वचा का केन्द्र है।
  - (१०) कर्मेन्द्रिय: वायुतत्त्व से उत्पन्न पकड़ने की शक्ति कर (हाथ) का स्थान है।
  - (११) लोक: मह: लोक है। अन्तः करण का मुख्य स्थान है।
  - (१२) तस्व बीज का बाह्नः मृग ।
  - ( १३ ) अधिपति देवताः ईशान रुद्र अपनी त्रिनेत्र चतुर्भुजा शक्ति काकिनी के साथ।
  - ( १४ ) यन्त्र षट्कोनाकार, धूम्र रङ्ग ।

( १५ ) फल:-वाक्तपतित्त्व, कवित्व शक्ति का लाभ, जितेन्द्रिय होना इत्यादि तान्त्रिक प्रन्थों में बतलाया है। शिव सार तन्त्र में कहा है कि इस स्थान में उत्पन्न होने वाली खनाहत ध्वनि ही सदा शिव है। और त्रिगुणमय ओंकार इसी स्थान में व्यक्त होता है। यथा:—

## शब्द ब्रह्मति तं प्राह साचाहेवः सदा शिवः। अनाहतेषु चक्रेषु स शब्दः परिकीर्त्यते ॥ (परापरिमछोडासः)

अर्थ — जिसको शन्द ब्रह्म कहते हैं वही सालात सदाशिव है। वही शन्द अनाहत चक्र में है। कहीं २ इस चक्र के समीप श्राठ दलों का एक निम्न मनश्रक (Lower mind Plexus) बतलाया गया है। स्त्रियों तथा भक्ति भाव वालों को श्यान करने के लिये अनाहत चक्र श्रन्छा उपयुक्त स्थान है।

विशुद्ध चक्र-इसका संकेतक स्थूल स्वरूप Carotid Plexus है।

(१) स्थान: कएठदेश है।

- (२) आकृतिः (दलों) धुंघले रङ्गके प्रकाश से उज्ज्वलित १६ पङ्कर्दी(दलों) वालेकमल-जैसी है।
- (३) दलों के अन्तर: सोलहों पहाड़ियों पर अ, आ, इ, ई, उ, ऊ, ऋ, ऋ, ऌ, ऌ, ए, ऐ, ओ, औ, अं, अः; ये सोलह अन्तर हैं।
- (४) तत्त्व-स्थान : चित्र-विचित्र त्राकार तथा नाना रङ्ग वाले त्राथवा पूर्ण चन्द्र के सददा गोलाकार त्राकारा तत्त्व का मुख्य स्थान है।

(५) तत्त्व-त्रीजः हं है।

(६) तत्त्व-बोज की गर्ति: जैसे हाथी घूम-घूम कर चलता है उसी प्रकार इस तत्त्व की घुमाव के साथ गति है।

(७) गुरा: शब्द है।

- (८) वायु-स्थान : ऊपर की गति का हेतु झरीर-पर्यन्त वर्तने वाले उदान वायु का मुख्य स्थान है।
  - (९) ज्ञानैन्द्रिय: शब्द-तन्मात्रा से उत्पन्न श्रवण्-शक्ति श्रोत्र का स्थान है।
  - (१०) कर्मेन्द्रिय: श्राकाश-तत्त्व से उत्पन्न वाक् शक्ति वाणी का स्थान है।

(११) लोक: जनः है।

(१२) तत्त्व बीज का बाहनः हस्ती जिसके ऊपर प्रकाश देवता आहद हैं।

(१३) अधिपति देवता : पश्चमुख वाले सदा शिव अपनी शक्ति चतुर्भुजा शाकिनी के साथ

(१४) यन्त्रः पूर्णचन्द्र के सददा गोलाकार आकाश मएडल।

( १५ ) कवि, महाझानी, शान्त चित्त, नीरोग, शोक द्दीन और दीर्घ जीबी होना बतलाया गया है। इसके ''विशुद्ध'' नाम रखने का यह कारण बतलाया गया गया है कि इस स्थान पर मन की स्थिति होने से मन आकाश के समान विशुद्ध हो जाता है। आज्ञा चक्र-इसका संकेतक Medula Plexus का स्थूल रूप है।

- (१) स्थान : दोनों भूत्रों के मध्य में भृकुटी के भीतर है।
- (२) आकृति: श्वेत प्रकाश के दो पह्लाइयों (दलों) वाले कमल के सहश है।
- (३) दलों के अच्चर (वर्ष): दोनों पङ्काइयों पर हं, चं है।

इन दोनों पक्क हियों के संकेतक पाश्चात्य विज्ञान के Pineal Gland और Pituitary Body समकता चाहिये; जिनको मनुष्य के मिलिष्क के भीतर दो निरर्थक बाल् से ढके हुए मांस-पिएड कहा गया है। ये दोनों मांस-पिएड अपने स्थान पर रहते हुए आज्ञाचक के अन्त्रेमुख होकर विकसित होने पर उससे दिव्य शक्ति को प्राप्त होते हैं।

- (४) तस्व : लिंग श्रर्थात् लिङ्ग-श्राकार महत्तस्व है।
- (५) तस्व-बीज : श्रो३म है।
- (६) तस्व-बीज गति : नाद है।
- ( o ) लोक : तपः है।
- (८) तस्व बीज का बाह्न : नाद जिस पर लिङ्ग देवता हैं
- (९) श्रधिपति देवताः ज्ञानदाता शिव श्रपनी चतुर्हस्ता षड्डानना (छ: मुख) हाकिनी शक्ति के साथ।
  - (१०) यन्त्र! लिङ्गाकार
- (११) फल : भिन २ चक्रों के भ्यान द्वारा जो फल प्राप्त होते हैं वे सब एक मात्र इस चक्र पर ध्यान करने से प्राप्त हो जाते हैं।

इस स्थान पर प्राण तथा मन के स्थिर हो जान पर सम्प्रज्ञात-समाधि की योग्यता होती है।

मूलाधार से इक्षा, पिंगला और सुपुम्ना पृथक्-पृथक् प्रवाहित होकर इस स्थान पर मिलती हैं; इसलिये इसको युक्त-त्रिवेणी भी कहते हैं।

> इड़ा भागीरथी गंगा विंगला यद्युना नदी। तयोमेंध्यगता नाड़ी सुबुम्खाल्या सरस्वती॥ त्रिवेखी संगमी यत्र तीथेंराजः स उच्यते। तत्र स्नानं पञ्चवीत सर्वेषापैः प्रदुच्यते।।

> > —( ज्ञानसंबक्तिनी-तभ्त्र )

अर्थ--इड़ा को गैगा, पिंगला को यमुना, चौर इन दोनों के मध्य में जाने वाली नाडी भुषुम्ना को मरस्वती कहते हैं। इस त्रिवेणी का जहाँ संगम है उसे तीर्थराज कहते हैं। इसमें स्नान करके सारे पापों से मुक्त हो जाते हैं।

> तदेव इदयं नाम सर्वशास्त्रादिसम्मतम् । अन्यमा इदि किंचास्ति मोक्तं यत् स्यूलमुद्धिभः ॥ —कोगक्रतोदव ११४

अर्थ — यही अर्थात् आज्ञाचक ही सर्वशास्त्र-सम्मत हृदय है। स्पृत-मुद्धि वाले ही अन्य स्थल स्थान को हृदय कहते हैं।

यह आज्ञाचक शिवनेत्र, (Organ of Clarvoyance) दिव्यहृष्टिका यन्त्र है।
प्राय्तोषिया तन्त्र में एक चौंसठ दल वाले ललना-संज्ञक चक्र की तालु में, और
एक शत दल वाले गुरुचक की अवस्थित ब्रह्मरन्ध्र में बतलाई है तथा किसी-किसी ने सोमचक्र (गुरु-चक्र), मानस-चक्र, ललाट-चक्र आदि का भी वर्णन किया है, किन्तु ये सब
सातों चक्रों के ही अन्तगत हैं। क्रियासमक रूप से इनकी अधिक उपयोगिता नहीं है।

सहस्रार वा शून्य चक्र - इसका संकेतक स्थूलरूप Cerebral Plexus है।

- (१) स्थान : तालु के ऊपर मस्तिष्क में, ब्रह्मरन्ध्र से ऊपर । सब शक्तियों का केन्द्र है।
- (२) आकृति : नाना रङ्ग के प्रकाश से युक्त सहस्र पङ्काइयों (दलों) वाले कमल-जैसी है।
  - (३) दलों के श्रचर पह्लों पर 'श्र' से लेकर 'च' तक सब खर श्रीर वर्ण हैं।
  - (४) तस्व : तस्वातीत है।
  - (५) तत्त्व-बीज: विसर्ग है।
  - (६) तत्त्व-बीज गति : बिन्दु है।
  - (७) लोक: सत्यम है।
  - (८) तत्त्व बीज का बाह्म : बिन्दु
  - (९) अधिपति देवता : पर ब्रह्म अपनी महा शक्ति के साथ।
  - (१०) यन्त्र: पूर्ण च शुभ्र वर्ण।
  - (११) फल: श्रमर होना, मुक्ति

इस स्थान पर प्राण् तथा मन के स्थिर हो जाने पर सर्व धृत्तियों के निरोध-रूप इयसम्प्रज्ञात-समाधि की योग्यता प्राप्त होती है।

कुछ विद्वानों तथा अभ्यासियों का विचार है कि उपनिषदों में जो अंगुष्टमात्र हृदय पुरुष का स्थान बतलाया गया है वह ब्रह्म रन्ध्र ही है जिसके ऊपर सहस्रार चक्र है क्योंकि यही स्रंगुष्टमात्र आकाश वाला है। यहीं चित्त का स्थान है जिस में आत्मा के झान का प्रकाश स्थाया प्रतिविम्ब पढ़ रहा है और इसी स्थान पर प्राग्ण तथा मन के स्थिर डोजाने

पर असम्प्रज्ञात समाधि अर्थात् सबे वृत्ति निरोध होता है।

कुण्डलिनी दाकि — पाठकों को सुपुन्ना नाड़ी की महत्ता उसके भीतर तीन शिक्त-शाली नाड़ियों के केन्द्रों के वर्णन कर देने से प्रकट होगई होगी। वास्तव में बहांड में जितनी शक्तियाँ वत्तमान हैं वे सब ईश्वर ने शरीर-रूपी पिएड के इस भाग में प्रकत्रित कर दी हैं किन्तु सुपुन्ना नाड़ी का मुख त्रिकोण योनि-मएडल के मध्य स्थान पर जहाँ से यह मेहदयड के भीतर होती हुई ऊपर की खोर चलती है, साधारण खबस्था में बन्द रहती है। इसी कारण इसकी शक्ति खिकसित रहती है और प्राणशक्ति केवल इड़ा और पिंगला द्वारा जो इस त्रिकोण मएडल के वाम और दिल्ला भाग से ऊपर की खोर चकों को छूसी हुई चलती हैं, सारे शरीर में निरन्तर प्रवाहित होती रहती है। इसी त्रिकोण योनि-मएडल में एक खातिसूक्ष्म वियुन्-समान खद्भुत दिव्य-शक्ति वाली नाड़ी लिपटी हुई पड़ी है। इसका दृष्टान्त
एक ऐसी सर्पिणी से दे सकते हैं जो सादेतीन लपेट खाये हुए खपनी पूँछ को मुख में
दवाये शंखाकार हो कर सो रही हो। इसी को कुएडलिनी-शक्ति कहते हैं। यह नाड़ी
बिना प्रयोग से मुप्त-जैसी पड़ी रहती है। इसका शरीर-सम्बन्धी कोई कार्य बाह्य-दृष्टि से
प्रतीत नहीं होता। इस कारण पाश्चात्य शरीर शास्त्र के विद्वान् (Physiologist) अभी
तक इसका कुछ पता नहीं लगा सके। किन्तु प्राचीन यूनान, रोम खादि देशों के तस्त्रवैत्ता
जहाँ भारतवर्ष से सारी विद्याओं का प्रकाश फैला था; इससे परिचित थे। खफलात्
(Plato) तथा पिथागोरस (Pythogorus) जैसे खात्मदर्शी विद्वानों के लेखों में इसका
इस प्रकार संकेत पाया जाता है कि नाभि के पास एक ऐसी खद्भुत शक्ति विद्यामान है
जो मस्तिष्क की प्रभुता खर्थान् बुद्धि के प्रकाश को उज्ज्वल कर देती है और जिससे मनुष्य
के खन्दर दिच्य शक्तियाँ प्रकट होने लगती हैं।

कुण्डिलिनी राक्ति का जाग्रत होना—यह नाड़ी यदि किसी प्रकार से श्रपने लपेटों को खोल कर सीपी हो जावे श्रीर इसका मुख सुपुन्ना नाड़ी के भीतर चला जाये तो इसको कुरुडिलिनी का जाग्रत होना कहेंगे।

जिस प्रकार सुसज्जित कमरें में विजली के तार, नाना वर्ग के ग्लोब, म्नाइ-फान्स्स तथा विजली के यन्त्र पंखे आदि लगे हों तो विजली के बटन (Switch) दवाने से ये सब क्रमशः प्रकाश देने तथा अपना-अपना कार्य करना आरम्भ कर देते हैं, इसी प्रकार जब इस कुराडिलिनी-रूपी बटन (Switch) के दवने से विग्रुत का प्रवाह (Electric Current) सुपुम्ना-रूपी तार में पहुँचता है तो क्रमशः सारे चकों और नाड़ियों को प्रकाशित कर देता है। जिस-जिस चक्र पर यह कुराडिलिनी शक्ति पहुँचती जाती है वह अधोमुख से अर्धमुख होकर विकसित होता जाता है। जब यह आज्ञाचक पर पहुँच जाती है तो समर्ग्रज्ञात और जब सहस्रार तक पहुँच जाती है तो सारी बृत्तियों का निरोध होकर असम्प्रज्ञात समाधि की वास्तविक रूप में योग्यता प्राप्त होती है। इस अवस्था में मनुष्य को सारे संसार का ज्ञान बहुत शीघ्र प्राप्त हो सकता है। कुराडिलिनी शक्ति के पुपुम्ना के मुख में प्रवेश होने पर नाना प्रकार के अनुभव होते हैं, उनका प्रकट करना वर्जित है। किन्तु हम कुराडिलिनी जाप्रत करने के कुछ उपाय तथा साधकों के लाभार्थ कुछ चेताविनयों दे देना आवश्यक समम्तते हैं।

कुण्डलिनी जाम्रत करने के उपाय—विशेषतया कुण्डलिनी शक्ति तो शरीर के शुद्ध और सृक्ष्म होने पर सात्त्विक विचार, शुद्ध अन्तःकरण, ईश्वर की सबी भक्ति और परिपक्व वैराग्य की अवस्था में एकाम्रता अर्थात् निश्चल ध्यान से जाम्रत होती है। जहाँ कहीं अकस्मात् किसी मनुष्य में अलौकिक शक्ति, अद्भुत चमस्कार तथा असाधारण इनिका विकास देखने में आवे तो समम्मना चाहिये कि पूर्व जन्म के किन्हीं सास्विक संस्कारों के उदय होने अथवा हृदय पर सात्त्विक प्रभाव डालने वाली अन्य किसी घटना से कुराडलिनी शक्ति जामत होकर सुषुम्ना के मुख में चली गई है।

जिस प्रकार पृथ्वी में लगे हुए नल द्वारा पानी अपर जाने के लिए केवल नल के अपर लगी हुई मैशीन (Handle) को चलाने से (Pumping से) नली में से पानी सबयं अपर खाना खारम्भ हो जाता है, इसी प्रकार साधनपाद में चतुर्थ प्राणायाम की पांचवीं विधि द्वारा कुण्डलिनी शक्ति को चेनन करके शुषुम्ना में लाने का यत्न किया जाता है।

निम्न-लिखित प्रारायाम तथा मुद्राएँ कुराइलिनी शक्ति को चेतन करने में सहायक हो सकती हैं।

- (१) मिक्रका, कपाल-भाति, सूर्य-भेदी प्रार्णायाम, इत्यादि चतुर्थे प्रार्णायाम (बि० व०२।३२,४९,५०,५१)।
- (२) महाबन्ध, महावेध, महामुद्रा, खेँचरी-मुद्रा, विपरीतकरणी-मुद्रा, ऋश्विनी-मुद्रा, योनि-मुद्रा इक्तिचालिनी-मुद्रा; इत्यादि (वि० व० २।४६) ।

किन्तु यह सब बाह्य साधन हैं जो कुर्ण्डलिनी को चेतन करने में सहायक होते हैं। उसके मुख का सुपुन्ना में प्रवेश केवल ध्यान की परिपक्त अवस्था में हो सकता है। बिना ध्यान के केवल बाह्य साधनों से कुर्ण्डलिनी शक्ति को चोम पहुँचाने से अधिक से अधिक मूर्छा-जैसी अवस्था शाप्त हो सकती है; जो सुपुप्ति तथा बेहोशी से तो ऊँची है किन्तु वास्तविक स्वरूपार्वास्थित नहीं है और न उसमें सूक्ष्म-जगत् ही का कुछ असुभव हो सकता है। कुर्ण्डलिनी जामत करने का सबसे उत्तम उपाय तो मूलाधार से लेकर सहस्रार तक सब चक्रों का भेदन करना है। विशेष विधि क्रियात्मक होने के कारण लेखबद्ध नहीं की जा सकती । किसी अनुभवी नि:स्त्रार्थ पथ-दर्शक से ही सीखनी चाहिये। उसकी सामान्य विधि निन्न प्रकार है :—

चक्रभेदन अर्थात् कुण्डिलनी योग—(१) बद्धपद्य, (दोनों जंघाड्यों को दोनों .पैरों से दबाकर), पद्म, सिद्ध, वफ्र, स्वस्तिक, श्रादि किसी श्रासन (२।४६, ४७) से मेस्द्रग्रह को सीधा किये हुए शिर, गर्दन श्रोर पीठ को सम सूत्र में करके मृलबन्ध लगाकर खेचरी-मुद्रा के साथ बैठें।

- (२) स्थान एकान्त, बन्द और शुद्ध हो । प्रातःकाल कमन्से-कम तीन घंटे और सायंकाल दो घंटे ध्यान करना चाहिये ।
- (३) कपालभाति, भिक्षका आदि शाया।याम के पश्चात् योनि-मुद्रा करके क्षेचरी-मुद्रा करें अर्थात् जिह्ना को ऊपर की ओर घुमाकर तालु के पास कप्छ के खिद्र में लगायें और वॉंतों को दवाए रहें।
- (४) प्राया मूलाधार चक्र में योनिमयहल तक ले जाकर ऐसी भावना करें कि वहीं श्वास-प्रश्वास चल रहा है।

(५) वहीं मानसिक ध्वनि के साथ ॐ का मानसिक जाप करें। (चौथा प्राणा-याम विधि ५)।

(६) ध्यान करते समय ऐसी भावना करें कि कुएडलिनी शक्ति सुबुम्ना में प्रवेश

करके मुलाधार को ऊर्ध्वमुख करती हुई विकसित कर रही है।

इस प्रकार जब छः मास, एक वर्ष अथवा दो वर्ष में इस चक्र में ध्यान पक्का हो जावे खीर प्राण्लेशन भली प्रकार होने लगे तो इसी भाँति खगले-अगले चक्रों को भेदन करना चाहिये। खाझाचक और सहस्रार में अधिक समय देना चाहिये। प्रथम चक्रों के ठीक-ठीक स्थान निश्चय करने में कठिनाई होगी किंतु कुछ दिनों के अभ्यास के पश्चान स्वयं यथा-स्थान पर मन स्थिर होने लगेगा।

यह चक्रमेदन का क्रम दीर्घ काल तक धैर्य के साथ करते रहना चाहिय । सुगमता और ज्ञीव सिद्धि आप्त करने के विचार से आज्ञाचक और सहस्रार-चक्र ध्यान के लिये पर्याप्त हैं। यहीं पर विधिपूर्वक ध्यान करने से कुराइलिनी जाप्रत हो सकती है। यदापि निचले चक्रों का विशेष ज्ञान और उनकी विशेष शक्तियाँ उनके अपने-अपने विशेष स्थान पर ध्यान करने के सदश नहीं प्राप्त होतीं। डाकगाड़ी (Mail Train) से लम्बी यात्रा पर जाने वाले यात्रियों को मार्ग में आने वाले स्टेशनों की माँति इनका समान्य ही ज्ञान होता है, किन्तु दोनों चक्रों पर ध्यान के परिपक्त होने के प्रधात निचले चक्रों का भेदन अति समानता और शिव्रता के साथ हो सकता है।

ं आरत्मस्थिति के जिज्ञासु के लिये तो इन चक्रों के चक्र में अधिक न पड़कर अपने

द्यान्तिम ध्येय को लक्ष्य में रखना ही श्रेयस्कर है।

कंडीलनी जाग्रत करने का एक अनुभूत साधनः-

सबसे प्रथम साधन पाद सूत्र ५१ के विशेष वक्तव्य में दी हुई चतुर्थ प्राणायाम की पांचवीं विधि अनुसार प्राण को ब्रह्मरम्थ में स्थिर करने का अभ्यास परिपक करतें। वपर्युक्त योग्यता की प्राप्ति के पश्चात शर्शर के पूर्ण रूप से ख़ब्ध अवस्था में कार्तिक से फाल्गुन अर्थात् नवस्वर मास से मार्च तक के सभय में सारे बाह्य व्यवहार से निवृत होकर शान्त एकान्त निर्विद्य स्थान में साधन आरंभ करें। वस्ती अथवा एनमा द्वारा उदर शोधन करते रहें। यदि आवश्यका हो तो धौती और नेति भी करते रहें। मोजन प्राप्तः काल बादाम का होंका (बादाम की गिरी छिलके निकाली हुई)। सोंफ कासनी, काली मिर्च पीसकर छान कर पिसे हुए बादाम के साथ घी में छोंक लिए जाँच। उसमें मुनके, अंजीर आदि डाले जा सकते हैं। रात को दूध।

चतुर्थ प्राणायाम द्वारा ब्रह्मरन्ध्र में प्राणों को खन्छी प्रकार स्थिर करने के प्रश्चात् भुकुटि पर ध्यान धर्थात् धन्तर्रेष्टि से देखना ध्यारंभ करदे । यदि इस प्रकार प्राणों का उत्थान न हो सके तो शवासन से लेट कर यह प्रक्रिया करे । प्राणों के उत्थान के समय किसी प्रकार की भय की दृत्ति न धाने दे । किसी धनुभवी निस्तार्थ प्रथमदर्शक की संरच्तता में साधन करें । इस प्रक्रिया में भी मुख्य वस्त ईश्वर प्रशिधान धीर तीव्र वैराग्य है । ब्रह्मरन्ध्र और श्रुकुटि पर ध्यान करने वाले जिन साधकों को गर्मी के दिनों में इन स्थानों पर ध्यान करने से ऋषिक गर्मी और ख़ुश्की प्रतीत हो वे एक एक मास का समय निचले चक्र भेदन में लगा सकते हैं। ऋर्थान्

प्रथम एक मास्त मूलाधार चक्र भेदनः—सामध्यीनुसार एक निश्चित संख्या में अनुलोम विलोम भरित्रका। एक निश्चित संख्या में मूलाधार तक मध्यम भरित्रका। एक निश्चित संख्या में मूलाधार तक मध्यम भरित्रका। एक निश्चित संख्या में मूलाधार चक्र पर अश्वनि सुद्रा सदश क्रिया। इसके पश्चान् चतुर्थ प्रास्तायायाम की पांचवीं विधि अनुसार ओम् का मानसिक जाप। मूलाधार पर जब प्रास्त्र हो जात्रें तो वहां केवल ध्यान अर्थान् अन्तर्देष्टि से टिकटिकी लगा कर देखते रहना अथवा वहां अनहह शब्दों को सुनते रहना। दूसरे मास में विशुद्ध चक्र भेदन इसी प्रकार करें तथा अन्य सब चक्कों में स्वाविष्टान चक्र तक इसी प्रक्रिया को रखें।

### साधकों के लिए चेतावनी

महात्मा मूसा, जो बहुदी धर्म के प्रवर्तक हुए हैं, उनके सम्बन्ध में कहा गया है कि होरप ( Mount Horeb) पर योग-साथन के समय जब उनको प्रथम बार ईश्वर के प्रकाश के दर्शन हुए तो वह उस तेज को सहन न कर सके। इस रहस्य को उनके शिष्य योगमार्ग से अनिभिन्न होने के कारण नहीं समफ सके हैं।

(१) कुग्रडिलनी शक्ति जब सुपुस्ना नाड़ी के अन्दर प्रवेश होती है तो उसकी पहिली टक्कर मृलाधार चक्र पर लगती है, इससे उपश्च इन्द्रिय पर दवाव पड़ता है; इसलिये मृलबन्ध सावधानी से लगाये रहें।

(२) उस समय स्थूल-जगत् से सूक्ष्म-जगत् में प्रवेश, तथा स्थूल-शरीर से सारे प्राय्मों का प्रवाह सुषुम्ना नाड़ी में जाना आरम्भ होने लगता है, सारे बाह्य प्राया हाथ पैर आदि से खिंचाव के साथ अन्दर जाने लगते हैं; उस समय भयभीत न होना चाहिये; अन्यण भय की वृत्ति आने के साथ ही प्राया फिर उतर जायेंगे और पक्षतावा रह जायगा।

- (३) विद्युन्सय सूक्ष्म नाहियों, चक्रों, तन्मात्राचों तथा तत्त्वों चादि के प्रकाश इतने अलौकिक होते हैं कि साथक को प्रथम अवस्था में उनका सहन करना कठिन हो जाता है। इसी प्रकार सूक्ष्म-अगत् के शब्द भी अपरिचित होने के कारण अति भयानक प्रतीत होते हैं। इसलिये द्रष्टा बनकर देखता रहे; अन्यथा भय की दृत्ति आने के साथ ही कुंडलिनी शक्ति जहाँ पहुँचती है वहां से फिर लौट जायेगी।
- (४) सूक्त्म-जगत् स्थूल-जगत् से ऋति विलक्षण् है, वहाँ की सूक्त्मता और विलक्ष-एता भी प्रथम अवस्था में भय का कारण बन सकती है, उससे भयभीत न हों।

(५) कभी-कभी अप्रिय और भयद्भर दश्य भी सन्मुख आते हैं, वह कुछ हानि नहीं पहुँचा सकते; स्वयं हट जाते हैं, उनसे भय उत्पन्न न हो।

(६) भुकुटि अथवा बढारन्ध्र में प्राया रुकजाने के पश्चात् शवासन से लेटकर ध्यान करने से शरीर के सीधे रहने के कारण प्रायों का प्रवाह कुंडलिनी में खिच आने सीर फिर उससे सुषुम्ना नाड़ी में प्रवेश होने में श्रासन से बैठने की श्रपेता सुगमता से होता है, परन्तु इस तरह लेटकर क्रिया करना स्वास्थ्य के लिये लाभदायक नहीं है।

चित लेटने की श्रवस्था में जब मूलाधार चक्र पर सारे प्राणों के वेग की टक्कर लगती है श्रीर इसलिये उपस्थ इन्द्रिय पर श्रधिक खिचाव पड़ता है, उस समय मूलवन्ध पूरी टढ़ता के साथ बँधा रहना चाहिये; श्रन्यथा कमजोर चीण शुक्र वालों के लिये वीर्य श्रथवा मुत्र निकलने की सम्भावना हो सकती है।

- (७) ये सब प्रकार के भय उसी समय तक रहते हैं जब तक कुंडिलिनी श्रुकुटि तक न पहुँच जाय। श्राज्ञाचक पर स्थिर होने के प्रधान् कोई भय नहीं रहता। उस समय सारे सूक्ष्म-जगत् का ज्ञान प्राप्त हो सकता है, जिस श्रोर वृत्ति जाती है उसी का यथार्थ खरूप समन् श्राने लगता है। यही वास्तविक समाधि है। जब सहस्रार में पहुँचती है तो सारी वृत्तियों का निरोध होकर श्रसम्प्रज्ञात-समाधि सिद्ध होती है।
- (८) एक बार कुंडलिनी जाव्रत होजाने पर यह न समफता चाहिये कि सर्वदा ऐसा ही होता रहेगा। मन तथा शरीर की स्वस्थ अवस्था, निर्मलता, सूक्ष्मता विचारों की पवित्रता श्रीर वैराग्य का बना रहना श्रत्यावश्यक है; इनके श्रभाव में यह कार्य बन्द हो सकता है।
- (९) भुकुटि, नद्मरन्त्र श्रादि स्थानों पर प्रायों के ठहर जाने को कुयडिलनी जामत हो जाना न समम्प्रना चाहिये किन्तु सारे प्रायों का भवाह जब स्थूल शरीर से सुपुम्ना नाड़ी में श्रोजाय श्रीर स्थूल-शरीर तथा स्थूल-जगन् से बेसुध होकर सूक्ष्म-शरीर तथा सूक्ष्म-जगन् में भवेश हो जावे तो कुंडिलिनी शक्ति का जामत होना समम्प्रना चाहिये।
- (१०) मांस भत्तण करनेवाले तो योगमार्ग के अधिकारी ही नहीं हो सकते, इस-लिये मांस तो सदा अभक्ष्य ही है। मादक पदाधे: शराव, मुङ्ग, सुलका, सिगरेट, बीड़ी आदि; लाल मिर्च, खटाई, तेल, गरिष्ट वादी, कोष्टबद्धता करने वाले और कफबर्द्धक तीक्ष्ण पदार्थों का संवन न करें। ध्यान तथा प्राण्ण के उत्थान से उत्पन्न होने वाली खुश की और गर्मी को दर करने के लिये दही, छांच और मट्टे का सेवन कदापि न करे, इससे वायु आदि के कई रोग उत्पन्न हो जाते हैं ऐसी अवस्था में घृत, बादाम का छौंका तथा मीठे बादाम का रोगन और दूध लाभ दायक हाता है।
- ( ११ ) मैथुन, कुसङ्ग, क्रोध, शोक, भय श्रादि उत्पन्न करने वाली बातों तथा श्राधिक शारीरिक परिश्रम वाले कार्यों से इन दिनों बचा रहे ।
- (१२) आहार : सूक्ष्म, सात्त्विक, ह्निग्ध पदार्थ; दाल : मूंगः सब्जी : लौकी, पपीता आदि; दूध, घी ( घृत और बादाम, कासनी, सौंफ, काली मिर्च का छौंका जिसकी बिधि सा० पा० सू० ३२ के बि० व० में बतलाई जावेगी ) व मीठे खारूव्य-वर्द्धक फल, मेवे का रहना चाहिये।
- (१३) शरीर का शोधन वस्ती (एनिमा) से होता रहे, तो व्यॉतों में मल न रहने पावे, न कब्बी रहे, धौती, नैती भी होती रहे तो बच्छा है; किसी रेचक भौषधि : इतरीफल, त्रिफला, त्रिकुटा भादि का सेवन भच्छा है। (वि० व० सूत्र २।३२)

- (१५) कुपथ्य करने से प्रमेह, वायु-विकार, शरीर-कम्पन, चादि रोगों में प्रस्त हो जाने का भय है।
- (१६) शारीरिक ब्रक्षचर्य के समान मानसिक तथा श्राष्ट्यात्मिक ब्रक्सचर्य श्रात्र श्रावश्यक है, श्रश्यात् श्राध्यात्मिक शक्तियों का शारीरिक कामों में प्रयोग तथा श्रपने श्रातु-भवों को दूसरे पर एकट न करना चाहिये; श्रान्यथा शक्तियों के खोय जाने की सम्भावना है।

( ९०) इस मार्ग में श्राडम्बर, बनावट ( Fashion ) से बचते हुए श्रवनी शक्तियों तथा श्रनुभवों को छिपाय हुए साधारणावस्था में रहना कल्याणकारी है। इसी सम्बन्ध में बतलाया गया है:—

> यं न सन्तं न चा-पन्तं नाश्नृतं न बहु-श्रृतम् । न सृहत्तं न दुष्टेत्तं वेद कश्चित् स ब्राह्मणः ॥ गृह-धर्माश्रितो विद्वान् ज्ञात चरितं चरेत् । श्रद्भवद्य जड़बद्यापि मुकवच महीं चरेत् ॥

अर्थ – जिसको कोई सत्त था असत्त. श्रेश्वत या बदुश्वत, सुद्रुत या दुर्वृत नहीं जानता, वह ब्रह्मनिष्ट योगी हैं। गृढ़ धर्म का पालन करता हुआ विद्रान योगी दूसरों से श्रद्धात चरित रहे। अन्धे के समान, जड़ के समान और मुक्त के समान पृथिवी में विचरण करें।

(१८) विशेष दूसरे पाद के सूत्र ३०, ३१, ३२, ४६, ४७, ४९, ५०, ५१ के वि०

वि० तथा वि० व० में देखें।

(१९) सं ५ भें बतलाए हुए दृश्य ध्यान की निचली प्रकाश रहित श्रवस्था में ही सामने श्राते हैं और श्रधिकतर अपना कोई वास्तविक श्रस्तित्व नहीं रखते हैं। मन की एकामता में श्रपने ही पिछले संस्कार वृत्तिरूप से उदय हो जाते हैं। निर्भय होकर उनको द्रष्टा वनकर देखता रहे श्रीर यदि कोई अभ्यासी श्रपने पिछले संस्कारवश इनको वास्तविक रूप से ही श्रनुभव करे श्रीर उनसे श्रपना श्रीनृष्ट समक्त कर उनको हटाना चाह तो संकल्प मात्र से ही श्रथवा अभ्या या गायत्री के जाप से तुरन्त ही श्रदश्य हो जाएंगे।

(२०) श्रीर वे जो ज्योतिर्मय श्रद्भुत दिन्य प्रकाश के साथ सामने आते हैं उनमें भी श्रासक्त न हो। केवल द्रश रूप से देखता रहे। वे भी श्राधकतर श्रपने ही सालिक संस्कार होते हैं जो चित्त की प्रकाशमय श्रवन्था में वृत्ति रूप से उदय होते हैं तथा महालोक तक जो सालिक संसार है वह भी चित्त की वृत्तिरूप से ही द्रश के सामने आता है। सम्प्रज्ञात समाधि की यह प्रकाशमय श्रवन्था उस सवीज मुक्ति का श्रतुभव कराती है जिसका वर्णन १८ सुत्र के विशेष वक्तव्य में किया गया है।

(२१) सं०१५ में बतला खाए हैं कि योग की शक्तियों को सांसारिक व्यवहार की बातों में प्रयोग करना श्राहितकर है। इस सम्बन्ध में एक साधक ने जो अपनी प्रारम्भिक अबस्था का अनुभव बतलाया है उसको श्रम्य साधकों के हितार्थ समम्प्रते हैं। इस अध्यासी ने बतलाया कि बड़े तप श्रीर साधन के प्रधान जब उसको किसी एक श्रासम से का स्वास घंटे बैठने का अध्यास हो गया और प्रामा भी किसी विशेष स्थान पर उतनी देर तक स्थिर होने लगे तब गुरु कृपा और ईश्वर अनुप्रह से एक गत दो बजे के समय कुराडलिनी जागृत हुई। उस दिन से लगभग दो बजे रात के चाहे वह जागता हो, सोता हो, बैठा हो या भजन कर रहा हो स्वयमेव विचित्र संसनाहट के शब्दों के साथ उसके शरीर के सारे स्थल प्राण सुषुम्ना नाड़ी में प्रवेश कर जाते और इस स्थल शरीर से परे होकर सूक्ष्म जगत् के नाना प्रकार के अनुभवों को वह प्रहण करने लगता। कुछ दिनों तक इसी प्रकार से कार्य्यक्रम चलता रहा । उसने पाश्चात्य (Spiritulism) स्प्रिरिच्यलिजम की बातों में सन रखा था कि सब मतक आत्माओं से बातचीत हो सकती है ( वास्तव में यह बात ठीक नहीं है इसको साधनपाद सन्न ३२ के विशेष वत्तव्य में सम्मोहन शक्ति के प्रकरण में सममाया जावेगा ) उसका एक सम्बन्धी जिसके प्रति उस का मोह था कछ समय पर्व मर चका था। एक दिन उसने संकल्प किया कि आज रात अपने निश्चित समय पर उसको देखेंगे कि वह कहाँ है। ठीक रात के २ बजे के पश्चात जब सक्ष्म जगत के अनुभव का कार्य्य आरम्भ हन्ना तो उसके समज्ञ एक गर्भ आया । पछने पर अपमान और घुणा के माथ बतलाया गया कि यह वह व्यक्ति है जिसको तम देखना चाहते हो । इस गर्भ रूप में स्राप्त घर श्रीर श्रमक क्यान में है। यह सब बातें कई माम के प्रशास तीक निकर्ली, किन्त बसी दिन से बस साधक को वह कार्य्य वन्त हो गया श्रीर दो वर्ष तक कई प्रशित रोगों में प्रस्त रहा. जिनके कारण श्रभ्यास पर बैठना श्रमसभव हो गया । श्रन्त में रान पर गाएठ बाले फोड़े निकलना श्रारम्भ हए । जब पांचवा फोड़ा निकल रहा था तब एक दिन उसको अपनी इस अधोगति की अवस्था पर अत्यन्न शोक और द:ख हुआ उस रात दोनों हाथों को नीचे की स्पोर सीधा करके दीवार का सहारा लेकर यह निश्चय कर लिया कि पिछली अवस्था को प्राप्त किये विना न उठेगा। अधिक समय बीतने के प्रधान उस अवस्था में प्रकाश के साथ एक एक श्रावाज श्राई 'कल श्राएंगे' उसने उत्तर दिया नहीं श्राज ही श्राना पड़ेगा। थोडी देर के पश्चात उस प्रकाश में एक श्रीर अत्यन्त दिव्य प्रकाश के साथ एक विशाल दिव्य प्रकाशमय त्राकृति उसके समज त्राई उस समय की सारी बातें वह साधक वतलाना नहीं चाहता. किन्त उस सारी रात तथा उसके पश्चात कई दिन तक सरीले मनोर जक वेदों के मनत्र सनाई देने रहे । उस दिन से उसका कार्य्य फिर पूर्ववन आरम्भ हो गया, किन्त यह उससे कछ विचित्र रूप का था इसमें पिछली जैसी मनोरशकता और श्राकर्पण तो न था. किन्तु उससे श्रधिक श्राध्यात्मिकता की श्रोर ले जाने वाला था। सम्भव है कि पिछले अनुभवों की सुक्ष्मता को अधिक समय तक सहन करने योग्य उसका स्थल शरीर नहीं और उसको कुछ विशेष भोगों का भोगना और विशेष कार्यों का करना हो ।

ईश्वर की कोर से जो कुछ भी होता है वह मनुष्य के कल्मायार्थ ही होता है, किन्सु हमारा । उद्देश्य केवल इतना यता देना है कि इन शक्तियों का सांसारिक कार्यों में प्रयोग न करना चाहियें.।

अपने अनुभवों को दूसरों पर जाहिर करने में जहाँ अपनी इन शक्तियों का हास होना तथा अभिमान और अहंकार का हाना है वहाँ दूसरों के लिये भी आहितकर है। योग की रहस्यपूर्ण वातों को साधारण लोग सकसने में असमधे होते हैं। परिमाण रूप कुछ अन्ध विश्वासी वन कर धोका खात हैं और कुछ पाखरण्ड रच कर सीधे सबे लोगों को घोका देते हैं। परस्पर भी एक दूसरे को अनुभव बताने में राग द्वेष असन्तोष और अभिमान की गृत्तियां उदय होकर साधना में विश्वकारी होती हैं।

संगति-- अन चित्त स्थिति का दूसरा उपाय बतलाते हैं:---

विषयवती वा महत्तिकत्वना मनसः स्थितिनिवन्धनी ॥ ३४ ॥

शब्दार्थ — विषयवती = (गन्ध, रस, रूप, स्पर्श शब्द), विषयोवाती । वा = व्यथवा। प्रवृत्ति: = प्रवृत्ति । उत्पन्ना = उत्पन्न हुई । मनसः = मनकी । स्थिति-निबन्धनी = स्थिति को बांधने वाली होती है ।

अन्ययार्थ — प्रथवा (गंध, रस, रूप, स्पर्श, शब्द) विषयों वाली प्रवृत्ति उत्पन्न

हुई मन की स्थिति को बांधने वाली होती है।

व्याख्या—नासिका के ऋप-भाग में संयम की दृढ़ता से जो दिव्य गंध का सातात्कार

होता है, उसको गंध प्रवृति तथा गंध-संवित् कहत हैं।

जिह्ना के अप्र-भाग में संयम की स्थिरता से जो दिव्य रस का साजात्कार होता है, उसे रस प्रवृत्ति तथा रस संवित् कहते हैं।

तालुं में संयम की स्थिति में जो दिव्य रूप का साज्ञास्कार होता है उसको रूप प्रवृत्ति

श्रीर रूप संवित् कहते हैं।

जिह्ना के मध्य भाग में संयम करने से जो दिन्य स्पर्श का साजास्कार होता है उसका नाम स्पर्श-प्रवृत्ति श्रीर स्पर्श-संवित् है।

जिह्ना के मूल में रंयम की दृढ़ता से जो दिव्य शब्द का साजातकार होता है उसको शब्द

प्रवृत्ति श्रीर शब्द संवित् कहतं हैं।

इस प्रकार ये प्रवृत्तियें उत्पन्न हुई चित्त की स्थिति को बाँधती हैं। संशय को नाश करती हैं। समाधि प्रज्ञा की उत्पत्ति में द्वार रूप होती हैं। चन्द्र-सूर्य, नत्तन्न, मिण-प्रदीप, रक्र-प्रभादि में चित्त के संयम से जो इनका साज्ञात्कार होता है वह भी विषयवती प्रवृत्ति

ही जाननी चाहिए।

आध्यकार लिखते हैं कि यदापि इ। स्व श्रुत्यमान श्रीर श्राचार्य के उपदेश से सम्यक् जाना हुआ अर्थ यथार्थ ही होता है क्योंकि शास श्रीर श्राचार्य यथार्थ श्रथं के प्रतिपादन में समर्थ होते हैं तथापि शास्त्रों और श्राचार्यों से उपदेश किए हुए पदार्थों में जब तक किसी एक स्कूम पदार्थ का साचारकार नहीं होता, तब तक कैवल्य-उपन्त स्कूम और स्कूम-तम पदार्थों में दढ़ विश्वास नहीं होता। इसलिये शास्त्र श्रुत्यमान और आचार्थ के उपदेश में दढ़ विश्वास करने के लिये किसी एक स्कूम व्यवहित श्रथवा विश्वष्ठष्ट पदार्थ का साचारकार संवस की दढ़ता के लिये श्रवद्य करना चाहिए।

जब शास्त्रादि उपदिष्ट ऋथे का एक देश में जिज्ञासु को प्रत्यन्त हो जाता है तब कैवस्य पर्यन्त जितने सूक्ष्म विषय हैं उन सबको उसका श्रद्धा-पूर्वक दढ़ विश्वास हो जाता है। इसी-लिए इन विषयवती प्रवृत्तियों का निरूपण् किया गया है जिनका शीघ्र सान्नास्कार होजाता है।

इन प्रवृत्तियों में से किसी एक प्रवृत्ति के लाभ से उस शाम्त्रोक्त ऋथे में वशीकारिता (स्वाधीनता) के होने से उस शास्त्रोक्त ऋथे के प्रत्यन्न करने में पुरुष की सहज ही शक्ति हो जाती है और शास्त्रोक्त ऋथे में श्रद्धा की ऋधिकता से श्रद्धा, वीथे, स्मृति और समाधि का लाभ भी योगी को निर्विष्त हो जाता है।

श्रत: विश्वास श्रौर श्रद्धा के लिये, तथा चित्त की स्थिति के लिये पहिले इन विषयवती प्रवृत्तियों में से किसी एक का सम्पादन करना चाहिये।

विद्योप विचार—सूत्र ३५:—सूत्र की व्याख्या में, गंध विषय का स्थान नासिका का श्रमभाग, रसना विषय का जिह्ना का श्रम-भाग; रुप विषय का तालु, स्पर्श विषय का जिह्ना का मध्य भाग, श्रीर शब्द विषय का जिह्ना का मृल स्थान वतलाया है।

वितकितुगत सम्प्रकात—इन स्थानों पर यदि स्थूल प्राह्य विषयों का श्रर्थात् किसी विशेष गंध, रस, रूप, स्पर्श, श्रथवा शन्द का ध्यान किया जावे तो जब पूरी एकाप्रता होने पर उसका साज्ञातकार होने लगे तब वह वितर्कानुगत सम्प्रज्ञात समाधि होगी।

विचारानुगत सम्प्रक्षात—यदि वहाँ न कक कर एकामता को श्रीर श्रधिक बढ़ाया जावे श्रथवा इनके सूक्ष्म विषय तन्माताश्रों तक का सालात्कार होने लगे तब वह विचारानुगत सम्प्रकात समाधि कहलाएगी ।

आनन्दानुगत सम्प्रकात—यदि उसमें भी राग को छोड़कर ध्यान को घन्तसुँख किया जावे तो अहंकार का लावात्कार होने लगेगा। यह अहंकार गंघ आदि विषय जैसी कोई शाह्य वस्तु नहीं है, न इसका इस प्रकार जैसा सावात्कार होता है। इसमें एक विचित्र आनन्द के साथ बाहर के सारे व्यवहारों से भूली जैसी श्रवस्था होती है किन्तु यह भूला-पन स्वप्न अथवा सुपुप्ति जैसा नहीं होता। इसमें अहं-वृत्ति से श्रहंकार का साचात्कार होता है। यही श्रहंकार है, और इस समाधि का नाम श्रानन्दानुगत सम्प्रज्ञात-समाधि होगा।

अस्मितानुगत सम्प्रहात—यदि श्रनन्दानुगत में श्रासक्त श्रीर लगाव को छोड़कर ध्यान को श्रीर श्रन्दर की श्रोर वढ़ाया जावे तो श्रीसिता (पुरुष से प्रांतिबिस्थित चित्त सत्व) का साश्चात्कार होने लगता है; इसमें भी चित्त का किसी प्राह्म विषय जैसा साञ्चात्कार नहीं होता। इसकी पृथक श्रवस्था का ही हुछ वर्णन हो सकता है। श्रान्तम श्रवस्था का यथार्थ रूप शब्दों में नहीं श्रासकता। इसमें श्रहंकार द्वारा श्रात्मतत्त्व को श्रहं-भाव से पृतीति कराने वाली 'श्रहंबुत्ति' नहीं रहतीं। कर्तृत्व, भोत्तत्व, ममता, देश, दिशा, काल श्रादि से भिन्न श्रात्मतत्त्व की प्रतीति होती है। बीच-शीच में ध्यान के शिथिल होने पर जब कोई श्रहंबार वाली युक्ति श्राकर श्रपने कर्तृत्व, भोक्तृत्व और ममता की सीमा से परिच्छिन श्रवस्था की स्पृति कराती है तो उस दशा में बढ़ा श्राश्चर्य होता है। इसकी उबतम श्रवस्था

विवेक ख्याति है जिसमें चित्त से भिन्न आत्मा का साज्ञात्कार होता है। किन्तु यह चित्त द्वारा आत्म-साज्ञात्कार वास्तविक नहीं है।

इसमें भी राग कौर आसक्ति के छूटने पर और अन्दर की त्रोर घुसने पर (पर-वैराग्य द्वारा) जब यह बृत्ति भी न रहे तब सब बृत्तियों के निरोध होने पर स्वरूपाविश्वित होती है। किन्तु यह सब बातें एक-साथ अथवा सुगमता और शीव्रता से आने वाली नहीं हैं। दीर्घ काल तक निरन्तर सत्कार से अभ्यास करते हुए और क्रम-क्रम से ्र्मियों को विजय करते हुए धैर्य के साथ उन्नति करने रहना चाहिये।

श्राधिकारी पाठकों की जानकारी के लिये यह भी बता देना श्रावश्यक है कि सम्प्रज्ञात की सिद्धि के लिये श्रुकुटि (आज्ञा चक्र) श्रीर श्रसम्प्रज्ञात-समाधि की सिद्धि के लिये श्रुकुटि (आज्ञा चक्र) श्रीर श्रसम्प्रज्ञात-समाधि की सिद्धि के लिये अग्ररम्भ में श्रम्दर से इन स्थानों का श्रमुमान द्वारा पता लगाना कठिन होता है। यहि रूपविषय का स्थान जो तालु है उसके समन्न श्रम्दर से ध्वान किया जावे तो ध्यान खयं श्रुकुटि (श्राज्ञाचक्र) तक पहुँच जाता है। इसी प्रकार जिल्लामूल (उपर का स्थान श्रथवा छोटी जिल्ला जो श्रम्दर-विषय का स्थान है, वहां से तालु की श्रोर उपर को ध्यान किया जावे तो ध्यान ब्रह्मरम्भ तक स्थां पहुँच जाता है। ध्यान के लिये तालु को श्रुकुटि का द्वार श्रीर जिल्लामूल श्रथवा छोटी जिल्ला को श्रक्मरम्भ का द्वार समक्षना चाहिय। कर्दी-कर्दी जिल्लामूल से उपर तालुमूल को एक ललनाचक का स्थान बतलाया है।

संगति—चित्त-स्थिति का विशोका ज्योतिष्मती प्रयुत्ति तीसरा उपाय श्रगले सूत्र में बतलाते हैं:—

### विशोका वा ज्योतिष्मती ॥ ३६ ॥

हाब्दार्थ — विहोका = शोक-रहित । वा = श्रक्षवा । ज्योतिष्मती = प्रकाश वाली (प्रवृत्ति उत्पन्न हुई मन की स्थिति को बाँधने वाली होती हैं) ।

अन्वयार्थ—अथवा शोकरहित प्रकाशवाली प्रष्टुचि उत्पन्न हुई मन की स्थिति को बाँधने वाली होती है।

व्याख्या—सूत्र में 'उत्पन्ना मनसः स्थितिनिबन्धनी'—'उत्पन्न हुई मन की स्थिति को बाँधने वाली होती हैं'—इतना वाक्य शेष है, सो लगाना चाहिये। विशोका = सुखमय (सात्त्विक) श्रभ्यास से जिसका शोक (दुःख) श्रर्थान् रजोगुण का परिणाम दूर हो गया है। ज्योतिः = सात्त्विक प्रकाश। ज्योतिष्मती प्रवृत्ति = सात्त्विक प्रकाश जिसमें श्रधिक वा श्रेष्ट हो, वह प्रवृत्ति ज्योतिष्मती कहलाती है।

जिस प्रकार पूर्वोक्त विषयवती प्रवृत्ति उत्पन्न हुई मन को स्थिर कर देती है वैसे ही 'विशोका ज्योतिष्मती' संज्ञक प्रवृत्ति भी उत्पन्न होकर चित्त को स्थिर कर देती है।

जैसे विषयवती प्रवृत्ति के नासिका, अप्रभाग, जिह्ना अप्रभागादि पाँच विरोष स्थान हैं जहाँ मन को स्थिर किया जाता हैं; वैसे ही 'विशोका ज्योतिष्यती' प्रवृत्ति के भी सुपुम्ना नाड़ी में विद्यमान मणिपूरक, अनाहत, आज्ञा आदि सात पद्म अर्थान् चक्र (जिनकासूत्र चौंतीस के वि०व० में वर्णन कर दियागया है) विशेष स्थान हैं जहाँ चित्त को स्थिर करना होता है।

भाष्यकारों ने इन चक्रों में से हृदयकमल अर्थात् अनाहत-चक्र में मन को स्थिर करने का वर्णन इस प्रकार किया है:—

हृदय कमल में धारणा करने से (योगी को) जो बुद्धि संविद होती है—( बुद्धि सस्व भास्तर श्राकाश सदश है), उसमें स्थित की टदता से प्रशृत्ति-सूर्य, चन्द्र, मिण श्रीर प्रभा रूपाकार से विकल्पित होती है। इसी भांति श्रास्मिता में समापन्न चित्त निस्तरङ्ग समुद्र के सदश शान्त, श्रान्त श्रीर श्रास्मिता मात्र होता है, जिसमें कि यह कहा है "तमणुमात्र-मात्मानमनुविद्यास्मीत्येव तावत् संप्रतिजानीते" उस श्रणुमात्र श्रात्मा को जान कर श्रास्मि (हूँ) इतना ही जानता है। यह दो प्रकार की विशोका विषयवती, श्रीर श्रिस्मतामात्र प्रशृत्ति व्योतित्मती कहलाती है, जिससे योगी का चित्त स्थिर होता है।

भाव यह है कि नाभि में उत्पर हृदय-देश में जो हृदय-पद्म है यद्यपि वह मुख नीचे की खोर, निलका उपर की खोर होने से अधोमुख है तथापि प्रथम रेचक (जैसे प्रच्छार्दन सूत्र ३४) प्राणायाम के अभ्यास द्वारा वह ऊर्ध्यमुख श्रीर प्रफुक्षित किया जाता है। उस ऊर्ध्वमुख प्रकृतित पद्म के मध्य में 'ॐ' है, उसका 'श्रकार' सूर्यमण्डल श्रीर जामत स्थान है। उसके ऊपर 'उकार' चन्द्रमएडल और स्वप्न स्थान है। उसके ऊपर 'मकार' विद्वमार्डल श्रीर सुप्रि स्थान है । उसके ऊपर श्राकाश-स्वरूप ब्रह्मनाद तथा श्रार्टमात्र त्तरीय स्थान है। उस कमल की कर्णिकाश्रों में स्थित जो ऊध्वेमुखी सुबुन्ना नाईं। है उसको बद्धनाड़ी भी कहते हैं ( श्रथवा उसके बीच में उससे भी सूक्ष्म एक श्रीर नाड़ी है जो ब्रह्म-नाड़ी कहलाती है)। यह नाड़ी आन्तरिक सूर्यादि मगड़तों के बीच से होकर मुद्धी-पर्यंत चली गई है। इसलिये यह नाड़ी वाह्म सूर्यीद मण्डलों से भी सम्बद्ध है। यहां चित्त का निवास-स्थान है। जब योगी उसमें बुद्धि विषयक संयम करता है तत्र वह सात्विक ज्योति-खरूप श्राकाशन्तुल्य भासता हुआ चित्त कभी सूर्य, कभी चन्द्र, कभी नज्ञत्र, कभी मिणप्रभा आदि रूप की श्राकृति वाला भान होता है। फिर उस बुद्धि सत्त्व का साबातकार हो जाता है। यह ज्योतिस्वरूप बुद्धि सस्य का साजात्कार ज्योतिदमती प्रवृत्ति पद का वाच्य है। इसमें पर्वोक्त सर्यादि अनेक विषय रहते हैं, इसलिये यह भी विषयवती है और सत्त्वगुरा-प्रधान होने से यह वृत्ति रजोग्रण, तमोगुण सं रहित है। इसलिये विशोका कहलाती है।

इसी प्रकार श्रिमता में धारणा किया हुआ चित्त जब निस्तरङ्ग समुद्र के तुस्य शान्त श्रीर श्रनन्त होकर सत्त्व-ध्रधान हो जाता है तब उस चित्त की दशा को श्रक्षिता-मात्र श्योतिष्मती कहते हैं। इसी श्रस्मिता के विषय में पश्चशिखाचार्थ का निम्म-लिखित सूत्र है:—

तमणुमात्रमात्मानमजुनिद्यास्मीत्येवं तावस्सम्मजानीते ।

अर्थ— उस मणुमात्र मस्मिता का धारणा-पूर्वक अनुभव 'हूँ' इस प्रकार आनताहै। इन सब में से प्रथम निरूपित जो बुद्धि संवित् (बुद्धि साझात्कार-रूप प्रवृत्ति है इसका नाम विषयवती ज्योतिष्मती प्रवृत्ति है । श्रौर दूसरी जो श्रारमता-स्वरूप वित्त की प्रवृत्ति है वह श्रारमता-मात्र ज्योतिष्मती कहलाती है । विशोका इन दोनों का विशेषग्र है, क्योंकि शोक के कारग्र रजोगुग्ग से ये दोनों शून्य हैं।

इन दोनों प्रवृत्तियों के उत्पन्न होने से भी योगी का चित्त स्थिति पद की योग्यता

प्राप्त कर लेता है।

संगति-मन के स्थिर करने का अन्य चौथा उपाय बतलाते हैं :--

### वीतरागविषयं वा चित्तम् ॥३७॥

राष्ट्रार्थ वीतराग-विषयम् = राग-रहित यागियां के चित्त-विषयक संयम करने वाला। वा = श्रथवा। चित्तम् = चित्त − (मन की श्रियति को बॉधने वाला होता है)।

अन्वयार्थ—श्रथवा राग-रहित योगी गगा के चित्त विषयक संयम करने वाला (श्रालस्वन वाला ) चित्त मन की स्थिति को वाँघने वाला होता है ।

स्थालम्बन वाला ) चित्त मन का स्थित का वाथन वाला हाता है। स्थालमा भनसः स्थितिनवन्धिनी'—'मन की स्थिति को बाँधने वाला होता हैं'—

इतना मिलाने से सूत्र का अर्थ पूरा होता है । जिन महान् योगियों ने विषयों की श्रीभलाषा पूर्णतया छोड़ दी है, जिसके कारण

जन सहाम् था।या न विषय का आमलाचा पूर्णप्या छाड़ या है। जिसके कारण उनके चित्त से अविद्यादि क्लेशों के संस्कार मिट गए हैं उनके चित्त का ध्यान करने वाले चित्त में भी वैसे ही सात्त्विक संस्कार उत्पन्न होते हैं और वह सुगमता से एकाम हो जाता है।

सूत्र का यह भी द्यर्थ निकल सकता है कि साधक यदि क्रमशः विषय राग रहित द्यवस्था को प्राप्त करके पूर्ण वैराग्य की भूमि पर पहुँच जाय तो भी मन की स्थिति को बांधने में समर्थ हो जाता है।

संगति-चित्त की एकाप्रता का अन्य पांचवां उपाय अगले सूत्र में बतलाते हैं :--

#### खप्निनद्राज्ञानालम्बनं वा ॥३८॥

द्यार्थ्य--स्वप्र-निद्रा-ज्ञान-त्रालम्बनम् = स्वप्रज्ञान श्रौर निद्राज्ञान को श्रालम्बन करने वाला। वा = श्रथवा (चित्त मन की स्थिति को बोधने वाला होता है)

अन्वयार्थ—अथवा स्वप्रज्ञान और निद्राज्ञान को आश्रय करने वाला चित्रा मन की स्थिति को बांधने वाला होता है।

ब्याख्या —'थित्तं मनसः स्थितिनिबन्धनम्'—चित्तं मन की स्थिति को बांधने वाला हाता है'—इतना मिलाने से सूत्र का श्रर्थ पूरा होता है।

जामत श्रवस्था में चित्त में रजोगुण प्रधान होता है, इस कारण वृत्तियां बहिर्मुख होती हैं। स्वप्न में रजोगुण बना रहता है परन्तु तमोगुण से श्राच्छादित होता है, इस कारण वृत्तियां श्रन्तर्मुख हो जाती हैं। निद्रा में तमोगुण रजोगुण को प्रधान-रूप से पूर्णतया दवा लेता है, इस कारण उस समय केवल श्रभाव की प्रतीति कराने वाली वृत्ति रहती है। स्वप्न और निद्रा ज्ञान त्रालम्बन से यह त्र्याभागय है कि जिस भकार स्वप्न में तमोगुण के कारण वृत्तियां त्र्यन्तर्भुख होती हैं इसी प्रकार ध्यान की श्रवस्था में तम के स्थान पर
सत्त्वगुण से वृत्तियों को श्रन्तर्भुख करना चाहिये। और जिस प्रकार निद्रा में तमोगुण की
श्राधकता से त्रभाव की प्रतीति होती है उसी प्रकार सत्त्वगुण की प्रधानता से एकामता
उत्पन्न करनी चाहिये, जिससे वस्तु का यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो। इस प्रकार स्वप्न और निद्रा के
ज्ञान का त्रालम्बन करने (सहारा लेने) से मन स्थिर हो जाता है।

इस स्त्र के यह अर्थ भी निकल सकते हैं कि जिस प्रकार कभी-कभी मनुष्य अच्छे सारिवक और मनार जक स्वप्न के तथा गहरी सारिवक निद्रा के पश्चात् जागने पर भी कुछ समय तक यत्र-पूर्वक उसी श्रवस्था को बनाए रखता है, इसी प्रकार जामत श्रवस्था से भूले-जैसे होकर वृत्तियों को श्रम्तर्मुख करते रहने से चित्त एकाम हो जाता है।

टिप्पणी—सूत्र ३८—विज्ञानिभिधु ने सूत्र की व्याख्या निम्न १कार की है। स्वप्न ह्रप जो ज्ञान उस श्रालम्बन वाला चित्त श्रामंत्र १९६ ज्ञान में स्वप्न दृष्टि वाला चित्त जैसा कि कहा है ''दीर्घम्वप्रसिमं विद्धि दीर्घवा चित्तविग्नमम्' इस प्रपंच को लम्बा स्वप्न जानो या लम्बा चित्त का श्रम समम्भो" यह दृष्टि कामदुषस्वादि गुणों से वाणी में घेतु दृष्टि के समान है। च्रणभङ्गर श्रादि गुणों से जाग्रत ज्ञान में दृष्टि रूप है यह भी वैराग्य द्वारा चित्त की स्थिरता की कारण है यह श्राह्य है। निद्रा रूप ज्ञान ही है श्रालम्बन जिसका वह निद्रा ह्यान श्रालम्बन चित्त स्थिर हो जाता है। विस्मृत रूप सब जीवों में सुपुन्न दृष्टि वाला चित्त स्थिर हो जाता है। जैसा कि कहा है—

ब्रह्माधं स्थानरान्तं च प्रमुप्तं यस्य मायया । तस्य विष्णोः प्रसारेन यदि कश्चित प्रमुच्यते ॥ चराचरं लय इव प्रमुप्तभिष्ठ पश्यताम् । किं मृषा व्यवहारेषु न विरक्तं भवेन्यनः ॥

ब्रह्मा से लेकर स्थावर पर्यन्त जिसकी माया से प्रसुप्त है उस विष्णु की कृपा से ही कोई मुक्त होता है। यहां इस चराचर को लय की भांति प्रसुप्त देखने वाले पुरुष का मन मिथ्या ब्यवकार में विरक्त क्यों न हो अर्थात् अवश्य हो जाता है।

संगति मनुष्यों की रुचियाँ भिन्न २ होने से जिस वस्तु में जिसकी अधिक रुचि होने, उसी का वह ध्यान करें — अगले सूत्र में यह बतलाकर प्रवृत्ति के प्रकरण को समाप्त करते हैं।

#### यथाभिमतध्यानाद्वा। ३६ ॥

अर्थ—यथा-स्रभिमत-ध्यानात् - जिसको जो स्रभिमत हो उसके ध्यान से (मन की स्थिति बंध जाती है)। वा = स्थयन।

अन्वयार्थ—ऋथवा जो जिसको श्रभिमत (इट) हो, उसके ध्यांन से मनकी स्थिति बंध जाती है। ब्याख्या—मनुष्यों की भिन्न-भिन्न रुचियाँ होती हैं, इस कारण जिसकी जिसमें शास्त्रीय मर्यादानुसार सात्त्विक श्रद्धा हो, उसमें ध्यान लगाने से चित्त एकाप्र हो जाता है।

इस प्रकार जब चित्त में एकामता की योग्यता प्राप्त हो जाने तो उसको जहाँ चाहें लगा सकते हैं ॥ ३९ ॥

संगति — चित्त के एकाम करने के उपाय बतला कर अगले सूत्र में उनका फल बतलाते हैं।

#### परमाग्रपरममहस्वान्ताऽस्यं वशीकारः ॥४०॥

अर्थ— परमाणु-परम-महत्त्व-श्चन्तः = परमाणु ( सबसे बद्द कर सूक्ष्म ), श्रौर परम-महत्त्व ( सबसे बद्दकर महान् ), पदार्थों पर्यन्त । श्वस्य = पूर्वोक्त उपार्थों से श्वित हुए चित्त का । वरीकारः ⇒बदीकार हो जाता है ।

अन्वयार्थ-पूर्वोक्त उपायों से स्थित हुए चित्त का सुक्ष्म पदार्थों में परमाणु पर्यन्त, स्रोर महान पदार्थों में परम-महान ( श्राकाश ) पर्यन्त वशीकार हो जाता है।

व्याख्या—जब ऊपर बतलाए हुए उपायों से चित्त में एकाम होने की योग्यता प्राप्त हो जाती है, तब वह पूर्णत्या वश में हो जाता है और छोटे-से-छोटे तथा बड़े-से-बड़े विषय में बिना रुकावट के लगाया जा सकता है। फिर अन्य किसी उपाय की आवश्यकता नहीं रहती। सूक्ष्म विषयों की अवधि परमाणु है और बृहत् विषयों की अवधि आकाश है। जब इन दोनों में चित्त क्षित हो जाता है तब क्षिरता चित्त के वशी-्त हो जाती है अर्थात् इच्छानुसार चित्त को क्थिर किया जा सकता है। इस प्रकार दोनों कोटियों में जाते हुए चित्त का जो रुकावट का न होना है वह चित्त का परम वशीकार कहलाता है। इस वशीकार से परिपूर्ण हुआ योगी का चित्त पुनः किसी अन्य अभ्यास-साध्य-स्थित-उपाय की अपेना नहीं करता ॥४०॥

संगति—इस प्रकार इन उपायों द्वारा संस्कृत हुये चित्त की किस स्वरूप वाली, किस विषय वाली और कैसी समापत्ति होती है ?—यह बतलाते हैं:—

#### चीणहत्तेरभिजातस्येव मणेग्रहीतग्रहणग्राह्येषु तत्स्थतदंजनता समापत्तिः ॥४१॥

श्चर्य — चींग्-मृत्तेः = जिसकी राजस् तामस् वृत्तियां चीग् हो गई हैं ( ऐसे स्वच्छ चित्त की )। श्रभिजातस्य-मग्रेः इव = उत्तम जाति (श्वति-निर्मल) स्फटिक मिग्रि के समान। महीनु = श्रस्मिता। मह्ग् = इन्द्रिय। माह्येषु = स्थूल भृतादि पदार्थ तथा तन्मात्रा तक सुक्ष्म विषयों में। तत्थ्य = एकाम स्थित होकर। तदंजनता = उन्हीं के स्वरूप को प्राप्त होजाना। समापत्तिः = समापत्ति (तदाकार होना) है।

श्रम्बयार्थ—राजस् नामस् वृत्ति रहित स्वन्छ चित्त की उत्तम जातीय (श्राति-निर्माल) मिण के समान महीता (श्रासिता), महण (इन्द्रियें), प्राद्य (स्थूल तथा सुक्ष्म विषयों) में स्थित होकर उनके तन्मय हो जाना (उनके स्वरूप को श्राप्त हो जाना) समापत्ति (तद्रप होना) है।

ब्याक्या—यहाँ ऊपर बतलाए हुये उपायों से खच्छ हुए चित्त की उपमा अति-१७ १२९ निर्मल स्कटिक अर्थान् विक्षेर से दी गई है। जिस प्रकार अति-निर्मल स्कटिक के सामने जैसी वस्तु नीली, पीली, अथवा लाल वर्ण की रखी जावे तो वह वैसा ही प्रतीत होता है इसी प्रकार चित्त की जब सब प्रकार की राजम् तामस् वृक्तियें चीण हो जाती हैं तब वह सत्त्व के प्रकाश और सात्त्विकता के बढ़ने से इतना स्वच्छ हो जाता है कि उसको जिस वस्तु में लगावें उसके तदाकार होकर उसको साचान् करा देता है, चाहे वह प्राध्य अर्थान् स्थूल अथवा सूक्ष्म विषय हो, चाहे प्रहण अर्थान् इन्द्रियें और अहंकार और चाहे प्रहानु अर्थान् अस्मिता हो।

यह वस्तु का साचान् कराना इस प्रकार होता है कि वह उस वस्तु के स्वरूप को धारण कर लेता है। चित्त के इस प्रकार तदाकार (वस्तु-श्राकार) हो जाने का नाम समापत्ति श्रर्थान् सम्प्रज्ञात-समाधि है।

यद्यपि अनुष्ठान के कम से माह्य, प्रह्मण, प्रहील होना चाहिये था तथापि ध्येय की श्रीर समाधि की उन्क्रप्टता-अपकृष्टता वतलाने के अभिशाय से प्रहील, प्रह्मण, प्राह्म; इस कम से सूत्र में इसको वतलाया गया है।

संगति-अब इस समापत्ति के चार भेद दिखलाते हैं:-

### तत्र शब्दार्थक्कानविकल्पैः संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः ॥ ४२ ॥

शब्दार्थ – तत्र = उन समापत्तियों में से। शब्द-श्रर्थ-झान-विकरपैः = शब्द, श्रर्थ, श्रीर झान के विकरपों से (भेदों से)। संकीर्णा = मिली हुई। सवितर्की-समापत्तिः = सवितर्क समापत्ति है।

अन्वयार्थ—इन समापत्तियों में से शब्द, अर्थ और ज्ञान विकल्पों (भेदों) से मिली हुई (अर्थात् इन तीनों भिन्न-भिन्न पदार्थों का अभेद रूप से जिसमें भान होता है) सवितर्क समापत्ति होती है।

ब्याख्या—शब्द जो कर्णेन्द्रिय से महण किया जासके, अथवा अर्थों के विशेष योजना-कप हो; जैसे शब्द भौ'।

म्रर्थ: जाति श्रादि जैसे 'गौ'—चार पाद, दो सींग, सास्ना म्रौर पुच्छ वाला पठा-विशेष।

ज्ञान : इन शब्द और अर्थ दोनों का प्रकाश करने वाली सत्त्वप्रधान बुद्धि बृत्ति जो शब्द 'गौ' और उसके अर्थ 'गौ' को मिलाकर बतलाती है कि जो 'गौ' शब्द है उसी का यह 'गौ' पशु-विशेष अर्थ है।

ये तीनों भिन्न हैं, परन्तु निरन्तर अभ्यास के कारण मिले हुए प्रतीत होते हैं। जब 'गी' में चित्त को एकाप्र किया जावे तब समाधिस्थ चित्त में 'गी' अर्थ 'गी' शब्द बीर 'गी' ज्ञान, के भेदों से वह मिला हुआ भासे अर्थात् जब इन तीनों में तदाकार रहे तब उस समापित को सवितर्क समापित कहेंगे। इसी को सविकल्प भी कहते हैं, क्योंकि इसमें शब्द, अर्थ और ज्ञान, इन तीनों का विकल्प बना रहता है। जब शब्द

न्नौर ज्ञान का विकरूप (भेद) जाता रहे न्नौर केवल 'गौ' न्नर्थ ही चित्त में भासता रहे तब वह निर्वितक ( वितर्क-रहित ) समापत्ति कहलाती है।

इसको वितार-रूप से यों समभाना चाहिये कि 'गौ' ऐसा कहने से 'गौ-अर्थ', 'गौ-शब्द' और 'गौ-झान' तीनों अभिन्न भान होते हैं। इनमें यद्यपि उदात्त, अनुदात्त आदि धर्मवाला 'गौ' शब्द भिन्न है, 'गौ' शब्द का अर्थ सास्ता, श्रृङ्ग, पुच्छ आदि धर्म वाला पशु-विशेष भिन्न है और 'गौ' शब्द से जो ज्ञान होता है वह प्रकाश आदि धर्म वाला ज्ञान भी भिन्न है। इसी प्रकार घट-पट आदि शब्द, अर्थ और ज्ञान भिन्न-भिन्न ही होते हैं तथापि शब्द, अर्थ और ज्ञान भिन्न-भिन्न ही होते हैं तथापि शब्द, अर्थ और ज्ञान का अभेद-सा भान होता है। इसलिए असत्य, अभेद-विषयक होने से यह भान विकल्प-रूप ही है। (१।९)

जैसे कि 'गी' यह शब्द है, यह एक विकल्प है। यह विकल्प 'गी' इस ऋंश से गृहीत हुए ऋथे का और क्षान का शब्द से ऋभेद-विषयक है। इसी प्रकार 'गी' यह ऋथे हैं; यह दूसरा विकल्प है। ऐसे ही 'गी' यह झान है; यह तीसरा त्रिकल्प है। यह विकल्प 'गी' इस ऋंश से गृहीत हुए शब्द का और ऋथे का झान से ऋभेद-विषयक है।

भाव यह है कि शब्द, अर्थ और ज्ञान; ये तीनों परस्पर भिन्न-भिन्न हैं, परन्तु शब्द-सं<sup>वे</sup>त की स्मृति से एक के ज्ञान होने से दूसरे दोनों का भी साथ ही भान होता है। इससे शब्द-ज्ञान-पूर्वक—इस शब्द, अर्थ, ज्ञान के असत्य अभेद-विषयक होने से यह ज्ञान विकल्परूप है।

इसलिये संकेत-स्मृति-पूर्वक स्थूलभूत ऋर्थ वा भौतिक पदार्थ में समाहित योगी के जो झब्द, ऋर्थ और झान के विकल्प से मिश्रित समाधि होती है वह सवितके समापत्ति है।

श्रीर जब शब्द-संकेत की स्मृति के परित्याग-पूर्वक कार्यरूप श्रागम श्रीर श्रमुमान-रूप विकल्प से रहित, जिस समाधि-श्रवत्था में स्थूलभूत वा भौतिक रूप श्रथमात्र काही भान होता है वह निर्वितके समापत्ति कहलाती है।

संकेत-स्मृति-पूर्वक सवितर्क-समाधि श्रवस्था में जो शब्द से श्रीर ज्ञान से भिश्रित स्थूलभूत श्रथवा भौतिक पदार्थ का प्रत्यच ज्ञान होता है उसको विकल्प होने से श्रप्रत्यच्च ही कहना चाहिये, क्योंकि शन्द-संकेत की स्मृतिपूर्वक जो ज्ञान होता है वह विकल्परूप ही होता है।

संकेत-स्पृति के परित्याग-पूर्वक निवितकं समापत्ति अवस्था में शब्द से और ज्ञान से रहित जो अर्थमात्र का प्रत्यत्त होता है उसको पर-प्रत्यत्त कहते हैं। वह पर-प्रत्यत्त आगम ज्ञान का और अनुमान-ज्ञान का बीज है, क्योंकि इस पर-प्रत्यत्त वे बल से ही योगीजन उपदेश करते हैं और उपदिष्ट अर्थ का अनुमान द्वारा निश्चय कराते हैं। जैसे महिष किपल, भगवान् पतः जालि, याज्ञवल्क्य आदि योगीश्वरों ने उसी पर-प्रत्यत्त के बल से शब्द संकेत के बोधन द्वारा शास्त्र-स्पृति आदि रूप प्रथम उपदेश किया था। इसलिये महिष किपल आदिक योगी-जनों का वह पर-प्रत्यत्त संकेत बोधन द्वारा आगमज्ञान का और अनुमान-ज्ञान का कारण है।

श्रर्थोत् उस पर-प्रत्यत्त से श्रागम श्रीर श्रतुमान-ज्ञान उत्पन्न होतं हैं। श्रागम श्रीर श्रतुमान-ज्ञान के प्रधात् पर-प्रत्यत्त नहीं होता, किन्तु उसके श्राप्रित श्रागम श्रीर श्रतुमान होता है। इसलिए योगी को निर्वितर्क-समाधि से उत्पन्न हुआ पर-प्रत्यन्न झान दूसरे प्रमार्गों से असम्बद्ध होता है।

संगति—इस निर्वितर्क समापत्ति का लक्ष्य श्रगले सूत्र में बतलाते हैं:— स्प्रतिपरिशद्धी स्वरूपश्रन्येवार्थमात्रनिर्भासा निर्वितर्का ॥ ४३ ॥

शब्दार्थ—स्मृति-परिशुद्धी = स्मृति के शुद्ध हो जाने पर ( अथोन् आगम, अनुमान, झान के कारणीभूत शब्द-संकेत-स्मरण के निवृत्त होने से )। स्वरूप-शृत्या-इव = स्वरूप से शृत्य-जैसी ( अथान् अपने महण् आकार ज्ञानात्मक रूप से रहित चित्तवृत्ति )। अथमात्र-निर्भासा = अथमात्र से भासने वाली ( अथोन् केवल माह्य-रूप अर्थमात्र को ही प्रकाश करने वाली )। निवितको = निवितक समापत्ति है।

अन्वयार्थ—स्मृति के शुद्ध हो जाने पर (, श्रधोत् श्रागम-श्रनुमान के कारणीभूत शब्द-संकेत-स्मरण् के निवृत्त होने से ) श्रधेमात्र से भासने वाली श्रपने ( प्रह्णाकार ज्ञानात्मक ) रूप से रहित ( चिरावृत्ति ) निर्वितके समापिता है ।

व्याख्या—'खरूपरुत्या इव' में 'इव' राष्ट्र यह बतलाता है कि चित्त अपने महर्गा-समक खरूप से नितान्त शून्य नहीं हो जाता है, क्योंकि ऐसा होने पर अपने प्राह्म अर्थ के खरूप की धारणा नहीं कर सकता। वह अर्थ के प्राह्ममात्र खरूप में इतना तदाकार हो जाता है कि अपने प्रहणासमक खरूप से शन्य-जैसा प्रतीत होता है।

सवितके समापित में चित्त में शब्द, अर्थ और ज्ञान; तीनों भासते रहते हैं। अर्थात् चित्त इन तीनों में तदाकार रहता है। जितनी एकामता बढ़ती जाती है उतनी ही बाह्यवृति अन्तर्भुख होती जाती है। जब एकामता इतनी सीमा तक पहुँच जावे कि शब्द और उस शब्द के अर्थ के सम्बन्ध से जो ज्ञान उत्पन्न होता है; इन दोनों की स्पृति भी न रहे और चित्त अपने प्रहिणात्मक स्वरूप से शृत्य-जैसा होकर उस बाह्य वस्तु के, जिसमें वह लगाया गया है, शब्द और ज्ञान से निस्तर हुए केवल अपने निजी अर्थमात्र स्वरूप को साचात् करावे अर्थात् शब्द आर ज्ञान को बोदकर केवल अर्थ-वस्तु के तदाकार हो जावे तो उस समापित्त को निवितक समापात्त कहते हैं। इसी का निर्विकल्प भी नाम है, क्योंकि इसमें शब्द और ज्ञान का विकल्प नहीं रहता।

विशेष विचार - सूत्र ४३ — सवितर्क समा ।ति से निर्वितर्क समापत्ति में भेद बोधक जो 'अधेमात्र निर्भासा' पद है उसके अर्थ को यो समफता चाहिये कि जैसे सवितर्क समापत्ति में प्राक्षण्येय पदार्थ का बाचक शब्द, और प्राह्मण्येय पदार्थ का ब्रान; ये तीनों विषय पदार्थ का ब्रान; ये तीनों विषय पित्र में नहीं रहते विषय चित्र में नहीं रहते हैं, क्योंकि इस दशा में केवल प्राह्म (ध्येय) वस्तु-विषयक ही चित्र रिशर रहता है, शब्द और ह्यानिवयक नहीं रहता। इसलिये इसको 'अधेमात्र निभासा' कहते हैं, क्योंकि इस समापित्त में शब्द, अर्थ, ह्यान-रूप (त्रिपुटि-रूप) विकल्प का भान न होकर केवल अर्थोकार से ही चित्र विद्याना रहता है।

यद्यपि इस अवस्था में महर्गाकार झानात्मक िन्त्रशृत्ति भी रहती है, परन्तु वह अपने

रूप से भान नहीं होती है किन्तु ध्येयरूप ही हो जाती है; इसलिये 'स्वरूपशून्या इव' में यह 'इव' पद दिया है।

शब्द और झान भान न होकर केवल अथे का ही भान क्यों होता है ? इसमें हेतु दिखलाने के लिये 'स्मृति परिशुद्धी' यह पद प्रयोग किया है, अर्थान् यहि विकल्पात्मक आगम-अनुमान झान के कारणीभूत शब्द-संकेत का स्मरण इममें रहता तो शब्द और झान का भी भान होता। परन्तु वह स्मरण इस दशा में नहीं रहता; क्योंकि उसकी इस दशा में परिशुद्धि ( निवृत्ति ) होगई है। इसलिये शब्द और झान का भान न होकर केवल स्थूल 'गौ' 'घटादि' पदार्थों के सकरूप का ही भान होता है, अन्य का नहीं।

संगति—इस प्रकार स्थूलभूत तथा भौतिक पदार्थ-विषयक प्राद्य समापत्ति के सवितर्क निवितर्क-रूप दो भेद निरूपण करके अगले सूत्र में सूक्ष्म पदार्थ विषयक समापत्ति

के सविचार-निर्विचार दो भेद निरूपण करते हैं: -

### एतयैव सविचारा निर्विचारा च सूच्मविषया व्याख्याता ॥ ४४ ॥

शब्दार्थ — एतया-एव = इस सवितर्क निर्वितर्क समापत्ति ही के निरूपण से । सविचारा-निर्विचारा-च = सविचार श्रीर निर्विचार समापत्ति भी । सूक्ष्म-विषया = सूक्ष्म विषय में । न्याख्याता व्याख्यान की हुई समम्मनी चाहिये ।

अन्वयार्थ-इस सवितर्क और निर्वितर्क समापत्ति के निरूपण से हा सविचार श्रीर

निर्विचार समापत्तियाँ सूक्ष्म विषय में व्याख्यान की हुई सममानी चाहियें।

व्याख्या—जब ध्येय कोई सूक्ष्म विषय हो और चित्त उसके देश, काल और निर्मित्त के विचार से मिला हुआ तद्र प हांकर उसको साज्ञात् करावे तब वह सविचार समापत्ति कहलाती है; और चित्त जब एकाप्रता के बढ़ने पर देश, काल और निर्मित्त आदि की स्पृति

टिप्पणि—सूत्र ४३:—यहाँ प्रसङ्ग से भाष्यकारों ने यह भी वतजाया है कि इस निर्वितके समापत्ति के विषयभूत जो स्थूल 'गी' 'घटादि' पदार्थ हैं वे न तो†अणु-समुदाय रूप हैं, न ज्ञानस्वरूप हैं और + न अणुओं से उत्पन्न भिन्न काथेस्वरूप हैं। ॐ किन्तु 'यह घट है' इस एकबुढि के उत्पन्न करने वाले अणुओं का स्थूल परिणाम-विशेष है।

† वैभाषिक सौत्रान्तिक-संज्ञक बौद्ध-मत वालों का सिद्धान्त है कि जितने स्थूल घट स्थादि पदार्थ दृष्टिगोचर हो रहे हैं वे स्थनन्त परमाणु ही मिले हुए हैं; परमाणुस्रों का कार्य वा परिगाम घटादि नहीं है, स्थत: परमाणु-पुष्तु ही घट है; इस सिद्धान्त को संघातवाद कहते हैं।

‡ योगाचार-संज्ञक विज्ञानवादी बौद्धों का मत है कि यह सब घट आदि विज्ञान-

स्वरूप हैं।

+नैयायिक तथा वैशेषिक यह मानते हैं कि ऋणुओं से दृश्णुक, दृश्णुक से असरेणु इत्यादि प्रकार से परमाणु श्रादि का कार्य घट है; इस सिद्धान्त का नाम श्रारम्भवाद है।

+ इन तीनों से भिन्न सांख्य-योग का सिद्धान्त परिग्रामवाद है जिसको यहाँ सिद्ध किया गया है। से शुद्ध होकर उस सूक्ष्म विषय को देवल धर्मिमात्र खरूप से तदाकार होकर प्रकाश करे तब वह निर्विचार समापत्ति कहलाती है।

अर्थात् जैसे स्थूलभूत वा भौतिक पदार्थों में शब्द, अर्थ, ज्ञान के विकल्प से संकीर्ण (मिश्रित) सिवतक समापित्त होती है वैसे ही देश, काल, रूप विशेषणों से अनुभव-पूर्वक सूक्ष्मभूत परमाणुओं में जो शब्द, अर्थ, ज्ञान के विकल्पों से मिश्रित समापित्त है वह सिवचार समापित्त कहलाती है। अर्थात् अपर-नीचे आदि जो देश, वर्त्तमान आदि काल, और कार्य्यकार एव्हप जो ज्ञान है, जैसे पार्थिव परमाणु (सूक्ष्म पृथ्वी) का गन्धतन्मात्र-प्रधान पष्टतन्मात्र कारण् है; जल परमाणु (सूक्ष्म जल) का गन्धतन्मात्र-रिहत रसतन्मात्र-प्रधान चार तन्मात्र कारण् हैं; अग्नि परमाणु (सूक्ष्म अग्नि) का गन्ध, रसतन्मात्र रिहत रूपतन्मात्र-प्रधान तीन तन्मात्राण् कारण् हैं। एवं वायु परमाणु (सूक्ष्म वायु) का गन्ध, रस, रूपतन्मात्र रिहत स्पर्शत मात्र प्रहित स्पर्शत मात्र प्रधान तो तन्मात्राण् कारण् हैं; एवं आकाश परमाणु (सूक्ष्म आकाश ) का केवल शब्दतन्मात्र ही कारण् हैं।

ऐसे देश-काल श्रौर कार्य-कारण श्रतुभव-पूर्वक जो सूक्ष्म-तन्मात्राश्रों में सवितर्क समापत्ति के सदश शब्द, श्रर्थ, ज्ञान के विकल्पों से मिश्रित सैमापत्ति होती है वह सविचार समापत्ति है।

श्रीर देश-काल, कार्य-कारण्-रूप विशेषणों के श्रमुभव के त्यागपूर्वक श्रीर विकल्प ज्ञान की कारण शब्द संकेत की भ्यति से परिशुद्ध हुए सूक्ष्मभूत परमाणुरूप श्र्यमात्र-विषयक जो समापिरा स्वरूप से शून्य-जैसी अर्थमात्र के रूप में भासमान (प्रकाशमान) होती है वह निर्विचार समापिरा कहलाती है।

इस निर्विचार समापत्ति में भी निर्वितर्क समापत्ति के समान प्रज्ञा-संज्ञक चित्त की युत्ति स्वरूप से शुन्य-जैसी होकर अर्थमात्र से भासती है।

भाव यह है कि सविचार समापत्ति में (सूक्ष्म पृथ्वी गन्धतन्मात्र-प्रधान पश्चतन्मान् त्राक्षों से उत्पन्न हुई है त्रौर गन्ध इसका धर्म है) इत्यादि शकार से कार्य-कारण भाव का विचार विद्यमान रहता है त्रौर निर्विचार में केवल सूक्ष्मभूतों का ही भान होता है, पूर्वोक्त विचार नहीं होता। यही इन दोनों में भेद है।

इस प्रकार स्थूल पदार्थ-विषयक सवितर्क-निर्वितर्क और सूक्ष्म पदार्थ-विषयक सविचार निर्विचार-रूप भेद से यह समापत्ति चार प्रकार की है।

टिप्पणी सूत्र ४४:-समापिश श्रीर सम्प्रज्ञात-समाधि पर्यायवाचक शब्द हैं।

सवितर्क-समाधि के समान सविचार समापत्ति को भी नाम ( शब्द ), रूप ( अर्थ ) और ज्ञान के विकल्पों से संयुक्त होने के कारण सविकल्प कहते हैं। इसी प्रकार निविचार समाधि को, जिसमें स्पृति के परिशुद्ध होने पर अर्थात् शब्द, अर्थ और ज्ञान के विकल्पों से विचायि को, जिसमें स्पृति के परिशुद्ध होने पर अर्थात् शब्द, अर्थ और ज्ञान के विकल्पों से विचायि हो हो कर केवल अर्थमात्र से भासती है निर्विकल्प भी कहते हैं। निविकल्प को असम्बद्धात समाधि समक लेना बड़ी भूल है, क्योंकि निर्विकल्प में यद्यपि त्रिपुटि का अभाव

होता है तथापि संसार का बीज बना ही रहता है और असम्प्रकात समाधि में शुद्ध परमात्म-स्नरूप में अवस्थिति होती है।

# ध्यान, सवितर्क तथा सविचार-समापत्ति और समाघि में भेद

ध्यान में ध्याता, ध्यान श्रौर ध्येय की त्रिपुटि बनी रहती है।

सवितर्क और सविचार समापत्ति में केवल ध्यान-विषयक ही शब्द, द्यर्थ से ज्ञान मिला हुत्र्या विकल्प रहता है।

समाधि में केवल ध्येय का स्वरूप-मात्र ही रह जाता है।

श्रतः सवितर्क और सविचार समापत्ति ध्यान से उत्तर एवं समाधि की पूर्व अवस्था है। इसे तटस्थ समापत्ति भी कहते हैं; इसलिये इसे भी समाधि सममा बाता है। संगति – सूक्ष्म विषय कहाँ तक हैं, यह अगले सूत्र में बतलाते हैं:—

# म्रच्यविषयत्वं चालिंगपर्यवसानम् ॥ ४४ ॥

शब्दार्थ — सुक्ष्म-विषयत्वं-च = श्रौर सुक्ष्म-विषयता । श्रालग-पर्यवासनम् = किसी में लीन न होने वाली श्रथवा लिंग रहित मूल-प्रकृति ( गुर्गो की साम्यावस्था ) पर्यन्त है । अन्वयार्थ — सुक्ष्मविषयता श्रलिङ्ग प्रकृति-पर्यन्त है ।

व्याख्या—सुक्ष्म—विषय जो सविचार श्रीर निर्विचार समापत्ति में बतलाये हैं उनकी सुक्ष्मविषयता परमाणुश्रों में समाप्त नहीं हो जाती किन्तु प्रकृति-पर्यन्त है।

अर्थात्†पार्थिव-परमाणु तथा इसका कारणीभूत गन्धतन्मात्रा, जल-परमाणु तथा इसका कारणीभूत 'रसतन्मात्रा, आग्न-परमाणु तथा इसका कारणीभूत रुपतन्मात्रा, बायु-परमाणु तथा इसका कारणीभूत स्पर्शतन्मात्रा, आकाश-परमाणु तथा इसका कारणीभूत शब्दतन्मात्रा, एवं पश्चतन्मात्राओं का कारणीभूत खहङ्कार, आहङ्कार का कारणीभूत लिङ्ग-संक्रक महत्तत्व और महत्तत्त्व का कारण ‡ अलिङ्ग-संक्रक प्रकृति; ये सब सूक्ष्म विषयों के अन्तर्गत हैं।

इन सबमें से पूर्व-पूर्व कार्य की अपेना से उत्तर-उत्तर कारणीमृत सूक्ष्म हैं। प्रकृति से परे अन्य किसी सूक्ष्म पदार्थ के न होने से प्रकृति में ही सूक्ष्मता की पराकाष्टा है।

† टिप्पणी सूत्र ४'५: – शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गत्य; इन पाँच तन्मात्राओं से प्रथम श्राकाश, वायु, श्राप्ति, जल, पृथ्वी-संज्ञक सूक्ष्मभूत उत्पन्न होते हैं। तत्पश्चात् सूक्ष्म भूतों से श्राकाशादि स्थूलभूत उत्पन्न होते हैं। पाचों स्थूल भूतों से लेकर पाचों तन्मात्राओं तक सूक्ष्म भूतों की समता का तारतम्य चला गया है।

्र जो तत्त्व कार्या में लीन हो जाता है अथवा कारण का बोधन करता है वह लिङ्ग कहलाता है। अर्थात् स्थूल-भूत और इत्त्रियां विशिष्टलिङ्ग हैं, सुक्ष्म-भूत तत्मात्रायें और अहंकार अविशिष्ट-लिङ्ग हैं और महत्तत्त्व केवललिङ्गमात्र है, ये महत्तत्त्व आदि अपने-अपने कार्या में लीन होने से और अपने कारण प्रधान को बोधन करने से लिङ्ग हैं। प्रधान-भक्कति किसी में लीन न होने रे और किसी कारण को बोधन न करने से अलिङ्ग है।

यशिप 'श्रव्यक्तात्पुरुषः परः' इस श्रृति से प्रकृति की श्रपेता पुरुष सूक्ष्म है तथापि पुरुष के श्रप्राह्म और चेतन होने से उसकी सूक्ष्मता जड़तत्त्व की सूक्ष्मता से विलक्षण है।

श्रधोत जैसे महत्तत्त्व की श्रपेता से श्रकृति में सूक्ष्मता है वैसी पुरुष में नहीं, क्योंकि जिस श्रकार महत्तत्त्व का श्रकृति उपादान कारण है वैसा पुरुष उपादान कारण नहीं है, किन्तु निमत्त-कारण है। इसलिये यद्यपि वस्तुतः पुरुष ही सूक्ष्मतम है तथापि जङ्गाझ, परिणामी-उपादान-कारण-सहित सूक्ष्मता की विश्वान्ति यहाँ प्रकृति में बतलाई गई है।

सूक्ष्म-तों से लेकर प्रकृति-पर्यन्त जितने सूक्ष्म पदार्थ हैं वे सब विचार समापत्ति के विषय हैं। इसलिये खानन्दानुगत श्रीर श्रास्मितानुगत निर्विचार समापत्ति की प्रहृश् श्रीर प्रहीता-रूप उचतर तथा उचतम खबस्थाएं हैं।

सूक्ष्मता किसी नये तस्त्व के उपादान कारण होने की श्रपेला से बतलाई गई है इस लिये पांच स्थूल भूत श्रौर ११ इन्ट्रियें किसी नये तस्त्व के उपादान कारण न होने से स्थूल विषय माने गये हैं।

संगति - ये चारों समापत्तियाँ सबीज-समाधि हैं; यह बतलाते हैं:-

#### ता एवं सबीजः समाधिः ॥ ४६ ॥

शब्दार्थ—ता-एव = ये पूर्वोक्त चारों समापत्तियाँ ही । सवीजः समाधिः = सबीज समाधि कहलाती हैं।

अन्वयार्थ-यं पूर्वीक चारों समापत्तियाँ ही सबीज-समाधि कहलाती हैं।

व्याख्या—बाह्य अनात्म वस्तु अर्थात् कार्य-सहित प्रकृति जो प्राह्म, प्रहृत् और प्रहीत-रूप दश्यवर्ग है इसी का नाम बीज तथा आलम्बन (आश्रय) है। इसलिये इसको लेकर होनेवाली समाधि का नाम सबीज, सालम्बन तथा सम्प्रज्ञात है।

उपरोक्त चारों समापित्तयाँ सबीज-समाधि कहलाती हैं, क्योंकि सवितर्क और निर्वितर्क समापित तो स्थूल प्राद्य वस्तु के बीज सहित ( श्रालम्बन सहित ≕श्राश्रय सहित ) होती हैं; और सविचार तथा निर्विचार सृक्ष्म प्राद्य वस्तु के बीज सहित ( श्रालम्बन सहित ) होती हैं।

सत्रहरें सूत्र में बतलाई हुई श्रानन्दानुगत प्रह्मण-रूप श्रीर श्रास्मतानुगत प्रहीतृरूप दोनों समाधियाँ निर्विचार समापत्ति के क्रम से उचतर श्रीर उचतम श्रवस्थाओं के रूप से निर्विचार समापत्ति के ही श्रन्तर्गत इस सूत्र में कर दी गई हैं। निर्विचार की इन दोनों उचतर और उचतम श्रवस्थाओं का पृथक्-पृथक् रूप से सम्मिलित करने से सबीज-समाधि के छ: भेद होते हैं:—

- (१) सवितर्क समापत्ति : स्यूल पदार्थों में शब्द, द्यर्थ द्यौर झान के विकल्पों से युक्त भासने वाली चित्तवृत्ति ।
- (२) निर्वितर्क: स्थूल पदार्थों में शब्द (नाम) कर्य (रूप) और ज्ञान के विकल्पों से रिहेत खरूप से ग्रून्य-जैसी केवल क्रथमात्र से भासने वाली चित्तवृत्ति।

(३) सिवचार: सुक्ष्म विषयों में देश-काल और निमित्त (धर्म) के विकल्पों से युक्त भासने वाली चित्तवृत्ति ।

(४) निर्विचार : सूक्ष्म विषयों में देश-काल और निमित्त (धर्म) के विकल्पों से

रहित केवल धर्मीमात्र से भासने वाली चित्तवृत्ति ।

(५) निर्विचार की उन्नतर अवस्था ज्यानन्दानुगत: सत्त्व-प्रधान ग्रहङ्कार की ''ग्रहं ऋक्षिम'' से भासने वाली वित्तावृत्ति ।

(६) निर्विचार की उच्चेतम श्रवस्था श्रस्मितानुगः बीजरूप श्रद्भक्कार सहित चेतन से प्रतिबिम्बित चिरा, 'श्रस्मिता' की श्रद्धकार रहित 'श्रस्मि' से भासने वाली चित्तवृत्ति ।

विशेष वक्तव्यस्त्र ४६:— वाचस्पति सिश्र ने खानन्दानुगत और श्रस्मितानुगत के भी दो-दो श्रवान्तर भेद करके सबीजन्समाधि के श्राठ भेद बतलाये हैं। उनका कथन है कि 'ता एव सबीजः' इस पाठ से यह श्रर्थ न लेना चिह्नये कि यही चार सबीजन्समाधि हैं, श्रन्य नहीं; क्योंकि ऐसा मानने से प्रहुण और प्रहीन्त समापित्त को सबीजत्व का लाभ नहीं हो सकेगा, किन्तु 'ता सबीज एव' इस प्रकार भिन्न क्रम से 'एव' शब्द का सबीज राष्ट्र के साथ श्रन्वय करके यह श्रर्थ करना चाहिये कि चारों सबीज ही हैं, निर्वीज नहीं हैं।

इस प्रकार इन चारों के निर्वीज्ञत्व का निषेध हुआ है। प्रहाण और प्रहीत समापत्ति के सवीज्ञत्व का निषेध नहीं हुआ है। इसलिये इन दोनों में भी सवीज्ञत्व की विद्यमानता से

प्रहण्-प्रहीतृ समापत्तियों को भी सबीज जानना चाहिये।

जैसे प्राह्म समापित में विकःप श्रीर विकल्प के श्रभाव से दोन्दों भेद निरूपण् िक्ये गए हैं वैसे ही प्रहृत्ण श्रीर प्रहृत्त समापित में भी दोन्दों भेद जान लेना चाहिये। श्रथित प्रहृत्य नाम श्रोत श्राह्म इत्त्रियों का है। शब्द श्रोत्र का विषय है श्रीर श्रह्मार इसका कारण् है। इस प्रकार विचारपृवेक भावना करने से सविचार प्रहृत्य समापित श्रीर केवल इत्त्रियमात्र की भावना करने से निर्विचार प्रहृत्य समापित, एवं 'महत्त्र का कार्य श्रह्मार त्रियुणात्मक है' इस प्रकार भावना करने से सविचार प्रहृत्य समापित श्रीर केवल श्रह्मार त्रियुणात्मक हैं। इस प्रकार भावना करने से सविचार प्रहृत्य समापित श्रीर केवल श्रह्मार मात्र की भावना करने से निर्विचार प्रहृत्य समापित जानना चाहिये।

श्रतः चार प्रकार की प्राह्म समापत्ति, दो प्रकार की प्रह्मा समापत्ति, श्रीर दो प्रकार की प्रहीत समापत्तिः ये सब मिलकर सबीजनसमाधि के श्राठ भेद हुए।

विज्ञानभिक्ष ने सबीज-समाधि के छः भेद दिखलाये हैं:-

सवितर्क, निर्वितर्क, सविचार, निर्विचार, श्रीर निर्विचार के अन्तर्गत उसकी दो ऊँची अवस्थाएँ: आनन्दातगत और अस्मितातगत।

यही मूलसूत्र व्यासभाग्य तथा अनुभव के आधार पर ठीक प्रतीत होता, है क्योंकि केवल सिवतर्क और सिवचार समापित्त शब्द, अर्थ और ज्ञान अथवा देश-काल और निर्मिश से युक्त होती हैं, न कि निर्वितर्क और निर्विचार। फिर निर्विचार की उत्कृष्ट भूमियों आनन्दा-नुगत और अस्मितानुगत सम्प्रज्ञात में उपरोक्त विकल्पों की सम्भावना कैसे हो सकती है ? आनन्दानुगत में तन्मात्राओं के कारण अङ्कार की केवल 'आई अस्मि' वृत्ति रहती है और अस्मितानुगत में अहंकार के कारण अस्मिता की अहंकार से रहित केवल

'श्रस्मि' वृत्ति रहती है। इसलिये वितर्क श्रीर विचार-जैसे श्रानन्द श्रीर श्रस्मिता समापत्ति के दो-दो भेद नहीं किये जा सकते।

संगति—निर्विचार समापत्ति इन चारों में सबसे बढ़कर है; उसका फल ऋगले सूत्र में बतलाते हैं:—

### निर्विचारवैशारद्येऽध्यात्मप्रसादः ॥ ४७ ॥

शब्दार्थ— निर्विचार-वैशारये = निर्विचार की वैशारय = प्रवीगता = निर्मल होने पर। श्रध्यातम-प्रसाद: = अध्यात्म ( प्रज्ञा ) की निर्मलता होती है ।

अन्वयार्थ —िर्निर्वच।र समाधि की वैशारद्य (प्रवीग्तता ) होने पर अध्यात्म (प्रज्ञा ) की निर्मलता होती है ।

च्याख्या—चैशारद्य—"स्वच्छः स्थितिप्रवाहो—वैशारद्यम्" = शुद्ध स्थिति का प्रवाह वैशारद्य कहलाता है ।

अध्यात्म—"श्रात्मिन बुद्धौ वर्तत इत्यध्यात्म" जब आत्मा बुद्धि में स्थित रहता है वह अध्यात्म है।

प्रसाद - प्रसन्नताः निर्मलता ।

अध्यातम-प्रसाद — जब बुद्धि में प्रसन्नता निर्मलता रहती है वह श्रध्यातम प्रसाद है। निर्विचार समाधि की उच्चतम श्रवस्था में रज-तम-रूप मल श्रीर श्रावरण का चय होने पर काशस्वरूप बुद्धि का सत्त्वगुण की प्रधानता से रजस-तमस् से श्राविभभूत (श्राविरस्कृत) स्वच्छ स्थिरता-रूप एकाप्र-प्रवाह निरन्तर बहता रहता है। इसी का नाम वैशारख है। इससे योगी को अकृति-पर्यन्त सब पदार्थों का एक ही काल में साचात्कार हो जाता है। इस साचात्कार का नाम श्रध्यात्म-प्रसाद है इसी का स्पृट-श्रज्ञा-लोक तथा श्रज्ञा-प्रसाद भी कहते हैं। श्री व्यासजी महाराज इस श्रवस्था का वर्णन इस प्रकार करते हैं:—

## पद्मापसादपारुद्धाशोच्यः शोचतो जनान् । भूमिष्ठानिव शैलस्थः सर्वान् पाक्कोऽज्ञुपश्यति ॥

अर्थ—श्रज्ञारूपी शासाद (महल-अटारी) पर चढ़कर शोकरहित श्राज्ञ (योगी) शोक में पड़े जनों को ऐसे देखता है जैसे पहाड़ की चोटी पर खड़ा मनुष्य नीचे पृथ्वी पर खड़े मनुष्य नीचे पृथ्वी पर खड़े मनुष्य नीचे पृथ्वी पर खड़े मनुष्यों को देखता है। (यहाँ निर्विचार के अन्तर्गत ही आनन्दानुगत और अस्मितानुगत भूमियें आगई हैं।)

संगति—श्रष्यात्म-प्रासाद से जिस प्रज्ञा ( बुद्धि ) का योगी को लाभ होता है उसका साथक नाम अगले सूत्र में बतलाते हैं: —

#### ऋतम्भरा तत्र प्रद्या ॥ ४८ ॥

शब्दार्थ—ऋतम्भरा = सचाई को धारण करने वाली, अविद्यादि से रहित । तत्र = उस अध्यात्म-प्रसाद के लाभ होने पर । प्रज्ञा = बुद्धि अर्थात् ज्ञान ( उत्पन्न ) होता है । होती है उसका नाम ऋतम्भरा प्रज्ञा (सन्नाई को धारण करनेवाली ऋविद्यादि से रहित बुद्धि) है।

ज्याख्या—िर्निवेचार समाधि को विशारदता से जन्य अध्यात्म-प्रसाद के होने पर जो समाहित-चित्त योगी की प्रज्ञा उत्पन्न होती है उसका नाम ऋतम्भरा-प्रज्ञा है। यह उसका यथार्थ नाम है। क्योंकि 'ऋत' नाम सत्य का है और 'भरा' के अर्थ धारण करने वाली के हैं। अर्थात् यह प्रज्ञा सत्य ही को धारण करने वाली होती है; इसमें आन्ति, विपर्यय-ज्ञान अर्थात् अविद्यादि का गन्ध भी नहीं होता।

इस प्रज्ञा के होने से ही उत्तम योग का लाभ होता है, जैसा कि श्री व्यासजी ने कहा है:—

## भागमेनातुमानेन ध्यानाभ्यासरसेन च । त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते योगम्रुत्तमम् ॥

अर्थ— वेदविहित अवण से, अनुमान (मनन) से, और ध्यानाभ्यास में आदर (निदिध्यासन) से; तीन प्रकार से प्रज्ञा का सम्पादन करता हुआ योगी उत्ताम योग को प्राप्त करता है।

स्ताति—अगले सूत्र में श्रागम श्रौर श्रनुमान-जन्य ज्ञान से ऋतम्भरा-प्रज्ञा-जन्य प्रस्यत्व-ज्ञान की श्रष्टता बतलाते हैं :—

## श्रुतानुमानप्रज्ञाभ्यापन्यविषया विशेषार्थेत्वात् ॥ ४६ ॥

शब्दार्थ — श्रुत-अनुमान-प्रज्ञाभ्याम् = आगम और अनुमान की प्रज्ञा से । अन्य-विषया = इस ऋतस्भरा प्रज्ञा का विषय अलग है । विशेष-अर्थत्वात् = विशेष-रूप से अर्थ का साज्ञात्कार करने से ।

अन्वयार्थ--त्र्यागम और अनुमान की प्रज्ञा से ऋतम्भरा प्रज्ञा का विषय अलग है बिशेष-रूप से ऋर्थ का सात्तात्कार कराने से ।

ज्याख्या—पदार्थ के दो रूप होते हैं : एक सामान्य, दूसरा विशेष । सामान्य वह है जो उस प्रकार के सब पदार्थों में पाया जाता है; और विशेष वह है जो प्रत्येक व्यक्ति का अपना अपना रूप है, जिससे एक ही प्रकार के पदार्थों में भी एक-दूसरे से भेद हो सकता है। आगम-जन्य ज्ञान वस्तु के सामान्य रूप को ही विषय करता है, विशेष रूप को नहीं, क्योंकि विशेष के साथ शब्द का वाच्य-वाचक-भाव सम्बन्ध नहीं होता है। शास्त्र ने जिस वस्तु के साथ शब्द का संकेत किया है, उस वस्तु को वह शब्द सामान्य रूप से ही बोधन करता है, न कि विशेष रूप से । गो, गुत्तादि शब्दों के सुनने से गो, गुत्तादि का सामान्य ज्ञान होता है, क्यिंक्रिशेष गो, गुत्तादि का विशेष ज्ञान नहीं होता।

इसी प्रकार अनुमान भी सामान्य रूप से वस्तु का ज्ञान उत्पन्न कराता है, विशेष रूप से नहीं, क्योंकि अनुमान में लिङ्ग से लिङ्गी का ज्ञान होता है। जहीं लिङ्ग की प्राप्ति नहीं वहाँ अनुमाव नहीं हो सकता, जैसे 'जहाँ धूम है वहाँ अग्नि है, जहाँ प्राप्ति है वहाँ गति है, जहाँ गति का अभाव है वहाँ प्राप्ति का अभाव है'। केवल प्रत्यज्ञ-प्रमाण ही वस्तु के विशेष छप को दिखलाने में समर्थ होता है, किंतु इन्द्रिय-जन्य प्रत्यज्ञ-झान भी स्थूल वस्तुओं के ही प्रत्यज्ञ रूप को दिखला सकता है, न कि सुक्ष्म, व्यवहित और विश्वष्ट अतीन्द्रिय पदार्थों को। पञ्चतन्मात्राएँ, ब्रह्झार, महरास्त, प्रकृति, पुरुष खादि सुक्ष्म पदार्थों में प्रत्यज्ञ की भी पहुँच नहीं है। ब्यागम और अनुमान से इनके सामान्य रूप का ही पता लग सकता है, वे इनके विशेष रूप को नहीं बतला सकते।

निर्विचार समाधि की विशारदता में होने वाली ऋतम्भरा प्रज्ञा से ही इन सूक्ष्म पदार्थों के विशेष रूप का सालात्कार हो सकता है, अन्य किसी प्रमाण से नहीं। अतएव यह प्रज्ञा विशेष विषयक होने से श्रुत-अनुमान प्रज्ञा से अन्य और उत्कृष्ट है। यही परम प्रत्यन्त है। यह श्रुत और अनुमान का बीज है, अर्थात् श्रुत और अनुमान इसके आश्रय हैं, न कि यह उनके। वस्तु के इस यथार्थ स्वरूप को ही आगम बतलाता है और इसी का अनुमान किया जाता है। यहां ऋतम्भरा प्रज्ञा को प्रसंख्यान अर्थात् विवेक ख्याति के तुल्य सममना चाहिये।

संगति -इस प्रज्ञा का फल अगले सूत्र में बतलाते हैं:-

#### तङ्जः संस्कारोऽन्यसंस्कारप्रतिबन्धी ॥ ५० ॥

शब्दार्थ--तत्-जः = उस ऋतस्भरा प्रज्ञा से उत्पन्न होने वाला । संस्कारः = संस्कार। अन्य-संस्कार-प्रतिबन्धी = दूसरे ( सब व्युत्थान के ) संस्कारों का प्रतिबन्धक ( रोकनेवाला ) र होता है ।

अन्वयार्थ – उस ऋतम्भरा प्रज्ञा से उत्पन्न होने वाला संस्कार श्रन्य सब व्युत्थान के संस्कारों का वाधक (रोकने वाला) होता है ।

व्याख्यान—समाधि से पूर्व चित्त केवल व्युत्थान के संस्कारों से ही संस्कृत होता है। फिर जब समाधि की अवस्था में जो उसको अनुभव होता है उसके भी संस्कार पढ़ते हैं। ये संस्कार व्युत्थान के संस्कारों से बलवान होते हैं, क्योंकि समाधि-प्रज्ञा व्युत्थान की प्रज्ञा से अधिक निर्मल होती है। उसकी निर्मलता में पदार्थ का तत्त्व अनुभव होता है। जितना तत्त्व का अज्ञुभव होता है उतने ही उसकी संस्कार प्रवल होते हैं। इन संस्कारों की प्रवलता से फिर समाधि-प्रज्ञा होती है। इस समाधि-प्रज्ञा से उत्पन्न हुए संस्कार व्युत्थान के संस्कारों और वासनाओं को हटाते हैं। उपुत्थान के संस्कारों के दबने से उनसे उत्पन्न होने वाली वृत्तियों भी दब जाती हैं। उन वृत्तियों के निरोध होने पर समाधि उत्पन्न होती है। इससे समाधि प्रज्ञा, समाधि प्रज्ञा से फिर समाधि प्रज्ञा से फिर समाधि प्रज्ञा से कि तिरोध होने पर समाधि उत्पन्न होती है। इससे समाधि प्रज्ञा, समाधि प्रज्ञा से कि तिरोध से स्कार। इस प्रकार यह चक्र लगातार चलता रहता है। यहाँ तक कि निर्विचार समाधि भी उपिश्वत हो जाती है। फिर निर्विचार समाधि से ऋतन्भरा प्रज्ञा का लाभ होता है। उस प्रज्ञा से निरोध-संस्कार होता है, निरोध-संस्कार से फिर ऋतन्भरा प्रज्ञा का प्रकर्थ। उस प्रज्ञा से फिर निरोध-संस्कार का प्रकर्थ। इस प्रकार लगातार चक्र से निरोध के संस्कार पुष्ट हो-होकर व्युत्थान के संस्कारों को सर्वथा रोक हेते हैं।

दांका - जब समाध-प्रज्ञा-जन्य संस्कार विद्यमान ही रहते हैं तो वे संस्कार चित्त को

श्रधिकार-विशिष्ट क्यों नहीं करते; क्योंकि जो चित्त वासना-जनित संस्कारों से युक्त होता है वह चित्त जन्मादि दु:ख देने की योग्यता त्राला होने से श्रधिकार-विशिष्ट कहा जाता है।

समाधान — यथिप संस्कार विद्यमान रहते हैं तथापि वे संस्कार क्लेशन्य के हेतु होने से चित्त को अधिकार-विशिष्ट नहीं करते; प्रत्युत चित को अधिकार से रहित करते हैं, क्योंकि जो संस्कार क्लेशादि वासना से उत्पन्न होते हैं वे ही संस्कार चित को अधिकार-विशिष्ट करते हैं, न कि ऋतम्भरा प्रज्ञा-जन्य।

भाव यह है कि चित का दो कार्यों में श्रधिकार है; एक शब्द-रूप-रसादि विषयों का पुरुष को भोग देना, दूसरा विवेकख्याति उत्पन्न करना । उनमें भोग-हेनु क्लेशादि वासना-जितत संस्कार-विशिष्ट चित्ता भोगादि श्रधिकार वाला होता है; श्रौर समाधि-जन्य संस्कार से क्लेश-संस्कार रहित हुआ चित विवेक-ख्याति श्रधिकार वाला कहा जाता है। इन दोनों में से पहिला ही श्रधिकार-भोग का हेनु है, न कि दूसरा ।

विवेक-ख्याति के उदय होने से भोगाधिकार की समाप्ति हो जाती है, क्योंकि विवेक-ख्याति के उत्पादन-पर्यन्त ही चित्त की चेष्टा रहती है, इसके पश्चात् नहीं रहती।

संगति — सवीज-समाधि का सबसे ऊँची चोटी तक वर्णन करके श्रव निर्वीज-समाधि को बतलाते हैं:—

### तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्त्रवीनः समाधिः ॥ ४१॥

श्रव्यार्थ—तस्य = (पर-वैराग्य द्वारा) उस ऋतम्भरा प्रज्ञा-जन्य संस्कार के । श्रिप = भी । निरोधे = निरोध हो जाने पर । सर्वनिरोधान् = (पुरातन-नृतन ) सब संस्कारों के निरोध होने से । निर्वीज: समाधिः = निर्वीज-समाधि होती है ।

अन्वयार्थ - पर-वैराग्य द्वारा उस ऋतम्भरा श्रज्ञा जन्य र स्कार के भी निरोध हो जाने पर पुरातन-नूतन सब संस्कारों के निरोध हो जाने से निर्वीज-समाधि होती है।

ब्याख्या—पर-त्रैराग्य द्वारा जो निखिल-वृत्ति-प्रवाह तथा संस्कार-प्रवाह का निरोध है वह निर्वीज-समाधि है।

सम्प्रज्ञात-समाधि किसी ध्येय को आलम्बन (आश्रय) बनाकर की जाती है। यह आलम्बन ही बीज है। इसलिये उसको सबीज, सालम्ब्य तथा सम्प्रज्ञात कहते हैं। किन्तु असम्प्रज्ञात-समाधि में आलम्बन का अभाव होता है। आलम्बन का अभाव करते-करते अभाव करने वाली वृत्तियों का भी अभाव होने पर जो समाधि होती है वह असम्प्रज्ञात है। आलम्बन न रहने से इसको निर्वीज, निरालम्ब्य तथा असम्प्रज्ञात-समाधि कहते हैं।

यह निरोध केवल संमाधि-जन्य ऋतम्भरा प्रज्ञा का ही विरोधी नहीं है, किन्तु प्रज्ञा-जन्य संस्कारों का भी विरोधी है। इसी के बोधनार्थ सुत्र में (तस्यापि) यह 'श्रपि' शब्द विया गया है। श्रार्थात् इस निरोध से जो संस्कार उत्पन्न होता है वह सब सम्प्रज्ञात-समाधि-जन्य संस्कारों को रोककर ही उदय होता है।

यद्यपि इस सर्ववृत्ति-निरोध में तथा पर-वैराग्य-जन्य संस्कारों में प्रत्यज्ञ-प्रमाण की

योग्यता नहीं है, क्योंकि सर्ववृत्ति-निरोध का योगी को प्रत्यन्न होना श्रसम्भव है। इसी प्रकार स्मृतिरूप कार्य से भी निरोध-संस्कार का श्रनुमान नहीं हो सकता, क्योंकि वृत्तिमात्र का निरोध होने के कारण यह संस्कार स्मृति उत्तक नहीं कर सकते हैं, तथापि चित्त की निरुद्धा-वस्था का जो मुहूर्त, प्रहर, दिन-रात्रिरूपादि काल-क्रम है उससे निरोध-संस्कारों का श्रनुमान होता है। श्रर्थात् योगी की जो वृत्तियों का निरोध होता है वह एक काल में नहीं होता है, किन्तु पहिले एक घटी, फिर दो घटी, फिर एक प्रहर; इत्यादि क्रम से होता है। इसी से निरोध-वृद्धि का सद्भाव सिद्ध होता है।

भाव यह है कि जैसे-जैसे स्वरूपिश्चिति के अभ्यास से ब्युत्थान तथा समाधि के संस्कारों की न्यूनता होती है, वैसे-वैसे निरोध के संस्कारों की सत्ता का अनुमान कर लेना चाहिये, क्योंकि बिना निरोध-संस्कार की सत्ता के समाधि-प्रज्ञा-जन्य संस्कारों की न्यूनता

होनी असम्भव है।

इस निरोधावस्था में क्लेश-जनक ब्युत्थान-संस्कार तथा कैवल्योपयोगी सम्प्रज्ञात-समाधि-जन्य संस्कारों के सहित ही चित ऋपनी प्रकृति में प्रविलय होकर श्रवस्थित हो जाता है।

यद्यपि निरोध-संस्कारों के सद्भाव से यह चित्त किश्वित् अधिकार-विशिष्ट ही प्रतीत होता है, तथापि ये संस्कार अधिकार के विरोधी ही हैं, न कि भोग के हेतु, क्योंकि उस दशा में शब्द-रूप-रसागुपभोग तथा विवेकख्याति; ये दोनों ही अधिकार निष्टत्त हो जाते हैं।

इसलिये यह चित्त निरोधावस्था में समाप्त श्रिधकार वाला होकर संस्कारों के सिहत

निवृत्त हो जाते हैं।

इस समाप्त श्रिधिकार वाले चित्त के निवृत्त होने से पुरुष शुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रितिष्ठित हुश्रा केवल शुद्ध तथा मुक्त कहा जाता है। इस श्र्यसम्प्रज्ञात समाधि के लाभ से ही योगी जीवन्मुक्त पद को प्राप्त होता है। यह श्र्यसम्प्रज्ञात-योग ही सब कक्तेंक्यों की सीमा है।

विशेष विचार—सूत्र ५२: —गुण एक ज्ञ्ण भी बिना परिणाम के नहीं रहते। चित्त में दो प्रकार का परिणाम होता है: एक आन्तरिक परिणाम—जो स्वाभाविक, वास्तविक स्वरूप ''सत्त्वचित्त'' में होता है; दूसरा, बाह्य—जो नाना प्रकार की वृत्तियों से होता है।

श्रसम्प्रज्ञात श्रर्थात् निर्वीज समाधि की श्रवस्था में चित्त में कोई दृत्ति नहीं रहती। वृत्तियों को रोकने वाले संस्कार रहते हैं, जिनको (१।१८) में संस्कार-शेष के नाम से वर्णन किया गया है। इन संस्कारों के कारण चित्त में बाहर से निरोध श्रर्थात् वृत्तियों के रोकने का परिणाम होता रहता है (३।९)। चित्त में इस निरोध परिणाम के कारण पुरुष किसी वाह्य स्थय का द्रष्टा नहीं रहता शुद्ध परमात्म खरूप में श्रवस्थित रहता है और चित्त गुरुष को दृश्य दिखलाने के कार्य को बन्द करके श्रपने खरूप में श्रवस्थित होता है। ये चित्त को बनाने वाले गुण कैवल्य की श्रवस्था में तो श्रपने कारण में लीन हो जाते हैं। परन्तु इस निरोध परिणाम की श्रवस्था में श्रपने "सत्त्वच्त" खरूप में श्रवस्थित रहते हैं।

इनमें श्रव केवल श्रान्तिरक परिएाम होता रहता है, जो शान्त प्रवाह वाला श्रीर खाभाविक है, जिसका वर्णन (३। १०) में किया गया है। निरोध से भिन्न व्युत्थान श्रवस्था में पुरुष वृत्ति सारूप्य प्रतीत होता है और असम्प्रज्ञात समाधि में चित्त पुरुष सारूप्य वृत्ति रिहत चेतन प्रतीत होता है। श्रसम्प्रज्ञात समाधि मंग होने पर निरोध संस्कार दवते जाते श्रीर व्युत्थात के संस्कार प्रवल होते जाते हैं। यहाँ पर व्याख्याता के गुरु-भाई श्रीमान् हरिभजनजी ने (श्रपने काष्ट्र-मौन व्रत धारण करने से कुछ पूर्व मौनावस्था में) इस सम्बन्ध में जो श्रपने श्रवमुभव द्वारा प्राप्त किये हुए विचारों को लिखकर दिया था, उनको उन्हों के शब्दों में लिख देना जिज्ञासुओं के लिये उपयोगी होगा।

### श्रीमान् इरिभजनजी का संत्रिप्त परिचय

यह महात्मा पूर्व-जम्म के वैराग्य के संस्कारों के उदय होने पर अपने वास्यकाल ही में पूज्यपाद श्री स्वामी सोमतीर्थजी महाराज की सेवा में रहकर कई वर्ष तक योग साधन करते रहे। तत्पश्चात् कई वर्ष तक पुराने गुरुकुल कॉंगड़ी के एकान्त स्थान में मौन साध कर अपनी अवस्था को परिपक्ष करते रहे। गत हिरद्वार कुम्भ के पश्चात् मास मई सन् १९३९ ई० में काष्ट्र मौन धारण कर लिया। मास जून १९३९ ई० से उनके कोई समाचार किसी प्रकार के नहीं मिले। उनके पिता, भाई, कुटुम्बियों, तथा भक्त और प्रेमी मित्रों ने उनके खोजने में पूर्ण प्रयन्न किया, परन्तु अब तक कुछ पता नहीं लगा है।

### उनके श्रनुभव

"श्रव स्वरूप-श्चिति को समर्के। प्रयन्न से जब विवित्त चित्त को एकाम किया जाता है और फिर उसे निरुद्ध किया जाता है तब सबेवृत्ति-निरोध हो जाने से जो पर पुरुष का अपने स्वरूप में अवश्चित हो जाना है; उसका नाम स्वरूपश्चिति नहीं है, उसका नाम पुरुष का अपने स्वरूप में अवश्चित होना है। स्वरूपश्चिति उससे बहुत ऊँची श्चिति है। जैसे विवित्त-भूमि चित्त को यदि हम किसी साधन-विरोध से एकाम कर दें तो शोड़ी देर एकाम रह जाने पर भी हम उसको एकाम-श्चिति नहीं कह सकतं; यह उसकी एकाम अवश्चा ही है। अथवा एकाम-भूमि चित्त को यदि हम प्रयन्न से वृत्ति-निरोध द्वारा निरुद्ध कर दें तो हम उसे निरुद्ध-भूमि चित्त को यदि हम प्रयन्न से वृत्ति-निरोध द्वारा निरुद्ध कर दें तो हम उसे निरुद्ध-भूमि चित्त नहीं कह सकतं; यह उसकी निरुद्ध-वृत्ति से किसी साधन द्वारा निरुद्ध करते हैं, तब तक हम स्वरूप-श्चिति नहीं कह सकते; यह पुरुष का अपने स्वरूप में केवल अवश्चित होना-मात्र है। जब चित्त की विवित्त और एकाम-भूमि सवेथा निरुद्ध-भूमि में बदल दी जाय, जब यह बिना किसी साधन के निरुद्ध रहने लगे, तब ऐसी अवश्चा में जो पुरुष का अपने स्वरूप में श्चित हो जाना है वही स्वरूप-श्चिति है। स्वरूप-श्चिति वाले की पुनः इतर ( न्युत्थान ) श्चिति कहना पूरी-पूरी भूल है; क्योंकि स्वरूप-श्चिति खाभाविक श्चिति है। वह बदल

नहीं सकती; स्पीर जब तक वह खाभाविक नहीं तब तक खरूप-स्थिति नहीं कहला सकती।

श्रतः स्वरूप-स्थिति वह स्थिति है जब कि चित्त की वित्तिप्त और एकाप्र-भूमि पूर्ण रूप से निरुद्ध-भूमि में बदल चुकी हो और ऐसी स्थित में चित्त-श्रुत्ति-निरुद्ध, सहज ही. स्वाभाविक हो. अनायास ही रहने लगी हो: श्रीर इसी लिये उसे किसी प्रकार के भी प्रयक्त की आवश्यकता नहीं रहती है। ऐसी स्थिति आने पर जो पुरुप का सहज ही। स्वाभाविक ही, अनायास ही अपने खरूप में स्थित हो जाना है; वही खरूप-स्थिति है। स्वरूप-स्थिति तो उस स्थिति का नाम है जहाँ चित्त श्रनायास ही, सहज ही. स्वाभाविक ही निरुद्ध स्थिति में रहता हो । पुरुष की 'खरूप में अवस्थिति' और 'स्वाह्यपिश्वति' में बडा-भारी श्रान्तर है। पहिली प्रयत्न की श्रवस्था है, दसरी सहज िधित है। इतना और याद रहे कि ऐसी स्थिति श्राने पर, जिस जिज्ञास की स्वरूप-स्थिति हो गई हो. उसको भोगवश कोशमयी श्रवस्था में भी प्रारब्धानसार यहापि श्राना पड़ता है परन्तु उस समय से पहिले क्योंकि वह खरूप में स्थित था: श्रीर भोग-समय के समाप्त हो जाने के बाद वह स्वरूप-स्थिति में ही रहता है, इसलिये भोगकाल की स्थिति भी उसकी स्वरूपस्थिथि ही कहीं जायेगी। भोग के पहले तथा भोग के पीछे जिसको स्वरूप में स्थित है वह भोग-काल में भी स्वरूप में ही स्थित कहा जायेगा. यद्यपि यह भोग भोगते समय कोशमयी हालत में हैं: परन्त वह उसकी कोशमयी अवस्था है कोशमयी स्थिति नहीं।

जैसे एकाप्रभूमि चित्त को जब इम प्रयत्न से निरुद्ध कर देते हैं, तो वह उसकी निरुद्ध क्षिति नहीं, वरन निरुद्धावस्था है। इसी तरह स्वरूपक्षिति वाले को जब-जब भी भोगवश को अभयां हालत में त्राना पड़ता है तो वह उसकी कोशमयी त्रवस्था ही कही जायेगी, न कि कोशमयी क्षिति । क्षिति तो उसकी स्वरूपक्षिति ही है और उस कोशमयी त्रवस्था में भी वह तभी तक त्राता है जब तक भोग समाप्त हो जाने पर वह सदा के लिये त्रपने स्वरूप में सुप्रतिष्टित नहीं हो जाता है।

श्रथात् जय तक व्युत्थान-चित्त की दशा में वृत्तियों का निरोध क्रिया-जन्य हो, प्रयत्न से हो; श्रीर स्थायी, दृद्भूमि, स्वाभाविक, सहज श्रीर स्वयं होने वाला न हो गया हो, तब तक वह 'निरोध की श्रवसा' श्रथवा 'स्वरूपावसा' है, 'निरोध की स्थिति' श्रथवा स्वरूपस्थिति' नहीं है; बल्कि उस समय तक व्युत्थान की ही स्थिति है जो कि स्वाभाविक श्रीर दृद्भूमि बनी हुई है। जब चित्त की वृत्तियों का निरोध स्थायी श्रीर दृद्भूमि हो जावे श्रीर विना किसी क्रिया श्रीर प्रयत्न के स्वाभाविक, सहज ही प्रतिच्चण (हर-समय) बना रहे तब वह 'निरोध की स्थिति' श्रथवा 'स्वरूपस्थिति' कहलाएगी।

प्रश्न-- क्या खरूपिथिति हो जाने पर योगी के सब कार्य बन्द हो जाते हैं ? क्योंकि कोई भी काम बिना व्युत्थान की श्रवस्था के नहीं हो सकता।

उत्तर-नहीं; बिना कर्म के कोई शरीरधारी नहीं रह सकता।

[ समाविपाद

# न कर्मणामनारम्भाकेष्कर्म्य प्रद्योऽरतते । न च संन्यसनादेव सिद्धिं समधिगच्छति ॥ ४ ॥

( श्रीमद्भगवद्गीता अध्याय ३। ४-६ )

अर्थ-मनुष्य न (तो) कमों के न करने से 'निष्कर्मता' को प्राप्त होता है (क्योंकि कर्मों का न करना भी एक प्रकार का सकाम कर्म है। और न कर्मों को त्यागने-मात्र से 'स्वक्रप-स्थिति' रूपसिद्धि को प्राप्त होता है ।

का एक स्थान स्यान स्थान स्यान स्थान स्थान

अर्थ-क्योंकि कोई भी ( किसी काल च्यामात्र भी बिना कर्म किये नहीं रहता नि:सन्देह सब ही पुरुष प्रकृति से उत्पन्न हुए गुर्णो द्वारा परवश हुए कर्म करते हैं।

# कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य श्रास्ते मनसा स्मरन् ।

इन्द्रियार्थान् विमृदात्मा मिध्याचारः स उच्यते ॥ ६ ॥

अर्थ - जो मृदुबुद्धि पुरुष कर्मेन्द्रियों को (हठ से ) रोककर इन्द्रियों के भोगों का मन से चिन्तन करता रहता है, वह मिध्याचारी अर्थात् दर्मा, असंयमी कहा जाता है। (क्योंकि उसकी इन्द्रियाँ वास्तव में संयमित नहीं होती)।

# यस्त्विन्द्रयाणि मनसा नियम्यारभतेऽर्जुन । क्रमें हिट्यै: कर्मयोगमसक्तः स विशिष्यते ॥ ७ ॥

अर्थ-श्रीर हे श्रर्जुन ! जो (पुरुष) मन से इन्द्रियों को वश में करके श्रनासक्त हस्राः कर्मिन्दयों से कर्मयोग का आचरण करता है वह श्रेष्ठ है।

# नियतं कुरु कर्म त्वं कर्म ज्यायो सकर्मणः। श्रारीर्यात्रापि च ते न प्रसिद्धयेदकर्मणः॥ =॥

अर्थ-त् शास्त्रविधि से नियत कियं हुए खधर्म-रूप (कर्तव्यरूप) कर्म को कर; क्यों कि कर्मन करने की अप्रेचा कर्म करना श्रेष्ट है; तथा कर्मन करने से तेरी शरीर-यात्रा भी सिद्ध नहीं होगी (कर्म करत रहना ही जीवित इारीर का खभाव है, हठ से कर्म छोड़ देना शरीर का दुरुपयोग श्रीर श्रज्जान है)।

# यद्वार्थात्कर्रेणोऽन्यत्र लोकोऽयं कर्मबन्धनः। क्टर्थ कर्म कौन्तेय ग्रक्तसङ्गः समाचार ॥ ६ ॥

अर्थ---यज्ञ अर्थात् त्र्यासक्ति-रहित निष्काम भाव से सब प्राणियों के कल्यागाथ अथवा अपनी भोग-निवृत्ति के लिये ईश्वर-निमित्त किये हुए कर्म के सिवाय अन्य कर्म में ( लगा हुआ ही ) यह मनुष्य,कर्मों द्वारा वॅधता है, इसलिये हे श्रर्जुन ! श्रासक्ति से रहित हुआ उस परमेश्वर के निमित्त कर्म का भली प्रकार श्राचरण कर ।

'निरोध-स्थिति' अथवा 'स्वरूप-स्थिति' वाले योगी के कर्म भोग-निवृत्ति अथवा परमात्मा की आज्ञा-पालन करते हुए प्राण्मिमात्र के कल्याणार्थ ईश्वर-निमित्त होते हैं। इन निष्काम और आसक्ति-रहित कर्मों के करने में उसकी 'उनुत्थान' की स्थिति नहीं होती, स्थिति तो 'निरोध' की ही रहती है। यह उसकी 'उनुत्थान की अवस्था' है जो अस्वाभाविक, अस्थायी और अदद तथा किया-जन्यते । यह कर्म निष्काम भाव से और आसक्ति तथा वासना-रहित होते हैं, इसलिये आगे के लिक्ति भा आराश्यक्त के संस्कारों के प्रपादक रूमी होते। इस 'स्वरूप स्थित' को गीता में 'समाधि-स्थित्त्वुऔर ऐसे पढिलीको 'स्थित ग्रंक' अवस्था से वर्णन किया है।

# स्थितप्रक्षस्य का भाषा समार्थि त्र्याने केशव । स्थितथीः कि पभाषेत किमासीत ब्रजेत किम् ॥ ५४ ॥

(गीता अध्याय २। ५४–६१) अर्थ— हे केशव ! 'समाधिस्थ-स्थितप्रज्ञ' का क्या लज्ञ्ग्य है ? (और) 'स्थित-प्रज्ञ' कैमे बोतला है ? कैसे बैठता है ? कैसे चलता है ?

# मजहाति यदा कामान् सर्वान् पार्थ मनोगतान् । स्रात्मन्येवात्मना तुष्टः स्थितग्रहस्तदोच्यते ॥ ५५ ॥

अर्थ - हे ऋजुन ! जिस समय (यह पुरुष ) मन में इन्छित सब इच्छाओं को त्याग देता है, उस समय आत्मा से ही आत्मा में सन्तुष्ट हुआ, 'खरूपश्चिति' का प्राप्त हुआ, 'स्थित-प्रज्ञ' कहा जाता है।

# दुःखेष्वनुद्विप्रमनाः सुलेषु विगतस्पृहः । नीतरागभयक्रोधः स्थितशीर्धनिष्ठच्यते ॥ ५६ ॥

अर्थ - दु:खों की प्राप्ति में उद्देग-रहित ह मन जिसका, (श्रीर ) सुखों की प्राप्ति में दूर हो गई है स्पृहा जिसकी (तथा) नष्ट हो गए हैं राग, भय श्रीर क्रोध जिसके; (ऐसे ) मुनि को 'स्थित-प्रज्ञ' कहा जाता है।

# यः सर्वत्रानभिस्नेहस्तत्तत्त्राप्य श्चभाश्चभम् । नाभिनन्दति न द्वेष्टि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्टिता ॥ ५७ ॥

अर्थ जो पुरुष सबेत्र स्नेह-रहित हुन्ना, उस-उस शुभ तथा त्रशुभ (वस्तुन्नों) को प्राप्त होकर न प्रसन्न होता है (ब्यौर) न द्वेष करता है उसकी प्रज्ञा स्थिर है।

> यथा संहरते चार्य कुर्मों आनीव सर्वेशः । इन्द्रियाणीन्द्रियार्थे ध्यस्तस्य महा मतिष्ठिता ॥ ५८ ॥

अर्थ — और कछुवा ( खपने ) खंगों को जैसे (समेट लेवा ) है ( वैसे ही ) यह पुरुष जब सब श्रोर से ( अपनी ) इन्द्रियों को इन्द्रियों के विषयों, से समेट लेवा है ( तब ) उसकी 'प्रज्ञा' स्थिर होती है।

## विषया विनिवर्तन्ते निराहारस्य देहिनः । रसवर्ज रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते ॥ ५६ ॥

अर्थ-( इन्द्रियों के द्वारा ) विषयों को न महत्त्व करने वाले पुरुष के ( भी केवल ) विषय ( तो ) निवृत्त हो जाते हैं ( परन्तु ) राग नहीं ( निवृत्त होता ); श्रीर इस ( स्थित-प्रक्र-समाधिस्थ ) पुरुष का ( तो ) राग भी 'परम-तत्त्व' को सालात् करके निवृत्त हो जाता है।

## यततो श्रापि कौन्तेय पुरुषस्य विपश्चितः । इन्द्रियाणि मनाधीनि हरन्ति प्रसमं मनः ॥ ६० ॥

अर्थ—हे श्रर्जुन जिससे (कि) यत्न करते हुए बुद्धिमान् पुरुष के भी मन को यह प्रमथन करने वाली इन्द्रियाँ बलात्कार से हर लेती हैं।

## तानि सर्वाणि संयम्य युक्त त्रासीत मत्परः। बशे हि यस्येन्द्रियाणि तस्य प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ॥ ६१ ॥

अर्था — उन सब इन्द्रियों को वश में करके समाहित-चित्त हुआ, मेरे (परमात्म तत्त्व के) परायण (स्थित) होवे, क्योंकि जिस पुरुष के इन्द्रियाँ वश में होती हैं उसकी ही 'प्रज्ञा' स्थिर होती है ।

## या निशा सर्वेषूतानां तस्यां जागतिं संयमी। यस्यां जाग्रति भूतोनि सा निशा पश्यतो मुनेः ॥—( नीता २।६९)

अर्थ—सर्व प्राणियों की जो रात है उसमें संयमी-समाधिस्थ (स्थित-प्रक्क योगी) जागता है। जिसमें अन्य प्राणी जागते हैं वह तस्व को जानने वाले (स्थित-प्रक्क) मुनि के लिये रात है। अर्थान् सुपुप्ति अवस्था में सब प्राणी तमोगुण के प्रभाव से अन्तसुख वृत्ति होकर हृदयाकाश में आनन्तमय-कोश (कारण-शरीर) में रहते हैं। तमोगुण के अन्धकार के कारण ब्रह्मानन्द में रहते हुए भी वे उससे विश्वत रहते हैं, जैसा कि उपनिषदों में कहा गया है:— इमा: सर्वी: प्रजा: सित सम्प्या न विदुः सित सम्प्यामह इति। (छा॰ ६।९।१)

अर्था—सुषुप्ति में ये सारी श्रजायें (श्राणी) सत्-ब्रह्म में रहते हुए भी नहीं जानते कि हम ब्रह्म में स्थित हैं।

स्थित-प्रज्ञ योगी सत्त्वगुर्ण के प्रभाव से श्रानन्दमय कोश श्रर्थान् कारण-शरीर में श्रन्तमुख होता है, इसलिये ज्ञान के प्रकाश से ब्रह्मानन्द को प्राप्त करता है; यह उसका जागना है। जामन श्रवस्था में सब प्रार्णी व्युत्थान दशा में रहते हुए सांसारिक कार्य करते हैं। किन्तु स्थित-प्रज्ञ योगी सब कार्यों को अपने भोग-निष्टृत्ति अथवा ईश्वर की ओर से कर्तान्य-मात्र सम-भता हुआ ममता और अहम्ता से रहित, अनासक्ति और निष्काम-भाव से करता है। इससे उत्पन्न होने वाली बासनाओं तथा ममता और अहम्ता के भावों से न स्पर्श किया हुआ अन्तर्मुख (ही) बना रहता है। इसलिये उसका जामत-दशा में कार्य-चेत्र में रहना भी रात्रि की सुपुप्ति-अवस्था के सटश है। क्योंकि उससे भोग दिलाने वाली वासनाएँ तथा संस्कार चित में नहीं पढ़ते।

ये योगी जो स्वरूपस्थित को प्राप्त कर चुके हैं; दो प्रकार के होते हैं: पहिले - जिनके कर्म केवल भोगनिवृत्ति के लिये ही होते हैं; दूसरे—वे योगी जिनके कर्म भोग-निवृत्ति तथा निष्काम आसक्ति-रहित, परमात्मा की त्राज्ञा पालन करते हुए समस्त प्राणियों के कल्यागार्थ ईश्वरार्पण होते हैं।

दो प्रकार की मुक्ति—इसी के अनुसार इन दोनों प्रकार के खरूपिश्वित् वाले योगियों की मुक्ति भी दो प्रकार की होती हैं:—

प्रथम प्रकार के योगियों की मुक्ति में चित्त बनाने वाले गुग अपने कारण में लीन हो जाते हैं जो सांख्य श्रौर योग का कैवल्य है। दूसरे प्रकार वालों की मुक्ति में 'चित्त-सत्त्व' अपने स्वरूप-सहित ईश्वर के विशुद्ध सत्त्वमय चित्त में (जिसका दूसरा नाम आदित्य लोक है) लीन (अवस्थित) रहता है।

ईश्वरीय नियमानुसार जब जब उनकी त्रावश्यकता होती है तब तब वे सर्व प्राण्यों के कत्याणार्थ तथा संसार में धर्म मर्थादा स्थापन करने के लिये छुद्ध चैतन्य स्वरूप से शबल स्वरूप में भौतिक जगत में श्ववतरण करते हैं; जिस प्रकार स्वरूप स्थिति प्राप्त किया हुत्रा योगी श्रसम्प्रज्ञात-समाधि से व्यवहार दशा में त्राता है। यथा:—

> यदा यदो ६ धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । स्रभ्युत्यानमधर्मस्य तदऽऽऽत्मानं सृजाम्यहम् ॥ नी॰ ४ । ७ ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्म संस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे॥ नी॰ ४ । ८ ॥

अर्थ-हे भारत! जब-जब धर्म की हानि और अधर्म की वृद्धि होती है तब-तब मैं अपने आप को प्रकट करता हैं, अर्थात शुद्ध-स्वरूप से शवल-स्वरूप में आता हूँ॥ ७॥ सज्जनों की रक्ता के लिये और दूषित कर्म करने वालों का नाश करने के लिये (तथा) धर्म स्थापन करने के लिये युग-युग में प्रकट होता हूँ॥ ८॥

यहां यह भी बतला देना आवश्यक है कि आना-जाना बन्धन और मुक्ति आदि सब क्रियार्थे अन्तः करणु में होती है, चेतन तत्त्व (पुरुष अर्थात आत्म्ब्र) उनका केवल साची, अश्रसवधर्मी, अपरिणामी, निष्क्रिय, कूटस्थ नित्य सदा एक रस रहता है। उसमें बन्धन तथा मुक्ति का होना विकल्प से आरोप किया जाता है जैसा कि सांख्य सूत्र में बतलाया गया है। "बाङ् मात्रं न तु तस्त्रं चित्त श्चिति" 'पुरुष में बन्ध आदि कथन मात्र हैं क्यों कि चित्त में दी बन्ध आदि की श्चिति हैं।, इन निर्मल, विशाल, झानवान, शक्तिशाली, ऐश्वर्यवान, वैराग्य-युक्त चित्तों में यदापि अविदा आदि कलेशों का बीज सर्वथा दग्ध हो गया है, किन्तु संसार के कल्याए के संस्कार शेष रहते हैं, जिनके कारण ईश्वरीय नियमानुसार समय-समय पर उनका प्रादुर्भाव होता है। इन्हें इस संकल्प को हटा कर चित्त बनाने वाले गुर्णों को अपने कारण में लीन करके कैवस्य प्राप्ति का सर्वदा अधिकार रहता है।

जिस प्रकार विवेद गुक्त श्रीर जीवन गुक्त इन दो प्रकार के भेदों में उन जीवन गुक्त योगियों को भी गुक्त माना जाता है जिनके चिक्त के बनाने वाले गुख्य श्रवने कारण में लीन नहीं हुये हैं। किन्तु उनमें श्रविद्या श्रादि छेदा सर्वथा दग्ध बीज होकर पुन: बन्धन रूप श्रंकुर के उत्पन्न करने में सर्वथा श्रसमर्थ हो गये हैं। इसी प्रकार यहां भी गुक्ति के इन दोनों भेदों को समम्म लेना चाहिये।

#### उपसंहार

पर्व श्रधिकार किये हये योग का लक्ष्मण चित्तवृत्ति-निरोध-इन पदों का व्याख्यान, अभ्यास और वैराग्य रूप दोनों उपायों का स्त्ररूप और भेद कह कर, सम्प्रवास और असम्प्रजात भेद से योग के मुख्य और गौरा भेद को कह कर, योगाभ्यास को दिखलाते हुए, विस्तार से उसके उपायों को बतलाकर; श्रीर सुगम उपाय होने से ईश्वर का स्वरूप, प्रमाण, प्रभाव और उसका वाचक नाम तथा उपासनात्रों को बतलाकर और उनके फलों का निर्शाय कर, फिर चित्त के विद्येष (व्याधिस्त्यानादि तीसवें सूत्रोक्त ) और चित्त-विद्येप के सहकारी दु:ख आदि (इकत्तीसर्वे सुत्रोक्त ) को कहकर और विस्तार से चित्त-वित्तेपादि को हटाने वाले, एकतत्त्व के अभ्यास, मैत्री, कहणा आदि और प्राणायाम श्चादि को कहकर तथा सम्प्रज्ञात-श्रसम्प्रज्ञात दोनों श्रंग-रूप 'विषयवती वा प्रवृत्तिः' (पैतीसवें सत्र से लेकर) इत्यादि विषयों को कहकर; और उपसंहार द्वारा अपने-अपने विषय-सहित अपने खरूप और फल-सहित समापत्ति को कहकर. सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात की समाप्ति कर, सबीज-समाधि-पूर्वक निर्वीज-समाधि कही गई है। यह उपसंहार केवल सूत्रों का है, इसमें व्याख्याता के अपने वि० वि०, वि० व०, टिप्पणी इत्यादि अर्थात् (सूत्र एक में) अनुबन्ध-चतुष्टय जिसमें योग की प्राचीन परम्परा, योग-दर्शन की विशेषता, योग के भेद आदि विस्तार-पूर्वक वर्णन हैं, (सूत्र दो में ) चित्त तथा सृष्टिकम का विस्तार के साथ वर्णन, (सूत्र सन्नह में) कोशों द्वारा अभ्यास की प्रणाली तथा कोशों की विस्तृत व्याख्या (सूत्र १८ में ) सम्प्रज्ञात समाधि की भूमियों श्रसम्प्रज्ञात समाधि और कैवल्य का विशेष वर्णन (सूत्र १९ में ) 'भव प्रतम्य' के सम्बन्ध में अयुर् श्रीर 'विदेह, तथा 'प्रकृतिलय' के प्रति संकी एं श्रीर पह्मपत पूर्ण विचारों के निराकरणार्थ तथा युक्त श्रीर यथार्थ श्रयं के समर्थनार्थ 'व्यासभाष्य' 'तत्त्व वैद्यारदी' तथा 'योग वार्तिक' का भाषानुवाद, (सूत्र २६ में ) गुरु का यथार्थ खरूप, (सूत्र २७ में ) प्रणव का वर्णात्मक तथा ध्वन्यात्मक खरूप, (सूत्र २८ में ) श्रोम्,स्थूल सूक्ष्म, तथा कारण श्रशीर की व्याख्या; जाप्रत; खप्र, सुपृप्ति तथा समाधि-श्रवस्थाश्रों में भेद, (सूत्र चींतीस में ) सूक्ष्म प्राण, खर, खर-साधन, तत्त्व, तत्त्व-साधन, चक्र, चक्र-भेदन, कुरुडिलनी-शक्ति, कुरुडिलनी जाप्रत करने के उपाय, साधकों को श्रावश्यक चेतावनी; श्रीर (सूत्र इक्यावन में ) स्थित-प्रकृत के लत्त्रण इत्यादि को भी उपसंहत कर लेना चाहिये। इस प्रकार पात जल-योग-प्रदीप में समाधि नाम वाले पहिले पाद की व्याख्या समाप्त हुई।

इति पातन्त्रल-योग-प्रदीपे प्रथमः समाधिपादः समासः



#### साधन पाद

प्रथम पाद में समाहित चित्त वाले योग के उत्तम श्राधकारियों के लिये योग का स्वरूप, उसके भेद श्रीर उसका फल सम्प्रज्ञात श्रीर श्रसम्प्रज्ञात समाधि को विस्तार के साथ वर्णन किया गया है और योग के मुख्य उपाय वैराग्य तथा श्रभ्यास साधन की कई विधियें बतलाई हैं। पर विचिन्न चित्त वाले मध्यमाधिकारी जिनका चित्त सांसारिक वासनाओं तथा राग-द्वेष श्रादि से कल्लिप (मिलन) हैं उनके लिये श्रभ्यास श्रीर वैराग्य का होना कठिन है। उनका चित्त भी शुद्ध होकर श्रभ्यास और वैराग्य को सम्पादन कर सके इस श्रमिशाय से चित्त की एकामता के असंदिग्ध उपाय किया योग पूर्वक यम-नियमादि योग के श्राठ श्रंगों को बतलाने के लिये दूसरे साधन पाद को श्रारम्भ करते हैं।

योग के श्रंगों में प्रयुत्त कराने से पूर्व सबसे प्रथम चित्त की शुद्धि का एक सरल श्रीर उपयोगी उपाय किया योग बतलाते हैं।

#### तपः स्वाध्यायेश्वरप्रशिषानानि क्रियायोगः ॥ १ ॥

शब्दार्थ —तपःस्वाध्याय-ईश्वर-प्रशिधानानि = तप, स्वाध्याय, श्रौर ईश्वरप्रशिधान । क्रिया-योगः = क्रिया योग है ।

अन्वयार्थ-तप, स्वाध्याय, श्रीर ईश्वर प्रशिधान किया योग है।

ज्याख्या—तपः = जिस प्रकार अश्व-विद्या में कुशल सारथी चंचल घोड़ों को साधता है इसी प्रकार शरीर, प्राण्, इन्द्रियाँ और मन को उचित रीति और अश्यास से वशीकार करने को तप कहते हैं, जिससे सर्दी-गर्मी, भूख-प्यास, सुख-दुख, हर्पशोक और मान-अपमान आदि सर्व द्वन्दों की अवस्था में बिना विच्तंप के खत्थ शरीर ज्ञीर निर्मल अन्तःकरण के साथ योग मार्ग में प्रवृत्त रह सके। शरीर में ज्याधि तथा पीड़ा, इन्द्रियों में विकार, और चित्त में अप्रसन्नता उत्त्य करने वाला तामसी तप योग मार्ग में निन्दित तथा वर्जित है। श्री व्यासनी महाराज लिखते हैं "अनादि कर्म छेश वासना से हुआ जो विषयों में प्रवृत्ति कराने वाला अशुद्धि संज्ञक रजस् तमस् का प्रसार है वह बिना तप के अनुष्ठान के नाश को प्राप्त होना असम्भव है। अतः सब से पहिले तप कप साधन का उपदेश किया है। तय चित्त-ध्रसाद नम-बाधमान-मनेना SS सेव्यमिति मन्यते, जो तप चित्त की प्रसन्नता का हेतु हो तथा शरीर इन्द्रियादि का बाधा कारक (पीड़ाकार) न हो। वही सेवनीय है अन्य नहीं, वही सूत्र कारादि महर्षियों को अभिमत है। क्यांकि व्याध्मा, शरीर की पीड़ा आदि और चित्त की अप्रसन्नता योग के विन्न हैं ऐसा ही उपनिषदों में बतलाया है 'तपसाऽनाशकेन' 'जो शरीर का नाशक न हो'। तप की विशेष व्याख्या इस सूत्र के विशेष वक्तव्य में देखें।

स्वाध्याय-वेद-उपनिषद् श्रादि तथा योग और संख्या के श्रभ्यात्म सम्बन्धी विवेक

ज्ञान उत्पन्न करने वाले सत्शाकों का नियमपूर्वक अध्ययन श्रौर श्रोंकार-सहित गायत्री श्रादि मन्त्रों का जाप।

## ईश्वर प्रणिधान के सामान्य अर्थ (१)

ईश्वर की भिक्त विशेष और इसिर इन्द्रिय, मन, प्राण, अन्तःकरण आदि सव बाह्य और आभ्यन्तर करणों, उन से होने वाले सारे कमों और उनके फलों को अर्थान् सारे बाह्य और आभ्यन्तर जीवन को ईश्वर के समर्पण कर देना है। और उस के विशेष अर्थ (२) ओश्म् का उस के अर्थों की भावना सिहत मानसिक जाप है। जैसा कि समाधि पाद सू० २८ की व्याख्या तथा विशेष वक्तव्य में बतलाया गया है। दूसरे अर्थ का सम्बन्ध आभ्यन्तर किया से हैं। यह असम्प्रज्ञात समाधि के लाभ तथा हुशों की निष्टत्ति में साधन रूप है। समाधि पाद सू० २२ में समाहित चित्त वाले उत्तम अधिकारियों के लिए यह अर्थ प्रधान रूप में लिय गये हैं। पहिले अर्थ का सम्बन्ध अधिकार हमारे व्यवहारिक जीवन से हैं। यह सम्प्रज्ञात समाधि तथा हुशों का तनु (शिथल) करने में साधन रूप है। इस सूत्र में तथा इस पाद के सूत्र ३२ में विज्ञित्र चित्त वाले मध्यमाधिकारियों के लिए यही अर्थ प्रधान रूप से लिये गये हैं।

#### कामतो ऽ कामतो वापि यत्करोमि श्रुभाश्चभम् । तत्सर्वे त्विय संन्यस्तं त्वत्ययुक्तः करोम्यहम् ॥

अर्थ—फलेच्छा से वा निष्कामता से जो शुभाऽशुभ कर्म का मैं श्रानुष्ठान करता हूँ। वह सब आप परमेश्वर के ही मैं समपेण करता हूँ। क्योंकि आप अन्तर्यामी से ही प्रेरित हो कर मैं सब कमे करता हूं।

#### यत्करोषि यदश्लोसि यज्जुहोषि ददासि यद् यत् तपस्यसि कौन्तेय तत्कुहुन्द मदर्पणम् ॥

अर्थ - हं कुन्तीपुत्र अर्जुन ! जो तुम कार्य करो वा मत्त्रण करो वा यह करो अथवा दान करो वह सब मेरे (परमेश्वर के) ही अर्पण करो । यहां यह ध्यान रखने की बात है। कि जिस योगी ने अपने समस्त कार्य ईश्वर के समर्पण कर दिये हैं। उस का कोई काम अग्रुभ न होगा। सब ग्रुभ ही होंगे। तथा फलों को ईश्वर, समर्पण कर देने के कारण उसके कमें फलच्छा परित्याग पूर्वक ही होंगे। कमों और उनके फलों को ईश्वर समर्पण कर देने के अर्थ कभे हीन बन जाना नहीं है।

## कर्मण्येवाऽधिकारस्ते या फलोचु कदाचन । मा कर्म फला हेतु भूमी ते संगोऽस्त्वकर्मिण ॥ गीवा ॥

श्रर्थ — हे श्रर्जुन ! कर्मों के श्रनुष्ठान हो में तुम्हें श्रिथकार है, कर्मों के फल में कदापि नहीं, श्रतः फल के श्रथं कर्मों का श्रनुष्ठान मत करो । श्रीर कर्म होनता में भी तेरी श्रासक्ति न होनी चाहिये। श्रर्थात् ईश्वर समर्पण करके सदा निष्काम भाव से श्रपने कर्राव्य रूप श्रुभ कर्म करतं रहना चाहिये। राका—समाधि पाद में उत्तम अधिकारियों के लिये वैराग्य अध्यासादि साधन बत-लाये गये हैं। और इस साधन पाद में मध्यमाधिकारियों के लिये अष्टांग योग। फिर यहां इस अञ्चांग योग के केवल तीन नियमों को ही क्यों साधन रूप बतलाया गया है।

समाधान — इस पाद में मध्यमाधिकारियों के लिये वास्तव में तो अशंग योग ही साधन रूप बतलाया गया है। और तप, खाध्याय और ईश्वर प्रशिधान पांचों नियमों के अन्तिम तीन भाग हैं। किन्तु यह व्यवहारिक जीवन को शुद्ध और सात्विक बनाने में अधिकसहायक होते हैं। जिससे चित्त शुद्ध और निर्मल होकर अशंग योग पर सुगमता से आरूढ हो सकता हैं।

गीता में ऐसे योगेच्छुको आकरुक्षुनाम र पुकारा गया है। और इस क्रिया योग

का नाम कर्म-योग दिया गया है। यथाः—

#### श्राहदत्तोर्भुनेयोंगं कमें कारणप्रुच्यते ।

अर्थ—चारुरुश्च अर्थात् योगारुढ होने की इच्छा रखने वाले ममन शील पुरुषों के लिये कर्मयोग को कारण अर्थात् साधन कहा है। तप से शरीर, वाणो, मन और अन्तः करण की अशुद्धि दूर होती है। खाध्याय से तत्त्व-झान की प्राप्ति तथा मन की एकामना और फलों में आसक्ति का त्याग तथा ईश्वर का अनुसह प्राप्त होता है। इस लिए इनको क्रिया योग नाम से अर्थाग योग के पूर्व अनुष्टान क्राना बतलाया है। और यदि इन तीनों के व्यापक अर्थ लिये जावें तो सारे योग के आठों अंग इन्हीं के अन्तर्गत हो जाते हैं।

#### विशेष वक्तव्य-सूत्र १

• तप की व्याख्याः — जिस प्रकार अग्नि में तपाने से धातु का मल भक्ष्म हो जाने पर उसमें खच्छता और चर्मक आ जाती है। इसी प्रकार तप की अग्नि में शरीर इन्द्रियों आदि का तमो गुणी आवरण के नाश हो जाने पर उनका सत्त्वरूपी प्रकाश बढ़ जाता है। योग-मार्ग में आसन प्राणायाम जिन का सूत्र ४६ व ४९ में क्रम से वर्णन किया जायेगा और साखिक अहार विहारादि शरीर के तप माने गये हैं तथा प्रत्याहार जिसका वर्णन सूत्र ५४ में किया जावेगा और साखिक अहार विहारादि शरीर के तप माने गये हैं तथा प्रत्याहार जिसका वर्णन सूत्र ५४ में किया जावेगा और शम दम आदि इन्द्रियों तथा मन के तप हैं।

## नास्यश्रतस्तु योगोऽस्ति न चैकान्तमनश्रतः।

न चाति-स्वप्न-शीलस्य जाग्रता नेव चार्जुन ॥ गीता॰ ६। १६०॥ अर्थ-यह योग न तो बहुत अधिक खाने वाले को, और न कोरे ोकउपवासी वैसे ही न बहुत सोने वाले को और न बहुत जागने वाले को प्राप्त होता है।

## युक्ताहार-विहारस्य युक्त चेष्टस्य कर्षसु ।

युक्त स्वमावबोधस्य योगो भवति दुःखहा ॥ गांता ६ । १७ ॥

अर्ध—जो मनुष्य श्राहार विहार में दूसरे कर्मों में, सोने जागने में नियमित रहना है उसका योग दुःख नाशक होता है।

युक्ताहार (मिताहार ) यथा:--

## सु स्निग्ध मधुराहारश्रतुर्थाशविवर्गितः । अज्यते शिव-संगीत्ये भिताहारः स उच्यते ॥

अर्थ — स्निग्य, मीठा, प्रिय श्राहार, क्षुषा परिमाण से चतुर्थ भाग से न्यून, शिव (ईश्वर) की सम्यक् प्रीति के लिए जो किया जाता है वह मिताहार कहा जाता है। तामसी राजसी, हिसा से प्राप्त किये हुये, तथा गरिष्ठ, वात-कफ कारक, श्रात उदया, खहै, चर्परे, वासी, श्रातिकत, सूखे हुये, रूखे, सङ्गे हुये, जूठे, नशा करने वाले उत्तेजक खारच्य की हानि पहुंचान वाले, पदार्थों को त्याग कर केवल शुद्ध, सात्त्विक, हलके, मधुर, रसदार, िस्तग्ध, ताजा, खारच्य वर्धक, चित्त को प्रसन्न करने वाले पदार्थ जैसे दूध, घृत, ताजे रसदार मीठे सात्त्विक फल, मीठा सन्तरा, मीठा श्रानार, मुसम्मी (मालटा) श्रंगूर, सेव, केला, मीठा श्राह, खूबानी श्रादि, तथा खुरक फल जैसे बादाम, श्रंजीर मुनका इत्यादि; सात्त्विक सन्त्री जैसे लौकी परवल, तुरई श्रादि; सात्त्विक—श्रनाज जैसे गेहूं, मृंग, भावल श्रादि का नियमित रुप से भूख से न्यून मात्र में सेवन करना श्रथात् उदर को दो भाग श्रन्न से भरना एक भाग जल से श्रीर एक भाग वायु के सन्बाराथे खाली रखना। रात्रि में सोने से पूर्व दूध, फल श्रादि खल्प मात्रा में लेना चाहिय।

योगीजन स्वाद को वशीकार किये हुए शरीर से आसिक और ममता त्यांगे हुए शरीर को केवल भजन के कार्य में उपयोगी बनाने के निमित्त खान पान आदि का विशेष ध्यान रखते हैं। साधारण मनुष्य स्वाद के वशी भूत होकर, शरीर में आसिक और ममता के साथ खान पान आदि के व्यवहार में लिप्त रहता है। यह योगी और भोगी में भेद है। योगाभ्यासी के लिए मांस, मादक पदार्थ, तथा लाल मिचे आदि सवेथा त्याज्य हैं। उन के सवन की अपेदा भूखा रहना हितकर है। उन के रोवन में आपित तथा धर्म की आइ

युक्त बिहारः - ऐसी लम्बी कठिन यात्रा कान करना जिस से भजन में बिन्न पड़े। चलना फिरना बिलकुल बन्द न कर दिया जाय जिस से तमो गुए रुपी व्यालस्य तथा प्रमाद उत्पन्न हो कर भजन में बाधक हों बल्कि इतना चलता फिरता व्योर घूमता रहे जिससे शरीर स्वथ्य और चित्त प्रसन्न रहे। भजन का कार्य सफलता पूर्वक होता रहे।

• युक्त कर्म चेष्टाः नियमित रूप से कर्त्तव्य तथा नियत सन्कर्मों को नित्य करते रहना अर्थात् न इतना अधिक शारीरिक परिश्रम करना जिस से थकान उत्पन्न होकर भजन में विन्न पड़े। और न सर्वेथा कर्त्तव्य होन होकर आतसी बन जाना।

्युक्त स्वप्नाव्योधः - रात्रि में सात घरहे से ऋधिक न सोना जिस से तमी ग्रग्

न बढ़े न चार घएटे से कम साना जिससे अजन करते समय नींद न सतावे।

योग मार्ग में चान्द्रायण् श्रादि व्रत तथा लम्बे उपवास वर्जित हैं। सप्ताह में एक दिन उपवास रखना प्रशस्त हैं, जिससे सप्ताह में संचित हुये शारीरिक तथा मानसिक विकार निवृक्त होते रहें। उपवास वाले दिन श्रन्न सर्वथा त्याग दे, दूप फलादि हलका श्रहार लेना चाहिये। सर्वथा निराहार रहने से प्रार्णों के निरोध के साथ भजन करने की अवस्था में मिलाक में ख़ुश्की पहुँचने और कई दिनों तक भजन के कार्य में विन्न पड़ने की सम्भावना हो सकती है। बिशेष अवस्था में किसी २ ऐसे साधक से जो शरीर के स्थूल तथा विकारी होने अथवा रजोगुणी मन की चश्चलता के कारश योग मार्ग पर सुगमता से नहीं चल सकते, चान्द्रायण आदि ब्रत तथा लम्बे उपवास भी कराये जाते हैं। ये किसी अनुभवी की अध्यक्षता और पूरी देख भाल में होने चाहियें। प्रत्येक दिन नमक और साधुन मिश्रित गुन गुने जल से एनिमा करते रहना आवश्यक है।

ऐसा न करने से पिछला बचा हुआ। मल खांतों में सुख जाता है। उससे खांतों में खराज तथा अन्य विकार उत्पन्न होने की सम्भावना रहती है। लम्बे उपवास में पित्त बढ़ जाता है। इसलिए उपवास की समाप्ति पर कागजी नीवू का शरबत अथवा शिक खबी पिलावे। दूध तथा रसीले फल कागजी नीवू मीठा अनार, सेब, मीठा सन्तरा, मुसम्मी, अंगूर आदि शनै: शनै: बढ़ाते जावें। खट्टे फलों को दूध के साथ न दे। कई दिनों के पश्चात् अन्न को प्रथम मूंग की दाल के पानी से आरम्भ करें और शनै: शनै: मात्रा बढ़ाते जावें। ऐसा करने से शारिरिक तथा मानसिक खास्थ्य सुधर जावेगा। लम्बे उपवास के पश्चात् आतों में पाचन शक्ति कम हो जाती है। और मूख बढ़ जाती है थोड़ी सी मूल में नाना प्रकार के रोग उत्पन्न हो सकते हैं।

वाणी का तप—वाणी का तप वाणी को संयम में रखना है अर्थात् केवल सत्य, भिय, आवश्यकतानुसार दूसरों का यथा योग्य सम्मान करते हुये वाणी से वचन निकालना वाणी को संयम में रखने का यत्र करते हुये सप्ताह में एक दिन मौन त्रत रखना प्रशस्त है। वाणी को संयम में रखने का यत्र किये विना केवल देखा देखी मौन रखना मिथ्याचार है।

मन का तपः—मन का तप मन को संयम में रखना है अर्थात् हिसारनक, डिष्ट भावनाओं तथा अपवित्र विचारों को मन से इटाते हुये अहिसात्मक अडिए भावनाओं और शुद्ध विचारों को मन में धारण करना है। इस प्रकार डिप्ट विचारों पर विजय प्राप्त करने के पश्चात् सब प्रकार के विचार भविष्य के संकल्प विकल्प और भूत काल की स्पृति से मन को शून्य करने का अभ्यास करना चाहिये।

गीता के श्रध्याय १७ के श्रनुसार सात्त्विक राजसी और तामसी तप:-

श्रद्धया परया तप्तं तपस्तत् त्रिविधं नरैः । श्रफलाकाङ्गिभर्युक्तैः सान्त्रिकं परिचल्लते ॥ १७ ॥ सत्कार-मान-पूजार्थं तपो दम्मेन चैव यत् । क्रियते तदिइ पोक्तं राजसं चलमधुवम् ॥ १८ ॥ मृद् ब्राहेणात्मनो यत्पीदंया क्रियते तपः । परस्योत्सादनार्थं वा तन्तामसद्धदाहृतम् ॥ १६ ॥

अर्थ-फल को न चाहने वाले निक्कामी योगी पुरुषों द्वारा परम श्रद्धा से किये

हुए उस्र तीन प्रकार के (शार्रारिक-वाचिक और मानसिक) तप को सास्विक कहते हैं। और जो तप सत्कार मान और पृजा के लिए अथवा केवल पाखराड से किया जाता है वह अनिश्चित और चर्गिक फल वाला तप यहां राजस् कहा गया है जो तप मृढ़ता पूर्वक् हठ से मन-वागी और शरीर को पीड़ा देकर अथवा दूसरे का अनिष्ट करने के लिये किया जाता है वह तप तामस कहा गया है।

स्वाध्याय:—स्वाध्याय की व्याख्या में हमने जो ओंकार सहित गायत्री श्रादि का जाप बतलाया है। उस गायत्री मन्त्र के श्रायों को विशेष रूप से खोल देना उचित प्रतीत होता है। गायत्री मन्त्र के सम्बन्ध में मनु महाराज लिखते हैं।

## भौकार-पूर्विकास्त्रमहाव्याहृतयोऽव्यथाः।

## त्रिपदो चैव सोवित्री विज्ञेयं ब्रह्मणो मुखम् ॥ २। 🖘 ॥

अर्थ-—तीन मात्रा वाले घोंकार पूवक तीन महाव्याद्वति और त्रिपदा सावित्री को नक्ष का मुख (द्वार) जानना चाहिये।

#### गायत्री मन्त्र

ओ३म् भूर्भुवः स्वुः । तत्स्ववितुर्वरेष्यम्भर्गो वेवस्यं धीमहि । धियो यो नंः प्रचोदयात् ॥

(य० २०६६ सन्त्र ६) (असमण्ड ६ स्०६६ सं १०)

ओंकार की तीन मात्राष:—श्रकार, उकार, मकार श्रौर चौथा श्रमात्र विराम । श्रकार:—एक मात्रा वाले विराट् जो स्थूल जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का नाम है।

फल — पांचों भूतों श्रौर उनसे बने हुए पदार्थों को श्रात्मान्नति में वाधक होने से इटा कर साधक बनाने वाला श्रपने विराट् रूप के साथ स्थूल जगत् के ऐश्रर्य का उपभोग करने वाला।

उकार — दो मात्रा वाले हिरएयगर्भ जो सूक्ष्म जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का नाम है।

फल -पांचों स्पृलसूक्ष्म भूतों और अब्द्वार आदि को आत्मोन्नति में वाधक होने से इटाकर साधक बनाने वाला, अपने हिररायगर्भ रूप के साथ सूचम जगत् में ऐश्वर्य का उपभोग कराने वाला।

मकार तीनों मात्रा वाले ईश्वर जो कारण जगत् के सम्बन्ध से परमात्मा का नाम है।

फल — कारण जगत् को श्वारमोश्रति में वाधक बनने से हटा कर साधक बनाने बाला श्रपने श्रपर खरूप के साथ कारण जगत् के ऐश्वर्य का उपभोग कराने वाला।

अमात्र विराम—परव्रक्ष परमात्मा की प्राप्ति व्यर्थात् खक्ष्यावस्थिति जो प्राया मात्र का व्यक्तिम ध्यय है। (२) तीन महाव्याहातियां—भः, भुवः, खः

भः -- सारे ब्रह्माग्ड का प्राग् रूप (जीवन देने वाला) ईश्वर सब प्राण्धारियों का प्राण सद्देश आधार और प्यारा प्रथ्वी लोक का नियन्ता।

भुवः—सारे ब्रह्मार्ग्ड का श्रपान रूप (पालन पोषण करने वाला) ईश्वर, सब प्राणियों को तीनों प्रकार के दु:लों से छुड़ाने वाला, अन्तरित्त लोक का नियन्ता।

स्व:-सारे ब्रह्माएड का व्यान रूप (व्यापक) ईश्वर सब प्राण धारियों को सख श्रीर ज्ञान का देने वाला चौलोक का नियन्ता।

(३) गायत्री के तीन पाद - तत्संवितुर्वरेणयुम्। भर्गो देवस्यं धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात ॥

सवित — सब जगत को उत्पन्न करने वाले ऋथीन सब प्राग्रधारियों के परम माता पिता ।

देवस्य-ज्ञान रूप प्रकाश के देने वाले देव के

वरेण्यम् – प्रहृण करने योग्य श्रर्थात् उपासना करने योग्य

भर्गः -- शुद्ध खरूप का

धीमहि - हम ध्यान करते हैं।

यः—जो ( पूर्वोक्त सविता देव )

नः-हमारी

धिय:- बुद्धियों को

प्रचोदयात् - ठीक मार्ग में प्रवृत्त करें ।

अर्थ:--सब प्राणियों के परम पिता-माता ज्ञानरूप प्रकाश के देने वाले देव के उस उपासना करने योग्य शुद्ध स्वरूप का इम ध्यान करते हैं, जो हमारी बुद्धियों को ठीक मार्ग में प्रवृक्त करें।

तीनों गुणों का प्रथम विषम परिएाम महत्तत्त्व है। इसको व्यष्टि रूप में बुद्धि तथा चित्त कहते हैं। इसी से सत् असत्, कर्त्तव्याकर्त्तव्य, धर्म अधर्म आदि का निर्णय किया जाता है। इसी में जन्म, आयु और भोग देने वाले सारे संस्कार रहते हैं। इसके पवित्र होने से सन्मार्ग की प्राप्ति संस्कारों की निवृत्ति और जन्म त्रायु और भोग से मुक्ति हो सकती है। इस गायत्री मन्त्र में विशेष रूप से बुद्धि अथवा चित्त की पवित्रता के लिए प्रार्थना की गई है।

वानप्रस्थ आश्रम और संन्यास आश्रम के प्रवेश तथा अभ्यास के आरम्भ से कई दिन पूर्व और प्रायश्चितार्थ एक निश्चित संख्या में गायत्री मन्त्र का जाप अत्यन्त श्रेयस्कर है।

संगति - वह किया योग किस लिये हैं ? यह बतलाते हैं।

#### समाधिभावनार्थः क्लेशतनुकरणार्थश्च ॥ २ ॥

शब्दार्थ—(क्रिया योग) समाधि-भावनार्थः = समाधि की भावना (समाधि का चित्त में पुनः पुनः निवेश) के लिये। क्लेश-तन्-करण-चर्थः = चौर क्लेशों के तन्करण (दुबले करने) के लिये हैं।

( सिंह किया योग: ) "सो वह उपर्युक्त किया योग" इतना पाठ भाष्यकारों ने सूत्र

के आदि में अध्याहार किया है।

अन्वयार्थ — समाधि की भावना के लिये श्रीर क्लेशों के तन् करने के लिये क्रिया योग है।

ब्याख्या---समाधि भावना = "समाधिरुक्तलच्च्यास्य भावना चेतसि पुनः पुनर्निवेशनम्" = समाधि जिसका लच्चा १। २ में कहा है उसकी भावना अर्थात् समाधि का चित्त में बार बार निवेश (लाना) है। -- (भोजकृत्ति)

क्रेश तनूकरणार्थः = क्रेशा वस्यमाणास् तेषां तनूकरणं स्वकार्यकारणभितवन्धः = क्रेश श्रविद्यादि श्रगले सूत्र में कहे हैं उनका तनूकरण 'उनके स्वकाये के कारण होने में प्रतियन्धकता'। — (भोजवृत्ति)

श्रविया श्रादि क्लेश जिनका श्रागे वर्णन किया जायगा जिनके संस्कार बीज रूप से चित्त-भूमि में श्रनादि-काल सं पड़े हुये हैं, उनको शिथिल करने श्रीर चित्त को समाधि की प्राप्ति के योग्य बनाने के हेतु क्रिया योग किया जाता है। तप से शरीर, प्राया, इन्द्रिय श्रीर मन की श्रशुद्धि दूर होने पर वे स्वच्छ होकर क्लेशों के दूर करने श्रीर समाधि प्राप्ति में सहायता देते हैं। स्वाध्याय से श्रन्त:करण शुद्ध होता है श्रीर चित्त वित्तेषों के श्रावरण से शुद्ध होकर समाहित होने की योग्यता प्राप्त कर लेता है। ईश्वर प्रिण्यान से समाधि सिद्ध होती है श्रीर क्लेशों की निवृत्ति होती है।

भाव यह है कि किया योग द्वारा क्लोशों को ततु करना चाहिये, क्लोशों के शिथिल होने पर अध्यास वैराग्य का छुगमता से सम्पादन हो सकेगा। अध्यास वैराग्य से कम प्राप्त सम्प्रज्ञात समाधि की सबसे ऊँची अवस्था विवेक-ख्याति रूप अग्नि से, सूक्ष्म किये हुये क्लेशों के संस्कार रूप बीज दग्ध होजाते हैं और चित्त का भोग अधिकार समाप्त हो जावा है। क्लेश-रूप बीजों के दग्ध होने पर परवैराग्य उत्पन्न होता है। परवैराग्य के संस्कारों की युद्धि से चित्त का विवेक ख्याति अधिकार भी समाप्त हो जाता है और असम्प्रज्ञात समाधि का लाभ श्राप्त होता है।

संगति—जिन हेशों के दूर करने के लिये क्रिया-योग बतलाया गया है वे हेश कौन से हैं, यह अगले सूत्र में बतलाते हैं:—

#### श्रविद्याऽस्पितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्लोशाः ॥ ३ ॥

राष्ट्रार्थ — अविद्या-अस्मिता-राग-द्वेष-अभिनिवेशाः क्लेशाः = अविद्याः, अस्मिताः, रागः, द्वेष और अभिनिवेश क्लेश हैं। व्याख्या —श्रविद्या, श्रास्मिता, राग, द्वेष श्रीर श्रास्मित्वेश क्लेश हैं। यह पाँचों बाधना-रूप पीड़ा को उत्पन्न करते हैं श्रीर चित्त में वर्तमान रहते हुए संस्कार-रूप गुर्गों के परिग्गाम को टढ़ करते हैं; इसलिय क्लेश नाम से कहे गए हैं। यह पाँचो विपर्यय श्र्यान् मिथ्याद्वान ही हैं, क्योंकि उन सबका कारण श्रविद्या ही है।

संगति - श्रविद्या सब क्लेशों का मूल कारण है, यह श्रगले सूत्र में बतलाते हैं:-

#### द्मविद्याक्षेत्रमुत्तरेषां मसुप्ततनुविच्छिन्नोदाराणाम् ॥ ४ ॥

हाब्दार्थ— अविद्या-तेत्रम = अविद्या तेत्र अर्थात् उत्पत्ति की भूमि है। उत्तरेषाम् = अगलों की (अस्मिता आदि की)। प्रभुप्त-तनु-विच्छिन्न-उदाराणाम् = जो प्रभुप्त, तनु, विच्छिन्न और उदार अवस्था में रहते हैं।

अन्वयार्थ—प्रसुप्त, तनु, विच्छन्न और उदार श्रवस्था वाले श्रस्मिता श्रादि क्लेशों

का श्रविद्या चेत्र है।

ज्य स्था – जिस प्रकार भृमि में रहकर ही बीज उत्पन्न होते हैं इसी प्रकार श्रविद्या के चेत्र में रहकर सब क्लेश बन्धन-रूपी फल देते हैं। अविद्या ही इन सबों का मूल कारण है। ये क्लेश चार श्रवस्थाओं में रहते हैं:—

प्रसुप्त—जो क्लेश वित्त-भूमि में अवस्थित हैं, पर श्वर्भा जागे नहीं हैं, क्योंकि अपने विषय आदि के श्वभाव-काल में श्वपने कार्यों को श्वारम्भ नहीं कर सकते हैं वे प्रसुप्त कहलाते हैं। जिस प्रकार बाल्यावस्था में विषय-भोग की वासनाएँ बीज-रूप से दबी रहती हैं, जबान होने पर जागृत होकर श्रपना फज दिखलाती हैं।

तनु—तनु वे क्लेश हैं जो प्रतिपत्त-भावना द्वारा श्रथवा कियायोग श्वादि से शिथिल कर दिये गए हैं। इस कारण वे विषय के होते हुए भी अपने कार्य के श्रारम्भ करने में समये नहीं होते, शान्त रहते हैं। परन्तु इनकी वासनाएँ सूक्ष्म-रूप से चित्त में बनी रहती हैं।

निम्न प्रकार से इनको शिथिल (तनु) किया जाता है: -

यथार्थ ज्ञान के अभ्यास से अविद्या को। भेद दर्शन के अभ्यास से अस्मिता को। मध्यस्थ रहने के विचार से राग-द्वेष को। ममता के त्याग से अभिनिवेश क्लेश को तत्तु (शिथिल) किया जाता है। तथा धारणा, ध्यान और समाधि द्वारा अविद्या, अस्मिता आदि सारे क्रेश तत्तु किये जाते हैं।

विच्छिन्न किन्छन हेशों की वह अवस्था है जिसमें हेश किसी दूसरे बलवान हेश से दबे हुए शक्ति रूप से रहते हैं और उसके अभाव में वर्तमान हो जाते हैं। जैसे द्वेष अवस्था में राग किया रहता है और राग अवस्था में द्वेष।

उदार—नदार छेशों की वह अवस्था है जो अपने सहायक विषयों को पाकर अपने कार्य में प्रवृत्ता हो रहे हैं। जैसे न्युस्थान अवस्था में साधारण मनुष्यों में होते हैं।

इस सब का मूल कारण अविद्या है। उसी के नाश होने से सर्व होश समूल नाश हो जाते हैं। दग्ध बीज—िकया थोग अथवा सम्प्रज्ञात समाधि द्वारा तनु किये हुए छेश प्रसंख्यान अर्थात विवेक ख्याति रूप अप्रिं में दग्ध बीज भाव को प्राप्त हो जाते हैं। तत्पश्चात् पुनः अंकुर उत्पन्न करने और फल देने में असमर्थ हो जाते हैं। यथा:—

## वीजान्यग्युपदग्यानि न रोइन्ति यथा पुनः। ज्ञान-दग्येस्तया क्रेशैनीत्मना संवद्यते पुनः॥

अर्थ – जिस प्रकार अग्नि से जले हुये बीज फिर नहीं उपाते हैं इसी प्रकार विवेक ज्ञान रुप अग्नि से जले हुये हेहा फिर उत्पन्न नहीं हो सकते।

शंका—सूत्रकार ने हेशों की इस पांचवी दग्ध बीज श्रवस्था का वर्णन इस सूत्र में क्यों नहीं किया ?

समाधान — सूत्रकार ने इस सूत्र में "श्रविद्या चेत्र" इस पद से हिशों की श्रविद्या मूलक भारों हेय (त्यागने योग्य) श्रवस्थाओं का ही निरुपण किया है हिशों की पांचवीं दग्ध बीज श्रवस्था श्रविद्या की विरोधी होने से उपादेय (प्रहण करने योग्य) है। श्रवः उसका इनके साथ कथन करना ठीक न था। इन पाँचवीं दग्ध बीज श्रवस्था वाले हिशों की निष्टित्त किसी प्रयन्न विरोध की श्रपेता नहीं रखती। श्रसम्प्रज्ञात समाधि द्वारा उनके धर्मी वित्ता के श्रपेन कारण में लीन होने के साथ उनकी स्वयं ही निश्चित्त हो जाती है जैसा कि इसी पाद के दसवें सूत्र में बतलाया गया है। 'भी प्रतिप्रसवहेयाः सूक्ष्माः ''।

विशेष वक्तव्य — सूत्र ४ — समाधि पाद सूत्र १९ के सदृश इस सूत्र की व्याख्या में भी कई भाष्य कारों ने छेशों की प्रधुप्त श्रवस्था के सम्मफाने में प्रधुप्त छेशों का उदाहरण विदेह श्रीर प्रकृतिलयों के छेशों से देकर विदेह श्रीर प्रकृतिलयों के सम्बन्ध में आन्ति जनक श्रथे किय हैं। इसका आधार भी वाचस्पति मिश्र की ही व्याख्या है, जिसका इन सब ने श्रमुकरण किया है। वाचस्पति मिश्र ने सूत्र की व्याख्या के श्रन्त में यह श्लोक दिया है —

## ''मसुप्तास्तत्त्वलीनानां तन्ववस्थाश्च योगिनाम् । विच्छिन्नोदाररूपात्र क्रेशा विषय-सङ्गिनाम् ॥''

(१) सभाधि पाद सूत्र १९ की ज्याख्या तथा विशेष वक्तज्य में बतला विया गया है कि सम्प्रज्ञात सभाधि की चारों भूमियों में उचतर और उचतम भूमि खानन्दातुगत और अस्मितातुगत को विदेह और प्रकृतिलय कम अनुसार प्राप्त किये हुये होते हैं। इन योगियों को खज्ञानी और अयोगी कहना अनुचित है। (२) सम्प्रज्ञात समाधि में हुक तनु और विवेक्ख्याति में दग्ध-बीज भाव को प्राप्त होते हैं। इस लिये इनके हुक यद्यपि दग्ध बीज भाव को प्राप्त नहीं हुये हैं तथापि उनके तनु होने में तो कोई सन्देह नहीं हो सकता।

(३) समाधि पाद सूत्र ३२ में एक तत्त्व के अध्यास को चित्त की शिति का साधन बतलाया है। सम्प्रज्ञात समाधि में किसी न किसी विषय को ही आलम्बन ( ध्येय ) बनाकर धारणा, ध्यान और समाधि लगाई जाती है। फिर इस बतलाई हुई प्रणाली पर चलने वाले साधकों को योग दर्शन के सूत्रों की ही व्याख्या में अयोगी और अज्ञानी कहना कब ठीक हो सकता है। (४) किर भी यदि किसी स्थूल अथवा सूक्ष्म विषय को ध्येय बनाकर समाधि लगाने वालों को तत्त्व लीन यहा जावे तो भी यह सीमा वितर्कानुगत और विचारानुगत तक ही रह जाती है, अर्थान् उन्हीं दोनों भूमियों में किसी अन्य प्राध्य विषय को आलम्बन बनाना होता है। आनन्दानुगत और अहमता-अनुगत में तो सारे अन्य विषयों से पर होकर केवल प्रहण और प्रहान अहकार और अस्मता कमानुसार रह जाते हैं। उस उचतर और उचतम सत्त्व के प्रकार में छेश बिना तनु हुये प्रसुप्त कैसे रह सकते हैं। (५) यदि इस अवस्था को भी अविद्या और अज्ञानमय समम्मा जावे तब भी छेशों की इस अवस्था को उदार कहना होगा न कि प्रसुप्त। विदेह और प्रकृतिलयों की इस प्रकार अर्थागित की अवस्था दिखलाना सूत्रकार के आश्चय के विरुद्ध है। (६) तथा व्यास भाष्य और भाजवृत्ति में विदेद और प्रकृतिलयों का नाम व निशान भी नहीं है। इसके स्पष्टी करण के लिय इस सुत्र के व्यास भाष्य तथा भोजवृत्ति का भाषानुवाद कर देना उचित होता है।

व्यास भाष्य का अर्थ सूत्र ४—इन में अविद्या उत्तर-छेश अस्मिता आदि प्रसुत, तनु विच्छित्र, उदार चार, अवस्थावालों की चेत्र अर्थात् उत्पत्ति की भूमि है। उनमें प्रसुत छेश कौन से हैं ? इसका उत्तर यह है कि जो चित्त में बीज भाव को प्राप्त हुये शक्ति मात्र से रहते हैं। आलम्बन अर्थात् विषय के सन्मुख होने पर उनकी जागृति होती है। प्रसंख्यान (विवेक ख्याति) ज्ञान वाले योगी को जिसके छेश दग्ध बीज भाव को प्राप्त होगय हैं विषय रूप आश्रय के सन्मुख होने पर भी इन छेशों की किर जागृति नहीं होती क्योंकि जले हुये बीज की कहाँ से उत्पत्ति हो सकती है। इसलिय जिस योगी के छेश चींग्र होगये हैं वह "कुशल चरम देह" (जिस की मुक्ति में देह पड़ने तक की देर है) कहलाता है। उसी योगी में यह पांचवीं दग्ध-बीज-भाव वाली छेशों की अवस्था है, दूसरे में नहीं। छशों के रहते हुए भी उस पांचवीं अवस्था में बीज की सामध्ये जल जाती है। इस कारण विषयों क सन्मुख रूप से रहते हुए भी उनकी जागृति नहीं होती। सोते हुए छेशों का स्वरूप और दग्ध बीज छशों की अनुत्पत्ति यहां तक कही गई है।

श्रव तनु हैशों की निर्वलता का खरूप कहा जाता है। प्रतिपत्त भावना द्वारा नष्ट किये हुए हेश तनु होते हैं। उसी प्रकार नष्ट हो होकर उस उस रूप से फिर २ जो वर्तने लगते हैं वे विच्छित्र कहलाते हैं। किस प्रकार ? उत्तर देते हैं। राग काल में क्रोध के न देखे जाने से निश्चय राग काल में क्रोध नहीं बर्तता। राग भी किसी एक पदार्थ में देखे जाते हुए श्रन्य विषय में नहीं है यह नहीं देखा जाता है। ऐसा नहीं है कि एक की में चैत्र नामी पुरुष प्रतिमान हो श्रीर श्रन्य कियों में न हो, किन्तु उसमें राग वर्तमान है और श्रन्य में श्रागे होने वाला है। यह लब्ध-युत्ति ही तब प्रसुप्त तनु श्रीर विच्छित्र होती है। विषय में जो वर्तमान शृति है वह उदार कहलाती है। ये सब छेश विषयत्त्व को नहीं छोड़ते। तब वे कौन से छेश नहीं छोड़ते हैं ? उत्तर: प्रसुप्त, ततु, विच्छिन्न, उदार चारों नहीं छोड़ते। यह सत्य ही है। तो पुनः इन विशेष रूप हुन्नों का विच्छिन्नादित्व क्या है ? जैसे प्रतिपत्त भावना करते हुए इन की निष्टुत्ति होती है, वैसे ही अपने प्रकाशक संस्कार श्रीर विषय के द्वारा प्रकाशित होकर प्रकटता होती है। ये सब छेश अविद्या के भेद हैं, क्यों कि सब में अविद्या ही प्रकाशित होती है। जो अविद्या से वस्तु के स्वरूप को धारण किया जाता है तब छेश चित्त में सोए हुए अविद्या वृत्तिकाल में उपलब्ध हो जाते हैं और अविद्या नाश होने पर नाश हो जाते हैं।

भोज वृति का श्रर्थ सूत्र ४। हेशत्व धर्म्म का पांचों के ऊपर तुस्य होने पर भी सब का कारण श्रविद्या है, श्रतः श्रविद्या की प्रधानता का प्रतिपादन करते हैं --

श्रास्मिता, रागादि, जो प्रसुप्तादि भेद से चार प्रकार के हैं, उन सब की उत्पन्न करने बाली भूमि अविद्या है। मोह को अर्थात् अनात्म पदार्थ देहादि में आत्म अभिमान को श्रविद्या कहते हें। जहां यह श्रविद्या शिथिल पड़जाती है, वहां श्रस्मितादि हेश की उत्पत्ति नहीं देखी जाती ( श्रीर श्रविद्या के होने पर देखी जाती है ) इससे यह सिद्ध हन्ना कि सब का मूल अविद्या है! जो होश चित्त रूपी भूमि में रहते हुए भी प्रबोधक उद्बोधक ( उकसाने वाले ) के न मिलन पर अपने काम का आरम्भ नहीं करते वे प्रसप्त कहलाते हैं। जैसे बाल श्रवस्था में, बालक के चित्त में संस्कार रूप से बैठे हुए भी क्लेश, किसी सहकारी प्रबोधक के न मिलने से प्रकट नहीं होते । जो श्रपने २ प्रति पत्त भावना से कार्य्य करने की शक्ति को शिथिल करने वाले केवल वासना युक्त चित्ता में रहते हुए विना ऋधिक सामग्री के अपने काम आरम्भ करने में श्रसमर्थ हैं। वे ततु त्रर्थान सूक्ष्म कहलात हैं। जैसे अभ्यास करने वाले योगी के। जो किसी बलवान होश से दवाव पाकर ठहरे रहते हैं वे विच्छित्र कहलाते हैं, जैसे द्वेष होने पर राग श्रीर राग होने पर द्वेष । क्यों कि ये राग श्रीर द्वेष दोनों परस्पर विरुद्ध हैं। कभी एक काल में नहीं हो सकते। किसी सहकारी का मेल पाकर जो श्रापने २ काम को सिद्ध करते हैं वे उदार कहलाते हैं, जैसे योग विरोधी पुरुष के सर्वदा ही उपस्थान श्रवस्था में द्वश्रा करते हैं। श्रस्मिता श्रादि जो प्रत्येक चार प्रकार के हैं इन का सम्बन्ध कारणीभृत अविद्या के साथ है। अविद्या के सम्बन्ध से शून्य क्वेशों का स्त्ररूप कहीं भी उपलब्ध नहीं होता, तो मिध्या ज्ञानरूप ऋविद्या की निवृत्ति यथार्थ ज्ञान के होने पर सुने हुए बीज के समान श्रश्मितादि श्रंकुरित्त नहीं होते । इससे इनका कारण भी श्रविद्या श्रौर इन सब में ऋविद्या का सम्बन्ध निश्चित् है। इसी से यह सब ऋविद्या शब्द से व्यवहृत होते हैं। सभी हुईश, चित्त को विज्ञिप्त करने वाले हैं इससे इनके उच्छेद में योगी को पहिले यत्न करना चाहिये।

संगति—श्रविद्या को सर्व हुन्नों का मृल कारण बताकर श्रव उसका यथार्थ खरूप दिखलाते हैं।

#### श्रनित्याश्चिदुःखानात्ममु नित्यशुचिमुखात्मख्यातिरविद्या ॥ ५ ॥

दाब्दार्थ—अनित्य-अशुचि-दुःख-अनात्मसु = श्रनित्य, अपवित्र, दुख और आनात्मा (जड़) में (क्रम से)। नित्य-शुचि-सुख-श्रात्मख्याति = नित्य, पवित्र, सुख और आत्मभाव अर्थात् चेतनता का ज्ञांन। अविद्या = श्रविद्या है।

अञ्चयार्थ—अनित्य में नित्य, अपवित्र में पवित्र, दुःख में सुख और अनात्मा में आत्मा का ज्ञान अविद्या है।

व्याक्या—जिसमें जो धर्म नहीं है उसमें उसका भान होना अविद्या का सामान्य लच्च है। पशुके तुस्य अविद्या के भी चार पाद हैं जो निम्न प्रकार हैं:—

- (१) अनित्य में नित्य का ज्ञान : यह सम्पूर्ण जगत् श्रौर उसकी सम्पत्ति श्रनित्य है, क्योंकि उत्पत्तिवाला और विनाशी है। इसको नित्य समक्तना।
- (२) अपवित्र में पवित्रता का ज्ञान: शरीर, कफ, क्षिर, मल-मूत्र आदि का स्थान अपवित्र है। इसको पवित्र मानना। अन्याय, चोरी हिसा आदि से कमाया हुआ धन अपवित्र है, उसको पवित्र मानना। अधर्म, पाप, हिसा आदि से रंगा हुआ अन्तःकरण अपवित्र है, उसको पवित्र समभ्तना।
- (३) दुःख में सुख का ज्ञान : संसार के सब विषय दुःखरूप हैं (२।१५ ), उनमें सुख समक्ता।
- (४) अनात्म (जड़) में श्रात्मज्ञान: शरीर, इन्द्रिय और चित्त, ये सब अनात्म (जड़) हैं, इनको ही आत्मा सममना। ये चार प्रकार के भेद वाली अविद्या है, यही वन्धन का मूल कारण है।

विदोग विचार—सूत्र ५ श्रविद्या का उत्पत्ति स्थान—तीनों गुणों का प्रथम विषय परिणाम महत्तत्त्व है। जो सत्त्व में रज क्रियामात्र और तम उस क्रिया को रोकने मात्र है। यह महत्तत्त्व सत्त्व की विश्वद्धता से समष्टि रूप में विश्वद्ध सत्त्वमय चित्त कहलाता है जिसमें समष्टि श्रहंकार बीजरूप से रहता है जो ईश्वर का चित्ता है। श्रीर सत्त्व की इस विश्वद्धता को छोड़कर व्यष्टि रूप-में सत्त्व चित्त कहलाता है जो संख्या में श्रवन्त हैं जिनमें व्यष्टि श्रहंकार बीज रूप से रहते हैं जो जीवों के चित्त कहलाते हैं। इन व्यष्टि वित्तें में जो लेशमात्र तम है उस तम में ही श्रविद्या वर्त्तमान है। उस श्रविद्या से श्रास्त्रता है। श्रव्यात चेतन तत्त्व से प्रतिविन्धित श्रथवा प्रकाशित व्यष्टि सत्त्व चित्त व्यप्ति स्वत्ता है। श्रव्यात चेतन पुरुष जिसके झान का प्रकाश चित्ता में पड़ रहा है दोनों मित्र रहें। उपर्युक्त श्रविद्या के कारण इन दोनों में श्रव्यात्रता की प्रतिविद्या श्रिप्ता होते हैं जैसा कि श्रागे बतलाया जावेगा। श्रस्मिता हुश से राग द्वेष श्रादि हेक स्वस्त्रता का साज्ञात्कार होता है विवेक ख्याति में सत्त्व की विश्वद्धता में चित्त श्रीर चेतन पुरुष में भेदझान उत्पन्न होते हैं अस्मिता हुश सि श्रापे स्वत्व होता है विवेक ख्याति में सत्त्व की विश्वद्धता में चित्त श्रीर चेतन पुरुष में भेदझान उत्पन्न होते से श्रीस्तता हुश ति हो जाता है श्रीर श्रीद श्रीर स्वत्व स्वात समाधि में स्वत्व में भेदझान उत्पन्न होते से श्रीर चेतन हुश्व में भेदझान उत्पन्न होते से श्रीस्तता हुश ति हो जाता है श्रीर श

होशों के सिहत दग्ध बीजनुत्य हो जाती है। अब वही लेशमात्र तमस् जिसमें अविद्या वर्त्तमान थी विवेक ख्यातिरूप सात्विक दृत्ति को स्थिर रखने में सहायक हो जाता है।

समाधि पाद सूत्र ८ में विपर्य (अविद्या ) वृत्ति रूप से और यहां अविद्या आदि

हेश संस्कार रूप से बतलाये गये हैं।

संगति — इस श्रविद्या के कारण सबसे प्रथम जब चित्त और आत्मा में विवेक जाता रहता है तब ज़ड़ चित्त में श्रात्मा का भाव श्रारोप हो जाने से उसमें और श्रात्मा में श्रभिन्नता भकट होने लगती है; इससे श्रात्मिता छेश उत्पन्न होता है जिसका लक्ष्ण श्रमले सूत्र में बतलाया गया है।

#### हुग्दर्शनशक्त्योरेकात्मतेवास्मिता ॥ ६ ॥

द्राच्यार्थ — हग-्दरोन-शक्त्योः = दृष्टशक्ति श्रीर दर्शनशक्ति का । एकात्मा-इव = एक रूप-जैसा ( भान ) होना । श्रस्मिता = श्रस्मिता ( हेश है ) ।

अन्वयार्थ-रग्राक्ति श्रीर दर्शनशक्ति का एक स्वरूप-जैसा भान होना श्रस्मिता

(हेश) है।

व्याख्या—9ुरुष द्रष्टा है, चित्तं दिखाने वाला उसका एक करण है। पुरुष चैतन्य हैं, चित्त जड़ हैं। पुरुष कियारहित है, चित्त प्रसव-धर्मी अर्थात् क्रिया वाला है। पुरुष केवल है, चित्त त्रिगुणमय है। पुरुष अपरिणामी है, चित्त परिणाम-शील है। पुरुष खामी और चित्त उसकी 'स्व': मिलकियत है। इस प्रकार यह दोनों अत्यन्त भिन्न हैं। पर अविद्या के कारण दोनों में भेद की प्रतीति जाती रहती है। जैसा कि पश्चशिखाचाये ने कहा है:—

# बुद्धितः परं पुरुषमाकारशीलविद्यादिभिर्विभक्तमपश्यन् कुर्यात् तत्रात्मसुद्धि भोहेन ॥

अर्थ—(पुरुष) बुद्धि से परे पुरुष को स्वरूपशील और श्रविद्या आदि क्षेत्र से अपलगन देखता हुआ मोह (श्रविद्या) से (बुद्धि = चित्त) में आत्मबुद्धि कर लेता है।

इस प्रकार पुरुष चित्त में श्रविद्या के कारण एक जैसा मान होना श्रास्मता होश है। इसी को हृदय-प्रनिथ भी कहते हैं। यही श्रसङ्ग पुरुष श्रीर चित्त का पुरुषर अभ्यारोप है इस अभ्यारोप से श्रात्मा में बन्धन का श्रारोप होता है।

मुराडक उपनिषद् में इस प्रनिथ के भेदन का उपाय विवेक ख्याति बतलाया है। यथा:---

## भिचते हृदयग्रंथिशिख्यन्ते सर्वसंशयाः।

#### त्तीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् इष्ट्रे परावरे ॥ ( मु॰ २ । २ । ८ )

अर्थ—उस पर और अवर अर्थात् चेतन रूप पुरुष और जड़ रूप चित्त के भेद का विवेक पूर्ण साचात् हो जाने से हृदय प्रान्थि का भेदन हो जाता है। सारे संशय निष्टृत्त हो जाते हैं और सारे कर्म चीएा हो जाते हैं।

वि॰ व॰--पुरुष से प्रतिविम्बित अथवा प्रकाशित चित्त की संज्ञा अस्मिता है और

पुरुष व चित्त में अभिन्नता की प्रतीति अस्मिता छेश है। पुरुष और चित्त में भेद-ज्ञान विवेक ख्याति है।

संगति—इस श्रस्मिता क्लेश के कारण मन, इन्द्रियों श्रौर शरीर में श्रात्मभाव श्रथीत् ममस्त्र श्रौर श्रहमस्त्र पैदा हो जाता है श्रौर उनके. सुख पहुँचाने वाले विषयों श्रौर वस्तुश्रों में राग उत्पन्न हो जाता है जिसका लच्चण श्रगले सूत्र में कहते हैं।

## मुखानुशयी रागः ॥ ७ ॥

शब्दार्थ—सुख-अनुशर्या = सुख भोगने के पीछे जो चित्त में उसके भोग की इच्छा रहती है। राग:— उसका नाम राग है।

अन्वयार्थ—सुख-भोग के पीछं जो चित्त में उसके भोग की इच्छा रहती है वह राग है।

व्याक्या— शरीर, इन्द्रियों और मन में खात्म-खध्यास हो जाने पर बिन वस्तुक्यों और विषयों से उनमें सुख प्रतीत होता है, उनमें और उनके प्राप्त करने के साधनों में जो इच्छा-रूप तृष्णा और लोभ पैदा हो जाता है उसके जो संस्कार चित्त में पड़ जाते हैं उसी का नाम राग क्षेत्र है ।

## इन्द्रियस्येन्द्रियस्यार्थे रागद्वेषौ व्यवस्थितौ।

तयोर्न वशमागच्छेत्तौ शस्य परिपन्थिनौ ॥ (गीता ३। ३४)

अर्थ — इन्द्रिय इन्द्रिय के अर्थ में अर्थात् सभी इन्द्रियों के भोगों में स्थित जो राग और द्वेष है उन दोनों के वदा में नहीं होवे, क्योंकि वे दोनों ही कल्याण मार्ग में विन्न करने वाले महान राख हैं।

संगति—यह राग ही द्वेष का कारण है, क्योंकि चित्त में राग के संस्कार जम्म जाने पर जिन वस्तुओं से शरीर, इन्द्रियों और मन को दुःख प्रतीत ही अथवा जिनसे सुख के साधनों में विज्ञ पड़े उनसे द्वेष होने लगता है। अब द्वेष का लक्षण कहते हैं:—

#### दुःखानुशयी द्वेषः ॥ = ॥

शब्दार्थ—दुःख-श्रनुसयी = दुःख के अनुभव के पीछे जो घृणा की वासना चित्त में रहती है उसको द्वेषः = द्वेष कहते हैं।

ं अन्ययार्थ – दुःख के व्यनुभव के पीछ, जो घृणा की वासना चित्त में रहती है उसको द्रेप कड़ते हैं।

ब्याख्या—जिन वस्तुओं अथवा जिन साधनों से दुःख प्रतीत हो उनसे जो घृगा इमैर क्रोध हो उसके जो संस्कार चित्त में पड़ें उसको द्वेष क्लेश कहते हैं।

संगति—द्वेष क्लेश ही अथीत् शरीर, इन्द्रियों आदि को दुःखों से बचाने के संस्कार ही अभिनिवेश का कारण हैं, जैसा अगले सूत्र से स्पष्ट है।

स्वरसवाही विदुषोऽपि तथारुदोऽभिनिचेशः॥ ६॥

शब्दार्थ—खरसवाही = ख्रभाव से बहने वाला (जो कुदरती तौर पर बह रहा है) विदुष:-श्रपि = विद्वान के लिये भी। तथारूढ़: = ऐसा ही प्रसिद्ध है (जैसा कि मूर्खों के लिये वह)। अभिनिवेश: = श्रभिनिवेश क्लेश है।

अन्वयार्थ—(जो मरने का भय हरएक प्राणी में) खभावतः वह रहा है और विद्वानों के लिय भी ऐसा ही प्रसिद्ध है (जैसा कि मुखों के लिये) वह अभिनिवेश क्लेश है।

व्याख्या—स्वरसवाही—स्वरस नाम वासना द्वारा; वाही नाम प्रवृत्त है। अथात् मरण् भय के संस्कार जो जन्म जन्मान्तरों से प्राणीमात्र के चित्त में स्वभाव से ही चले आ रहे हैं।

चिद्रुष: —यह शब्द यहाँ केवल शब्दों के जानने वाले विद्वान् के लिये प्रयोग हुआ है। अर्थात् वह पुरुष जिसने कोरे शास्त्रों का पढ़ा है और कियात्मक रूप से योग द्वारा अनुभव तथा यथार्थ ज्ञान प्राप्त नहीं किया है। अभिनिवेश के अर्थ हैं 'मा न भूवं भूयासमिति' च एसा न हो कि मैं न होऊँ, किन्तु मैं बना रहूँ। 'शरीरविषयादिभिः मम वियोगो मा भूदिति' = शरीर और विषयादि ( रूप-रसादि ) से मेरा वियोग न हो। आत्मा अजर-अमर है, जैसा गीता अध्याय २ में बतलाया है।

## य एनं वेत्ति इन्तारं यश्चेनं मन्यते इतम् । जभौ तौ न विजानीतो नायं इन्ति न इन्यते ॥ १६ ॥

अर्थ—जो इस श्रात्मा को मारने वाला समऋता है, तथा जो इसको मरा (मरने वाला) समऋता है; वे दोनों ही (तस्व को) नहीं जानते हैं। यह श्रात्मा न मरता है, न मारा जाता है।

न जायते म्रियते वा कदाचित्रायं भृत्वा भविता वा न भूयः।

श्रजो निन्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न इन्यते इन्यमाने शरीरे ॥ २०॥

अर्थ—यह आत्मा किसी काल में भी न जन्मता है, न मरता है, अथवा न यह होकर फिर न होने वाला है; क्योंकि यह अजन्मा, निल्य, शास्त्रत स्त्रीर पुरातन है। शरीर के नाश होने पर भी इसका नाश नहीं होता है।

वेदाविनाशिनं नित्यं य एनमजमन्ययम् ।

कथं स प्रदयः पार्थं कं घातयति इन्ति कम् ॥ गीता २ । २१ ॥

अर्थ- हे अर्जुन ! जो पुरुष इस आत्मा को नाशरहित, नित्य, अजन्मा और अव्यय जानता है वह पुरुष कैसे किसको मरवाता है और कैसे किसको मारता है।

वासांसि जीर्णानि यथा विद्वाय नवानि ग्रह्माति नरोऽपराणि ।

तथा शरीराणि विद्वाय जीर्णान्यन्यानि संयाति नवीनि देही ॥ गोता २ । २२

ऋर्थ—जैसे मनुष्य पुराने वज्ञों को त्याग कर दूसरे नये वज्जों को प्रहण करता है वैसे ही श्रात्मा पुराने शरीरों को त्यागकर नये शरीरों को धारण करता है।

## नैनं बिन्द्न्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः।

न चैनं क्लेदयन्त्यापो न शोषयति माहतः॥ गीता २। ३४॥

अर्थ—इस श्रात्मा को शक्कादि नहीं काट सकते, इसको श्राग नहीं जला सकती, इसको जल नहीं गला सकता श्रीर वायु नहीं सुखा सकता है।

#### अच्छेद्योऽयमदाह्योऽयमक्केद्योऽशोष्य एव च।

नित्यः सर्वगतः स्थागुरचलोऽयंसनातनः॥ गीता २ । २४ ॥

त्रर्थ—यह त्रात्मा राखों सं छेदन नहीं किया जा सकता, यह त्रात्मा जलाया नहीं जा सकता, गलाया नहीं जा सकता और सुखाया नहीं जा सकता है। तथा यह त्रात्मा निःसन्देह नित्य सर्वन्यापक, श्रचल, कृटस्थ और सनातन है।

## श्रव्यत्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयग्रुच्यते ।

तस्मादेवं विदित्वैनं नातुशोचित्रमईसि ॥ गीता २ । २५ ॥

अर्थ — यह आत्मा अध्यक्त अर्थात् इन्द्रियों का श्रविषय श्रीर यह आत्मा अधिन्त्य अर्थात् मन का श्रविषय श्रीर यह आत्मा अविकारी कहा जाता है इससे इस आत्मा को ऐसा जान कर तुमे शोक करना उचित नहीं है।

फिर भी राग द्वेष के कारण शरीर में आत्माध्यास हो जाता है और मूर्त में लेकर विद्वान तक अपने वास्तविक आत्मखरूप को भूलकर भौतिक-शरीर की रहा में लगे रहते हैं और उसके नाश से घबराते हैं। इस मृत्यु के भय के जो संस्कार चित्त में पड़ जाते हैं इन्हों को अभिनिवेश क्लेश कहते हैं। यह अभिनिवेश क्लेश ही सकाम कर्मी का कारण है, जिनकी वासनाएँ चित्तभूमि में बैठकर वर्त्तमान और अगले जन्मों (आवागमन) को देने वाली होती हैं; जो सुत्र बारह में बतलाया जायगा।

संगति—सब क्लेशों के बीजरूप होने से जो पांचों क्लेश त्यागने योग्य हैं उन पाँचों क्लेशों और उन क्लेशों की प्रसुप्त, ततु, विच्छिन्न और उत्तर-रूप चार श्रवस्थाओं का पूर्व सूत्रों में निरूपण किया गया है। परन्तु प्रसंख्यान रूप (विवेक ख्यातिरूप) श्राप्त-द्वारा दग्ध बीज-भाव को प्राप्त हुए क्लेशों की पाँचवीं श्रवस्था का क्यों नहीं वर्णन किया गया ? इस शक्का के निवारणार्थ श्रमला सन्न है:—

#### ते प्रतिपसवहेयाः सूच्माः ॥ १० ॥

शब्दार्थ— त = वे ( पूर्वोक्त पाँच क्लेश ) । प्रति-प्रसव-हेयाः = ( श्रसम्प्रज्ञात-समाधि द्वारा ) चित्त के श्रपने कारण में लीन होने से त्यागने श्रर्थात् निवृत्त करने योग्य हैं । सुक्ष्माः = क्रिया-योग सं सुक्ष्म श्रीर प्रसंख्यान ( विवेक ख्यातिरूप ) श्राप्ति से दग्ध-श्रीज हुए ।

अम्बयार्थ — वे पूर्वोक्त पांच क्लेश जो क्रिया-योग से सुक्ष्म और प्रसंख्यान आग्नि से दग्धबीज-रूप हो गए हैं, असम्प्रज्ञाव-समाधि द्वारा चित्त के अपने कारण में लीन होने से निवृत्ति करने योग्य हैं। व्याख्या—ते पश्चक्लेशा दग्धबीजकस्पा योगिनश्चरिताधिकारे चेतसि प्रलीने सह तेनैबास्तं गच्छान्ति । (व्यासभाष्य)

वे पाँच क्लेश जो दग्ध बीज के सदश हैं योगी के चरिताधिकार चित्त के श्रपने कारण ( श्रथवा सम्प्रज्ञात समाधि ) में लीन होते समय उसी चित्त के साथ लीन हो जाते हैं।

किया-योग से सुक्ष्म किये हुए क्लेश जब प्रसंख्यान (विवेक ख्याति) रूप श्रिप्त से दग्ध-बीज के समान हो जाते हैं तब श्रसम्प्रज्ञात-समाधि द्वारा समाप्त श्रधिकार वाले चित्त के श्रपनी प्रकृति में लीन होने से वे क्लेश भी उसके साथ लीन होकर नियृत्त हो जाते हैं। श्रतिप्रसव के श्रतिरिक्त उन क्लेशों के निरोध के लिये श्रन्य किसी यज्ञ की श्रावश्यकता नहीं है।

श्रधीत् पुरुष के प्रयत्न का जो विषय होता है वहीं उपदेश करने में श्राता है। जो सूक्ष्म क्लेश प्रसंख्यान-रूप श्रिम में दग्ध बीज-भाव को प्राप्त हो गए हैं उन पाँचवीं श्रवस्या वाले क्लेशों की निवृत्ति प्रयत्न का विषय नहीं है। जब तक चित्त विद्यामान रहता है तब तक इन दग्ध-बीज-रूप क्लेशों की निवृत्ति किसी भी प्रयत्न से नहीं हो सकती, किन्तु जब पर-वैराग्य की हदना से श्रसम्प्रज्ञात-समाधि में निरिधकार प्राप्त हुए चित्त का प्रलय होता है तब चित्त के साथ-साथ ही वे दग्ध-बीज-भाव को प्राप्त हुए क्लेश भी प्रलीन हो जाते हैं, क्योंकि धर्मी के नाश बिना संस्कार-रूप सूक्ष्म धर्मी के नाश नहीं होता। धर्मी के नाश से ही संस्कार-रूप सूक्ष्म धर्मी का नाश होता है। इसलिय वे दग्ध-बीज-रूप पाँचवीं श्रवस्था वाले क्लेश प्रतिप्रसव-हेय श्रधीन् चित्त के प्रलय होने से (श्रपन कारण में लीन होने से ) त्यागने योग्य हैं।

चित्त के प्रलय प्रार्थात् त्र्यपने कारण में लीन होने का नाम 'प्रतिप्रसव' और त्यागने योग्य का नाम 'हेय' है। ( 'प्रसव' का अधे उत्पत्ति है उससे विरुद्ध 'प्रतिप्रसव' के अर्थ प्रलय अर्थात अपने कारण में लीन होने के हैं )

शंका - तन्करण, दग्धबीज भाव श्रीर प्रतिप्रसव त्रर्थान् प्रलय यह कम है । अतः दग्ध बीजभाव के प्रति पाठक "ध्यानहेयास्तद्-वृत्तयः ॥ ११ ॥" इस सूत्र को पहिले रखना उचित था ।

समाधान — नहीं, मुख्य फल होने से प्रतिप्रसव व्यर्थात् प्रलय का ही पहिले उसमें निर्वचन किया है, उसमें द्वार की साकांचा होने पर दृग्ध बीजभाव को पीछे कहना उचित है।

संगति — किया-योग ( अथवा सम्प्रज्ञात समाधि ) से तनु किये हुए अंकुर उत्पन्न करने की शांकरूप बीज भाव के सिंहत जो तनु क्लेश रूप किस विषयक प्रयत्न सं दूर होते हैं ? इसको अगले सूत्र में बतलाते हैं।

## ध्यानद्देयास्तद् इत्तयः॥ ११ ॥

शदार्थ—ध्यान-हेयाः = (प्रसंख्यान-संज्ञक) ध्यान से त्यागने योग्य हैं। तद्वृत्त्तयः = ( क्लेशों की स्थूल वृत्तिएं ) जो क्रिया-योग द्वारा ततु कर दी गई हैं।

२२

अन्वयार्थ-क्लेशों की स्थल वृत्तियें जो क्रिया-योग से तन कर दी गई हैं, प्रसंख्यान (विवेक ख्याति) संज्ञक ध्यान से त्यागने योग्य हैं। (जबतक कि वे सक्ष्म हो कर दग्ध बीज के सहज्ञ न हो जावें )।

व्याख्या--श्रंकर उत्पन्न करने की शक्तिकप बीजभाव के सहित जो चित्त में क्लेश क्षित हैं वे क्रिया-योग ( अथवा सम्प्रज्ञात समाधि ) से तत् करते हुए प्रसंख्यान ( विवेक ख्याति ) रूप ध्यान से त्यागने योग्य हैं. जबतक कि वे सक्ष्म होते होते दग्ध बीज के सहश न होजावें।

भाव यह है कि प्रसंख्यान विषयक प्रयत्न से उदय हुई जो प्रसंख्यान ( विवेक ख्याति ) रूप अग्निहै, उस अग्निमें किया-योग द्वारा तनु किये हुए क्लेश-रूप बीज, दग्ध होते हैं। इसलिए जबतक किया-थोग से तन किये हुए क्लेश दुग्ध बीज के सहश न होजावें तबतक प्रसंख्यान विषयक प्रयत्न करते रहना चाहिए।

जैसे वस्त्र का स्थलमल प्रचालन श्रादि से सगमता से दर किया जा सकता है. परन्त सक्ष्म-मल विशेष यत्न से दर करना होता है, ऐसे ही क्लेशों की स्थल बृत्तिए कम दुःख देने बाली हैं ( छोटे शत्र हैं ) किन्तु क्लेशों की सुद्दम वृत्तिएं ऋधिक दु:खदायी हैं ( महान् शत्रु हैं ) । अर्थात उदार क्लेशों की द्वात्तयें स्थल-रूप से ही वर्तमान रहती हैं, उनको किया-योग ( अथवा सम्प्रज्ञात समाधि ) द्वारा तन करना चाहिए (२।२) ये तन किये हए क्लेशों की सक्ष्म वृत्तियें स्थल वृत्तियों से अधिक दुःख देने वाली और महान् शत्रु हैं। इसलिये इनके नियत्त करने के लिये विशेष प्रयत्न की त्र्यावश्यकता है। इन तन किये हुए क्लेशों की सक्स वृत्तियों को प्रसंख्यान ध्यान की श्रिप्त से दग्धवीज के सदश कर देना चाहिय; फिर ये दाधबीज होकर असन्प्रज्ञात-समाधि में चित्त के प्रलय होने पर उसके साथ खर्य ही प्रलीन हो जाती हैं, जैसा कि पूर्व सूत्र में बतलाया गया है।

संगति-क्लोश ही सकाम कमीं के कारण हैं, जिनकी वासनाएँ मनुष्य को संसारचक्र में डालती हैं।

#### क्लेशमृल: कर्माशयों दृष्टादृष्टुजन्मवेदनीयः ॥ १२ ॥

इाच्डार्थ-क्लेश-मूल: = क्लेश जिसकी जड़ है ऐसी। कमीशय: = कर्म की वासना। हुष्टाहुष्टु-जन्म-वेदनीय: = वत्तमान श्रीर श्राने वाले जन्मों में भोगने योग्य है।

अन्वयार्थ—क्लेश जिसकी जड़ है ऐसे कमों की वासना वर्रामान श्रीर श्रगले जन्मों में भोगने योग्य है।

व्याख्या-सूत्र में 'कर्माशयः' शब्द से कर्माशय का खरूप, 'क्लेशमृतः' से उसका कारणा, श्रीर 'हृष्टाहृष्टजन्म वेदनीयः' से उसका फल बतलाया गया है। जिन महान योगियों ने क्लेशों को निर्वीज-समाधि द्वारा उखाड़ दिया है उनके कर्म निष्काम अर्थात् वासना-रहित केवल कत्तेव्य-मात्र रहते हैं, इसलिये उनको इनका फल भोग्य नहीं है। जब चित्त में क्लेशों के संस्कार जमे होते हैं तो उनसे सकाम कर्म इत्वन्न होते हैं। बिना रजोगुए के कोई क्रिया नहीं हो सकती। इस रजोगुण का जब सत्त्वगुण के साथ मेल होता है तो ज्ञान, धर्म, वैराग्य १६९

बौर ऐश्वर्य के कर्मों में प्रवृत्ति होती है; बौर जब तमोगुर के साथ मेल होता है तो उसके उस्है: ब्रह्मान, अवर्ष, अवैराग्य बौर अनैश्वर्य के कर्मों में प्रवृत्ति होती है। यही दोनों प्रकार के कर्म ग्राम-ब्रह्मान, अवर्ष, श्रुक्त-कृष्ण और पाप-पुर्य कहलात हैं। जब तम तथा सत्त्व दोनों रजोगुरा से मिले हुए होते हैं तो दोनों प्रकार के कर्मों में प्रवृत्ति होती है; और ये कर्म पुर्य-पाप से मिश्रित कहलाते हैं। इन कर्मों से इन्हीं के अनुकूल फल भोगने के बीज-रूप जो संस्कार चित्ता में पढ़ते हैं उन्हीं को वासमा कहते हैं। यही मीमांसकों का अपूर्व और नैयायिकों का अपूर्व है, इसीं को सत्र में कमाशय के नाम से बतलाया गया है।

पुषय कर्माशय मनुब्धों से उँचे देवताओं आदि के जैसे भोग देने वाले होते हैं। पाप कर्माशय मनुब्ध से नीचे पशु-पन्नी आदि के जैसे भोग देने वाले होते हैं। पाप और पुष्य मिश्रित कर्माशय मनुब्धों के जैसे भोग-फल देने वाले होते हैं। उपर तीन श्रे िष्णयों में वतलाये हुए कर्मों में केवल शरीर अथवा इन्द्रियों कारण नहीं होती, वास्तविक कारण उनमें मनोवृत्ति होती है। इस हेतु वह मनोवृत्ति ही वास्तविक कर्म है; जिमकी शरणा से शरीर तथा इन्द्रियों किया होती है। उसी से वासनाओं के संस्कार पड़ते हैं। ये मनोवृत्तियें अनन्त हैं और इनसे उत्पन्न हुए कर्माशय अथवा फल-भोग के संस्कार भी अनन्त हैं। इस फ्रार मनोवृत्ति हफ कर्मों से वासनाएँ और वासनाओं से कर्म उत्पन्न होते रहते हैं। यह क्रम बराबर चलता रहता है जब तक कि उनके प्रतिपत्ती या उनसे वलवान कर्म उनको दवा न हैं। इस कर्माशय वर्तमान जन्म में, कुछ अगले जन्म में और कुछ दोनों जन्मों में फल देते हैं। इसको विस्तार-पुर्वेक अगले सुत्र में वतलाया जायगा।

संगति—इन कर्माशयों के अनुसार ही इनका फल, जाति, आयु और भोग होता है; यह बतलाते हैं:--

#### सतिमृले तद्विपाको जात्यायुर्भीगाः ॥ १३ ॥

शब्दार्थ—सतिमूलें = श्रविया श्रादि क्लेशों की जड़ के होते हुए । तद्-विपाक: = इसका (कर्माशय का) फल । जाति-श्रावु:-भोगा: = जाति, श्राय श्रौर भोग होते हैं।

अन्वयार्थ — व्यविद्या आदि क्लेसों की जड़ के होते हुए उस (कर्माशय) का कल जाति, आयु और भोग होता है।

क्यांक्या—मनुष्य, पशु, देव श्रादि 'जाति' कहलाती हैं। बहुत काल तक जीवात्मा का एक शरीर के साथ सम्बन्ध रहना 'श्रायु' पदार्थ हैं। इन्द्रियों के विषय रूप रसादि 'भोग' शब्दार्थ हैं। यहाँ सूत्र बारह व तेरह में क्लेशों, कर्माशयों, जाति, श्रायु श्रीर भोग को श्रलङ्कार-रूप से वर्णन किया है। क्लेश जड़ है, उन जड़ों से कर्माशय का वृक्ष बढ़ता है। उस वृक्ष में जाति, श्रायु श्रीर भोग तीन प्रकार के फल लगते हैं। कर्माशय का वृक्ष उसी समय तक फलता है जब तक श्रविद्या श्रादि क्लेश-रूपी उसकी जड़ विद्यमान रहती है। प्रसंख्यान (विवेकख्याति) द्वारा इस जड़ के कट जाने पर कर्माशय-रूपी वृक्ष, जाति, श्रायु श्रीर भोगरूपी उसके फल तथा सुख-दुश्क-रूपी उन फलों के स्थाद की निवृत्ति स्वयं ही हो जाती है। कर्माशय की उत्पत्ति तथा फल में भी श्रविद्या श्रादि क्लेश ही मूल हैं। पिछले

सूत्र में बतला आए हैं कि मन की वृत्ति-रूपी कर्म अनन्त हैं जो समस्त जीवन में होते रहते हैं। इनसे उत्पन्न हुये संस्कार भी अनन्त हैं, जिन से चिन्न चित्रित रहता है। ये संस्कार चिन्न में प्रवत्त रहता है। ये संस्कार चिन्न में प्रवत्त रूप से उद्युत्त होते हैं तब उन्हें प्रधान कहते हैं, जो शिथिल रूप से रहते हैं उन्हें उपसर्जन कहते हैं। मृत्यु के समय प्रधान कर्माश्य पूरे वैग से जाग उठते हैं और अपने-जैसे पूर्व सब जन्मों के कर्माश्य के सिधत संस्कारों के आभव्य जक होकर जगा देते हैं (४।९)। इन सब प्रधान संस्कारों के अनुसार ही अगला जन्म, ऐसी जाति, देवता, मनुष्य पशु-पन्ती आदि में होता है जिनमें उन कर्माश्यों का फल भोगा जा सके; और उनर्का आयु देने वाले होते हैं जिसमें निश्चित भोग समाप्त हो सकें। उन्हीं कर्माश्यों के अनुकूल उनका भोग नियत होता है। इस प्रधान कर्माश्य से जो अगला जन्म, आयु तथा भोग नियत हो गया है उर को 'नियत-विपाक' कहते हैं; जो सूत्र बारह में 'इष्टजन्मवेदनीय' से बतलाया गया है।

उपसर्जन कर्माशय जो अगले जन्मों में भोग्य हैं पर अभी उनका फल नियत नहीं हुआ है उन्हें 'आनियत-विपाक कहते हैं। इन्हीं को सूत्र वारह में 'अट्टजन्मवेदनीय' कहा है। इन उपसर्जन कर्माशयों की, जो दवे पड़े हुए हैं, जिनका फल अभी निश्चित नहीं हुआ है अर्थात जो अनियत-विपाक वाले हैं. तीन प्रकार की गति होती है:—

(१) या तो वे बिना पके ही नियत विपाक को किश्वित् न्यून (दुर्बल) करके ख्वयं नष्ट हो जाते हैं। इससे यह नहीं समक्तना चाहिये कि वे बिना फल दिये ही नष्ट हो गए; किन्तु नियत-विपाक को कम (दुर्बल) करने में अपना फल दे चुके और नियतविपाक उनके नष्ट करने में उस अंश तक अपना फल दे चुका।

(२) या वै नियत-विपाक के साथ हो जाते हैं श्रौर समय-समय पर श्रवसर पाकर

अपना फल देते रहते हैं।

(३) या वे चित्तभूमि में वैसे ही दबे पड़े रहते हैं जब तक कि किसी जन्म में उनके फल देने का श्रवसर नहीं मिल जाता। जब कभी उनके जगाने वाले कर्माशय प्रधान होते हैं तो उस श्रभन्यश्वक को पाकर श्रपना फल देने के लिये जाग उठते हैं।

विशेष वक्तव्य सूत्र १३:- यहाँ यह भी बतला देना आवश्यक है कि अवस्था भेद से कर्मों को तीन प्रकार में विभक्त किया जा सकता है। सश्चित, प्रारब्ध और क्रियमारा।

जो कम्मे खनन्त जन्मों में किये गए हैं और खभी तक उनके भीग भोगने की वारी नहीं खोई है, किन्तु केवल संस्कार रूपेण कर्माशय में हैं, उन्हें सध्वत कमें कहते हैं।

कर्माशय में भरे हुए अनन्त कर्मों में से नित थोड़े से कर्मों ने शरीर रूपी फल की बत्पित्त करदी है अर्थात् जिन का फल इस जन्म में होरहा है उनको प्रारब्ध कर्म कहते हैं।

जिन नवीन कम्मों को संग्रह किया जाता है अर्थात नवीन इच्छा से जो नवीन कर्म नवीन संस्कार उत्पन्न करते जाते हैं, वे क्रियामाण कहलाते हैं।

सूत्र की व्याख्या में सिवात कर्मों के संस्कारों को उपसर्जन कर्माशय अनियत विपाक अटप्टजनमेवेदनीय कहा गया है और प्रारब्ध कर्मों के संस्कारों को प्रधान कर्माशय नियत विपाक दृष्ट जन्म वेदनीय बतलाया गया है। क्रियमाण कर्मों के संस्कारों का वर्णन इसलिये नहीं किया गया क्योंकि कुछ तो इनमें से प्रारब्ध कर्मों के प्रधान कर्माश्य के साथ मिल कर अपना फल देना श्रारम्भ कर देते हैं और कुछ सिब्बत कर्मों के उपसर्जन कर्माशय के साथ मिल जाते हैं।

इंका--संसार की उत्पत्ति पुरुष को आत्मिष्णित कराने के लिये होती है, पशुओं आदि नीच योनियों से मनुष्ययोनि में आना और मनुष्य से मनुष्य अथवा देवयोनियों में जाना तो सम्भव है परन्तु मनुष्य से नीच पशु आदि योनियों में जाना विकासवाद (Evolution theory) के विरुद्ध है और इसके मानने में ईश्वर के सवेशक्तिमत्ता, सवेज्ञता, त्या, न्याय और कल्याणकारी आदि गुर्णों में भी दोष आता है।

समाधान – सामान्यतः तो मनुष्य का जन्म मनुष्यों में ही श्रथवा उससे ऊँची योनियों में ही होता है, पशु-पत्ती श्रादि नीच योनियों में विशेष श्रवस्था में उनको श्रपने कल्याणार्थ ही जाना होता है।

उपर व्याख्या में बतलाया गया है कि मनोवृत्तियाँ अनन्त हैं। यह मनोवृत्तियाँ जष हिसा, विषय-भोग, मक्कारी, भूठ, अपवित्रता, देश तथा धर्मद्रोह आदि दोषों से मिलकर होती हैं तब वे मनुष्यत्व से नीची है। ये वृत्तियाँ नाना प्रकार के दोषों; काम, क्रोध, लोभ, मोह, भय आदि के न्यूनाधिक्य और तीनों गुणों के परिणाम के भेद से इतने प्रकार की हैं जितने प्रकार के पशु, पत्ती, कीट, पतङ्ग, जलचर आदि। पशु आदिकों की स्वामाविक वृत्तियों और मनुष्य की इस प्रकार की मनोवृत्तियों में कुछ अन्तर नहीं रहता। जिस अवस्था में मनुष्य में इस प्रकार की मनोवृत्तियाँ उदय होती हैं ता (मानो ) वह सूक्ष्म-शरीर से उन्हीं योनियों में हाता है, यद्यपि स्थूल-शरीर मनुष्य-जैसा रहता हैं। उदाहरणार्थ हिंसक-योनि मं जाना बतलाते हैं, उसी से अन्य प्रकार की योनि में जाना समफ लेना चाहिये।

हिंसा और मांस-भन्नग्र आदि क्र्रता का स्वभाव भनुष्यत्व के विपरीत धर्म है। हिसकों के संसर्ग से जब किसी में यह दोष उत्पन्न हो जावे और किसी कारण से दूर या कम न हो बल्कि इसमें प्रश्नित बराबर बढ़ती जावे तो उसका स्वभाव क्रूर और हिंसक हा जावेगा; क्योंकि कमों से संस्कार और संस्कारों से कम बनते रहते हैं। यदि यह क्रम बिना किसी रुकावट के चलता रहे तो एक सीमा पर पहुँच कर उसका सुक्ष्मशरीर उसकी अन्य मनोंधुत्त्रियों की विशेषताओं को सिम्मिलित करके उस हिंसक पशु-विशेष-जैसा हो जाता है जिसमें इस प्रकार के हिंसा के अन्तर्गत सर्व गुण होते हैं। ऐसे क्र्र और हिंसक मनुष्य के मुख पर क्रूरता और खुंखारी टपकने लगती है। इससे यह प्रतीत होने लगता है कि उसका स्थूल-शरीर सृक्ष्म-शरीर के आकार में परिणत होना आरम्भ हो गया है। स्वभावतः जहाँ कहीं भी वह मनुष्य जावेगा शिकार, दिंसा, मांस-भन्नण आदि के साधन और सामग्री को चाहेगा। जब शरीर को छंड़ने का समय आवेगा तो यही हिंसा से सम्बन्ध रखने वाले कर्माशय प्रधान-रूप स जागेंगे और उसकी सारी मनोबुत्तियों के अनुसार वैसी ही किसी हिंसक योनि में उसका अगला जन्म होगा और वैसी ही आयु तथा भोग होगा। जैसी की कहावत

है ''श्रन्त समय जो मित सो गित'' तथा गीता श्रौर उपनिषद् में भी ऐसा ही बतलाया गया है। तथा:—

यं यं बाऽपि स्मरन्भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् ।

तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्भाव-भावितः ।। गीता ॥ = । ६ ॥

ऋथें -- हे कुन्ती पुत्र ऋजुंन ! यह मनुष्य अन्तकाल में जिस जिस भी भाव को स्मरण करता हुआ। शरीर को त्यागता है उस उस भाव को ही प्राप्त होता है सदा उस ही भाव को चिन्तन करता हुआ।

कामान् यः कामयते मन्यमानः स कामभि र्जयाते तत्र तत्र ।

पच्चिप्तकामस्य कुतात्मनस्तु इहैव सर्वे पविलीयन्ति कामाः । भएडुक ३ । २ । २

अर्थ—जो इच्छाओं को मन में रखता हुआ उनकी पूर्त्त चाहता है वह मनुष्य उन वासनाओं के अनुसार उत्पन्न होता है। परन्तु जिसने आत्मा का साझात् कर लिया है उस पूर्ण हुई इच्छा वाले मनुष्य की समस्त कामनायें इस शरीर में ही विलीन होजाती हैं। जहाँ किसी हिसक-योनि में ऐसा गर्म तैयार होगा जिसमें इसकी सारी वासनाओं की पूर्त्ति के सब साधन हों वहीं यह अपना ग्यान बना लेगा, क्योंकि शक्तिक नियम यही है कि स्वभाव अपने-जैसे स्वभाव की तरक खिचता है। चुम्बक-पत्थर जिस प्रकार लोहे को अपनी ओर आकर्षित करता है उसी प्रकार ऐसे गर्भ अपने स्वभाव वाले सूक्ष्म-शरीरों को अपनी ओर खांकर्षित करता है उसी प्रकार ऐसे गर्भ अपने स्वभाव वाले सूक्ष्म-शरीरों को अपनी ओर खांचते हैं। यह ईश्वर के पूर्ण ज्ञान, नियम और व्यवस्था में प्रभाव है कि हरेक प्राणी के लिये शरीर छोड़ने से पूर्व उसके अनुसार गर्भ तैयार रहता है। अब इसमें ईश्वर की द्या, सर्वशक्तिमत्ता तथा कल्याण्कारी स्वभाव और विकासवाद को देखिये।

(१) ईश्वरीय नियमों से तो सदैव ऐसे बुरे कमों से बचने की प्रेरणा होती रहती है। मांस, क्षिर आदि को देखकर मनुष्य को खाभाविक ग्लान होती है, दूसरों की पीड़ा देखकर दिल काँपूर्वा तथा पीड़ित होता है, प्रन्तु हिंसा रूपी मल का आवरण हृदय पर आ

जाने से ईश्वर की यह आवाज सुनाई नहीं देती।

(२) मनुष्य कर्म तथा भाग दोनों प्रकार की योनि है, इसमें संस्कार बनते भी हैं और धुलते भी हैं। दूसरी जो भोग-योनियें हैं उनमें संस्कार बनते नहीं बल्कि उनकी निवृध्यि होती है। यदि वह हिंसक फिर मनुष्य-योनि में ही आवे तो पिछले कर्माशय से दबा हुआ हिंसा के कार्य करता रहेगा और उनसे उसी प्रकार के संस्कार बनते रहेंगे। यह क्रम सदा के लिये जारी रहेगा और उह अपने वास्तविक कस्याण से विश्वत रहेगा। यदि किसी को अपनी रहा के लिये कोई शक्ष दिया जावे और वह नशे की अवस्था में उससे अपने ही शरीर को घायल करने लगे तो उसका हित इसी में होगा कि नशा रहने तक उससे वह शक्ष छीन लिया जावे। ईरवरीय नियम मनुष्य-शरीर इसलिये दिया गया है कि आत्मोक्षति करें और परमात्मा तक पहुंचे यथा:—

श्चात्मानं रिथनं विद्धि शरीरं रथमेवतु । बुद्धितु सारिथं विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाखि हयानाहुविषयांस्तेषु गोचरान् । आत्मेन्द्रियमनो युक्तं भोक्तेत्याहुमेनीिषणः ॥

अर्थ-श्रात्मा को रथ का खामी जानों, शरीर को रथ तथा बुद्धि को सारिथ और मन को लगाम सममो इन्द्रियों को घोड़े कहते हैं और उनके चलने के मागे विषय हैं, इन्द्रिय मन से युक्त श्रात्मा को बुद्धिमान् भोक्ता कहते हैं। इस कारण ईश्वर की द्या से इस नशे के दूर होने तक श्रथवा इस मल को दूर करने के लिय नीची यौनियों में जाना होता है, इस योनि में श्रागे के लिये संस्कार नहीं बनते बल्कि पिछले हिंसा श्रादि के संस्कार धुल जाते हैं, और वह फिर मनुष्य-योनि में पवित्र होकर श्रात्मोत्रित के लिये श्राता है। यह योनियाँ तो श्रन्तःकरण के मल धोने के स्थान हैं।

जिस प्रकार श्रमजान बालक श्रपने शरीर को विष्टा में सान लेता है तो माता नाली के पास ले जाकर पानी से धोती है, इसी प्रकार कल्यायाकारियी प्रकृति माता श्रपने पुत्रों के इन मलों को इन योनियों में श्रपने हितकारी नियमों के जलों से धोती है।

(३) इसमें ईश्वर की दया है न कि क्रूरता। क्योंकि प्रत्येक मनुष्य अपनी इच्छा की पूर्ति में ही सुख समकता है; और इस प्रकार ईश्वर के पूर्यो ज्ञान वाले नियम उनकी इच्छाओं के अनुसार योनियों में भेजकर उनकी इच्छा-पूर्त्ति करते हैं।

(४) इसी तरह ईश्वर की कल्या एकारिता यह है कि इस प्रकार मनुख्य के सब मल

धुल जाते हैं श्रीर उसे फिर उन्नति करने का श्रवसर मिल जाता है।

(५) इसमें ईश्वर का न्यायकारी नियम भी छा जाता है जिससे हर प्राण्णी को उसके कमों के श्रतुकुल फल मिल जाता है और इसमें उसकी सर्वज्ञता भी पाई जाती है कि जिससे समस्त संसार का कार्य व्यवस्था-पूर्वक चल रहा है, क्योंकि जिस प्रकार घड़ी के चलाने में सब अन्त्र काम करते हैं इसी प्रकार संसार-रूपी घड़ी के चलाने में सब शरीरधारी श्रपने-श्रपने स्थान पर कुछ-न-कुछ काम कर रहे हैं।

संगति—जाति, त्राय श्रीर भोग में पाप श्रीर पुरुष के श्रवसार सुख-दु:ख मिलता

है, यह अगले सूत्र में बतलाते हैं:-

## ते हादपरितापफला: पुरायापुरायहेतुस्वात् ॥ १४ ॥

शब्दार्थ—ते = वे ( जाति, बायु, भोग )। हलाद-परिताप-फला: = सुख-दुःख फल के देने वाले होते हैं। पुरुष-व्यपुरुष-हेतुलात् = पुरुष तथा पाप कारण होने से।

अन्वयार्थ—वे (जाति, श्रापु और भोग) सुख-दुःख रूपी फल के देने वाले होते हैं क्योंकि उनके कारण पुराय और पाप हैं।

व्याख्या—पिछले सूत्र में बतलाये हुए कर्माशयों के फल जाति, आयु और भोग

भी दो प्रकार के (खादवाले ) होते हैं। एक सुख के देने वाले ( मीठे खादवाले ), दूसरे दु:ख के देने वाले (कड़वे खाद वाले)।

पुरव अर्थात् ऋहिंसात्मक:-दूसरों को सुख पहुँचाने वाले कर्मों से जाति, श्राय श्रीर भोग में सुख मिलता है। पाप अथात् हिंसात्मक:-दूसरों को दु:ख पहुँचाने वाले कमों से दु:ख मिलता है। पिछले सूत्र में बतलाये हुए कमी को जब खाथे छोड़ कर दूसरे प्राणियों के कल्यागार्थ उनकी यथार्थ भलाई श्रीर सुख पहुँचाने की मनोवृत्ति से किया जाता है तो वे कत्ती को सुख पहुँचाने का कारण होते हैं; और जब वे स्वार्थवश दूसरे प्राणियों को काम. क्रोध, लोभ, मोहादि से दुःख देने की मनोवृत्ति से किये जाते हैं। तो वे करने वाले को दःख का कारण होते हैं। यही कारण है कि सबे योनियों में सुख-दुःख दोनों देखे जाते हैं। जिस प्रकार भौरे को फूल की सुगन्ध में आनन्द प्रतीत होता है इसी प्रकार विष्टा के कीड़े को विष्टा में सुख प्रतीत होता है। जिस प्रकार इसको सुगन्धित फूल के न मिलने में दु:ख होता है इसी प्रकार उसकी विष्टा के न मिलने में दुख होता है। कुछ मनुख्यों को ऐश्वर्य, सुख, राज, धन, सम्पत्ति, सब प्रकार के साधन प्राप्त हैं, श्रीर कुछ छले, लंगहे, श्रम्धे, कोटी, रोटी से तक्क, सर्दी में ठिदुरते हैं। इससे नीची योनियों में पशु-पत्ती भी इनसे अधिक सख पाते हैं। कुछ कुत्ते गलियों में मारे-मारे फिरते हैं; कुछ मोटरों में बैठते हैं, नाना प्रकार के म्बादिष्ट पदार्थ खाते श्रीर तीन-तीन नौकर उनकी सेवा में रहते हैं। जो सुख अथवा द:ख दसरों को दिये हैं उनका फल सुख-दुःख अवश्य मिलता है, चाहे इस योनि में अथवा दसरी योनियों (जन्मों) में। सुख-दुःख पहुँचाने वाले कर्मों में भी मनोबृत्तियाँ ही कारण होती हैं। डाक्टर एक पक्के फोड़े को नश्तर द्वारा चीरकर उसके मवाद को निकालता है. इससे डाक्टर के चित्त में सुख पाने के कमेविपाक बनते हैं, यदि कोई मनुत्म द्वेष से उसी कोड़े में चाक मारता है तो उसके चिरा में दु:ख पाने के कमेविपाक बनते हैं। श्रकर्म में भी कमें होता है, और कमें में भी अकर्म होता है। जैसा कि श्रीकृष्ण जी महाराज ने गीता श्राध्याय ४ में बतलाया है:--

## कर्मणो सपि बोद्धव्यं बोद्धव्यं च विकर्मणः। अकर्मणश्च बोद्धव्यं गहना कर्मणो गतिः॥ १७॥

अर्थ— कर्म का स्वरूप भी जानना चाहिये और श्रकर्मका स्वरूप भी जानना चाहिये तथा निषिद्ध कर्मका स्वरूप भी जानना चाहिये क्योंकि कर्मकी गति गहन है।

कर्मध्यकर्म यः पश्येदकर्मेणि च कर्म च।

स बुद्धिमान्मनुष्येषु स युक्तः कृत्स्न-कर्मे कृत् ॥ गीता ४ । १८

अर्थ—जो पुरुष कर्म में अर्थात् अहंकार रहित अनासक्त भाव से की हुई संपूर्ण चेष्टाओं में अकर्म अर्थात् वास्तव में उनका न होना पना देखे और जो पुरुष अरूमें भी कर्म के अर्थात् त्याग रूप क्रिया को देखे वह पुरुष मनुष्यों में बुद्धिमान् है और वह योगी संपूर्ण कर्मों का करने वाला है।

## यस्य सर्वे समारम्भाः काम-संकल्प-वर्जिताः।

#### ह्मानाग्नि-दग्ध-कर्माणं तमाहुः पिएडतं बुधाः ॥ गीता ४ । १६

अर्थ—जिसके संपूर्ण कार्य कामना और संकल्प से रहित हैं ऐसे उस ज्ञान रूप अग्नि द्वारा भस्म हुये कर्मों वाले पुरुष को ज्ञानी जन परिडत कहते हैं।

त्यक्त्वा कर्मे पला-सङ्गं-नित्य तृप्तो निराश्रयः ।

कर्मग्रयभि-पहत्तोऽपि नैव किंचित्करोति सः ॥ गीता ४ । २० ॥

अर्थ—जो पुरुष सांसारिक आश्रय से रहित सदा परमानन्द परमात्मा में नृप्त है वह कर्मों के फल और सङ्ग अर्थात् कर्तृत्व अभिमान को त्याग कर कर्म में अच्छी प्रकार बर्तता हुआ भी कुछ भी नहीं करता है।

यदि किसी के समज्ञ कोई हिंसक जन्तु किसी सोते हुए मनुष्य को काटने के लिये जावे और वह मनुष्य उसको दुःख देने के विचार से न बचावे अथवा कोई अपने किसी नियत कर्त्तव्य कर्म को न करें ता वह अक्रमें में कर्म होगा। इससे भी दुःख पाने के कर्मविपाक बनेंगे।

कर्म-सिद्धान्त बहुत गहुन है, स्थूल-बुद्धि से समक में नहीं श्रा सकता, एकामबुद्धि से ही समका जा सकता है। इस कर्म-सिद्धान्त का सार यही है कि कोई कर्म भी किसी को दुःख देन की नीयत से न किया जावे "मा हिस्यास्तर्य-भूतानि"। वास्तव में न कोई किसी को सुख दे सकता है न दुःख। जो भिलना है वह उसे श्रवश्य मिलेगा। मनुष्य दूसरों को सुख-दुःख पहुँचाने की नीयत से कर्म करके श्रपने श्रन्दर सुख-दुःख पाने के कर्मविपाक एकत्र कर लेता है।

संगति—योगी के लिये सुखन्दुःख दोनों दुःखन्हप ही हैं, श्रव यह बतलाते हैं:— परिणामतापसंस्कारदुःखेरों ए दिचिवरोधाच दुःखमेव सर्वे विवेकिनः ॥ १५ ॥

शब्दार्थ-परिणाम-ताप-संस्कार-दुःखै; = परिणाम, ताप, संस्कार के दुःखों से। गुण-वृत्ति-विरोधात-च = श्रौर गुणों की वृत्तियों के विरोध से। दुःखं-एव-सर्व-विवेकिनः = दुःख ही है सब-कुछ श्रधात् सुख भी दुःख ही है विवेकी को।

अन्वयार्थ क्योंकि (निषय-सुख के भोगकाल में भी) परिणाम-दु:ख, ताप-दु:ख चौर संस्कार-दु:ख बना रहता चौर गुणों के खभाव में भी विरोध है, इसलिये विवेकी पुरुष के लिये सब-ऋछ (सुख भी जो विषय-जन्य है) दु:ख ही है।

ब्याख्या—जिस प्रकार विष मिला हुआ खादिष्ट पदार्थे भी बुद्धिमान के लिये त्याज्य है इसी प्रकार जिन योगी-जनों को सम्पूर्ण क्लेश तथा उनके विभाग श्यादि का विवेकपूर्ण झान हो गया है उनको संसार के सब विषय-सुखों में दुःख ही दुःख प्रतीत होता है। क्योंकि इन सुखों में भी चार प्रकार का दुःख सम्मिलित है जो नीचे व्याख्या सहित वर्णन किया जाता है:—

परिणाम-दुख --विषय-सुख के भोग से इन्द्रियों की तृप्ति नहीं होती बल्कि रागक्लेश

(२(७) उत्पन्न होता है। ज्यों-क्यों भोग का श्रभ्यास बढ़ता है त्यों-त्यों तृष्णा बलवान् होती है। यथा

## न जातु कामः कामानामुषभोगेन शाम्यति । इविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एवाऽभिवर्धते ॥—(मन्द्र॰ २।९४)

अर्थ — विषय-कामना विषयों के उपभोग से कभी शान्त नहीं होती किन्तु सामग्री के डालने से श्रीप्र के सदृश श्रीर श्रीपक भड़कती है। श्रथोत् हवि: (सामग्री) डालने से श्रीप्र बुक्तती नहीं किन्तु श्रीर बढ़ती है इसी प्रकार विषय-सुख के भोग से विषय सुख की कामना शान्त नहीं होती किन्तु श्रीर बढ़ती है।

विषयों के भोग से इन्द्रियें दुवेल हो जाती हैं, अन्त में इन्द्रियों में विषय-भोग की शक्ति बिस्कुल नहीं रहती और तृष्णा सताती है। यह सुख परिणाम में दुःख ही है।

ताप-दु: त्र—विषय-सुख की प्राप्ति में श्रीर उसके साधन में राग-क्लेश (२।७) उत्पन्न होता है श्रीर उनमें जो हकावटें होती हैं उनसे देष-क्लेश (२।८) उत्पन्न होता है। यह सुख के नाश होने का दु:ख, सुख के भोग-काल में भी सताता रहता है। इसी कारण यह सुख परिणाम में ताप-दु:ख है।

संस्कार-दु:ख—सुख के भोग के जो संस्कार चित्त पर पड़ते हैं उतसे राग (२।७) उत्पन्न होता है, मनुष्य उनके प्राप्त करने में यन करता है। उनमें रकावटों से द्वेष (२।८) होता है। इस प्रकार राग-देष के भी संस्कार पड़ते रहते हैं श्रीर उनके वर्शाभूत होकर जो ग्रुभाग्रुभ कर्म करता है उनके भी संस्कार पड़ते हैं। यह संस्कार श्रावागमन के चक्क में डालने वाले होते हैं इसलिये यह सख परिणाम में संस्कार-दु:ख है।

गुण-चृत्ति-विरोध-दु:ख—सत्त्व, रजस्, तमस्; ये कम से प्रकाश, प्रवृत्ति और स्थिति स्थभाव वाले हैं। इनकी कम से सुख, दुख और मोह-रूपी वृत्तियें हैं। ये तीनों गुण पिरणामी हैं। कभी एक गुण दूसरे को दवाकर प्रधान हो जाता है, कभी दूसरा उसको। जब सत्त्व, रजस् तथा तमस् को दवा लेता है तब सुख वृत्ति का उदय होता है। जब रजस्, सत्त्व तमस् को दवा लेता है तब सुख वृत्ति का उदय होता है। इस कारण इनकी वृत्तियों में भी परिणाम का होना आवश्यक है और सुख के प्रधान दु:ख की प्रतीति है। जब होना स्वाभाविक है। यह गुण वृत्तियों के विरोध से सुख में दु:ख की प्रतीति है। जिस प्रकार मकड़ी का जाला आँख में पड़कर आयन्त दु:खदायी होता है इसी प्रकार विवेकी योगियों का चित्त अयन्त सुद होता है, उनको लेश-मात्र भी दु:ख और क्लेश स्थरकता है। इस कारण वे संसार के सुखों को भी सदैव त्वाज्य और दु:ख-रूप समक्रते हैं। इसी प्रकार सांख्य दर्शन अध्याय ६ में बतलाया गया है

'कुत्रापि कोऽपि सुस्तिति'॥ ७॥ र 'तद्पि दुःल शवलमिति दुःलपक्षे निःचिपन्ते विवेचकाः'॥ ⊏॥ २३ १७७ अर्थ — क्या कहीं कोई सुखी है अर्थात् कहीं कोई भी सुखी नहीं है। (जिसको सुख सममा जाता है) वह सुख भी दुःख से मिला हुआ है इसलिये उस सुख को भी दुःख के पत्त में विवेकी पुरुष संयक्त करते हैं।

संगति—जिस प्रकार चिकित्सा शास्त्र में रोग, रोग का कारण, आरोग्य, आरोग्य का साधन (औषि); चार विषय होते हैं इसी प्रकार यहाँ इस शास्त्र में (१) दु:ख जो "हैय" त्याज्य है सूत्र १६ में, (२) दु:ख का कारण द्रष्ट-दृश्य का संयोग जो "हेय-हेतु" है सूत्र १७ में, (३) दु:ख का नाश, इस संयोग का अभाव जो "हान" अर्थात् कैवत्य है सूत्र २५ में, और (४) विवेकक्याति कैवत्य का साधन जो 'हानोपाय' है सूत्र २६ में वर्णन किया गया है। इस प्रकार यह शास्त्र चतुर्व्यूह कहलाता है। 'हिय' अर्थात् त्याज्य क्या है, यह अ्रगले सूत्र में बतलाते हैं:—

#### हेयं दुखमनागतम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ - हेयं = त्याज्य । दुःखं = दुःख । श्रनागतम् = श्राने वाला है ।

अन्वयार्थ-आने वाले दुःख हेय (त्यागने योग्य) हैं।

ब्याख्या—भूतकाल का दुःख भोग देकर व्यतीत होगया इसलिय त्यागने योग्य नहीं। वर्त्तमान दुःख इस ज्ञाण में भोगा जारहा है दूसरे ज्ञाण में स्वयं समाप्त हो जायगा, इस कारण त्याज्य नहीं। इसलिए श्रानेवाला दुःख ही त्यागने योग्य है। विवेकी जन उसी को हटाने का यक्ष करते हैं।

संगति — इस देय दु:ख का कारण 'देय देतु" क्या है, यह अगले सूत्र में बतलाते हैं:---

#### द्रष्ट्रहरययोः संयोगो हेयहेतुः ॥ १७ ॥

श्चार्थ - द्रव्-दृश्ययो: -- संयोगः = द्रष्टा श्रीर दृश्य का संयोग । हेय-हेतुः = हेय (त्याज्य दुःख) का कारण् है।

अन्वयार्थ-द्रष्टा और दृश्य का संयोग "हेय-हेतु" ( दु:स्व का कारण ) है।

ब्यास्या – द्रष्टा चेतन पुरुष है जो चित्त का खामी होकर उसको देखने वाला है। हरय चित्त है जो ख (मिलकियत) बनकर पुरुष को गुर्सों के परिसाम-स्वरूप संसार को दिखाता है। चित्त द्वारा देखे जाने के कारस यह सारा गुर्सों का परिसाम विषय, शरीर और इन्द्रिय आदि भी सब हरय ही हैं।

संयोग—इस पुरष और चित्त का जो आसक्ति सिंहत श्रविवेक पूर्य भोका भोग्य भाव का सम्बन्ध है उसके लिय यहाँ संयोग का शब्द आया है। यही इस दुःस का (जा पिछले सूत्र में हेय श्रयोत् त्याज्य बतलाया था) "हेतु" श्रयोत् कारण है।

पुरुषः मकुतिस्थो हि शुङ्क्ते मकुतिजान् गुणान्।

कारणं गुणसङ्गोऽस्य सदसद्योनि-जन्मस् ।। गीता १३ । २१ ॥ अर्थः—प्रकृति में स्थित हुचा ही पुरुष प्रकृति से उत्पन्न हुए त्रिगुलात्मक सब पदार्थो प्रष्ट १७८ पर सूत्र १६ की टिष्पणी प्रेसवालों की भूल से छपने से रहनाई है। उसके बिना सूत्र २६ तथा सूत्र २९ की टिष्पणी का विषय अधूरा रह गया है। इसलिये उसकी यहां संक्षेप से लिख देना आवश्यक है—

## पृष्ठ १७८ पंक्ति २७ के पश्चात्

टिप्पणी सूत्र १६—बौद्ध दशेन-वैदिक दर्शनों के चार प्रतिपाद्य विषयों को बौद्ध धर्म में 'चार श्रार्थ-सत्य' के नाम से वर्णन किया गया है:—

पहिला त्रार्थ-सत्य--दुःखम्--इस संसार का जीवन दुःख से परिपूर्ण है। दूसरा त्रार्थ-सत्य--दुःखसमुदयः--इस दुःख का कारण विद्यमान हैं। तीसरा त्राये सत्य--दुःख निरोधः--इस दुःख सं वास्तविक मुक्ति मिल सकती है। चौथा त्रार्थ सत्य-निरोधगामिनी प्रतिपद्--दुःखो के नाश के लिये वास्तविक मार्ग है।

(१) दुःख—दुःख की व्याख्या करते समय तथागत ने बतलाया है 'हे भिक्षुगण, दुःख प्रथम व्याय-सत्य है। जन्म दुःख है। वृद्धावस्था भी दुःख है। मरण भी दुःख है। शोक, परिदेवना, दौर्मनस्य, उपायास सब दुःख है। श्रप्रिय वस्तु के साथ समागम दुःख है। प्रिय के साथ वियाग भी दुःख है। ईस्तित वस्तु का न मिलना भी दुःख है। संचेप से कह सकते हैं कि राग के द्वारा उत्पन्न पांचों स्कन्ध (रूप, वेदना, संज्ञा, संस्कार तथा विज्ञान) भी दुःख हैं। धम्मपद गाथा १४६ में बतलाया है:—

## को जुहासो किमानन्दो निर्च पज्जिति सित । (को जुहास: क श्रानन्दो निस्यं पञ्चिति सिति)

जब यह संसार निस्य जलते हुये घर के समान है, तब यहां हंसी क्या हो सकती है और श्रानन्द क्या मनाया जासकता है।

(२) दुःख समुदय —योगदर्शन के हेय हेतु के स्थान में यह दूसरा आर्य सत्य है। समुदय का अर्थ हेतु है। यहाँ दुःख का हेतु तृष्णा बतलाई गई है। मिष्मिम निकाय में भगवान बुद्ध के शब्दों में बतलाया गया है—

हे भिक्षाण, दुःख समुदय दूसरा आये सत्य है। दुःख का वास्तविक हेतु तृष्णा है जो वारम्वार प्राणियों को उत्पन्न करती है, विषयों के राग से युक्त है तथा उन विषयों का अभिनन्दन करने वाली है। यहां और वहां सवेत्र अपनी तृष्ति खोजती रहती है। यह तृष्णा तीन प्रकार की है (२) कामतृष्णा जो नानाप्रकार के विषयों की कामना करती है (२) भवतृष्णा जो संसार की सत्ता को बनाये रखती है (३) विभव तृष्णा जो संसार के नाश की इच्छा करती है। संचेप में दुःख-समुदय का यहां स्वरूप है।

## सरितः स्निज्धाश्च सौयनस्या भवन्ति जन्तोः । ते स्रोतः स्रता सुर्वेषिणस्ते वै जातिजरोपगा नराः ॥ (धम्मपद्गाया २४१)

तृष्णा की धारायें प्राण्यां को बड़ी प्रिय श्रीर मनोहर लगती हैं। सुख के फेर में पड़े उसकी धारा में पड़ते हैं श्रीर बार-बार जन्म जरा के चक्र में जाते हैं।

न तद् हदं बन्धनमाहुधीरा यद् आयसं दारूजं वर्वजं च । संरक्त-रक्ता मिणकुंडलेषु पुत्रेषु दारेषु च या ऽपेथा ॥

( धम्मपद गाथा ३४५)

धीर विद्वान् पुरुष लोहे, लकड़ी तथा रस्सी के बन्धन को टढ़ नहीं मानते। वस्तुतः टढ़ बन्धन है— सारवान पदार्थों में रक्त होना या मिण्, कुण्डल, पुत्र तथा स्त्री में इच्छा का होना।

ये रागरक्ता अनुपतन्ति स्रोतः स्वयं कृतं पर्कटक इव जालम् । (धम्मपद गाथा ३४७)

जो राग में रक्त हैं, वे जैसे मकड़ी श्रापने बनाये जाल में पड़ती है, वैसे ही श्रापने बनाये स्रोत में पड़ते हैं। मिक्कम निकाय में बतलाया गया है "यही तृष्णा जगत् के समस्त विद्रोह तथा विरोध की जननी है। उसी के कारण राजराजा से लड़ता है, चित्रय चित्रय से लड़ता है, बाह्मण से लड़ता है; माता पुत्र से लड़ती है श्रीर लड़का माता से लड़ता है। समस्त पाप कर्मों का निदान यही तृष्णा है। चोर उसी के लिये चोरी करता है; कामुक इसी के लिये परस्तीगमन करता है। धनी इसी के लिये परिसीगमन करता है। उप्णामृलक यह संसार है। तृष्णा ही दुःख का कारण है। इसी का समुच्छेद प्रत्येक प्राणी का कर्तव्य है"।

को भोगता है और इन गुणों का सङ्ग ही इस जीवात्मा के अच्छी छुरी योनियों में जन्म लेने में कारण है ( सस्व गुण के संग से देवयोनियों में, रजोगुण के संग से मनुष्य योनि में और तमोगुण के सङ्ग से पशुपत्ती आदि नीच योनियों में जन्म होता है।)

टिप्पण्लिः—इस सूत्र की व्याख्या शीवता तथा सरतता के कारण हमने प्रथम संस्करण में भोज वृत्ति श्रजुसार कर दी थी। इस के व्यास भाष्य के सममने में कई एकों को कुछ झंकाएं उत्पन्न हुई हैं, इसितये उनके स्पष्टीकरण के साथ व्यास भाष्य के भाषार्थ को निका जाता है।

ब्या॰ भा॰ भाषार्थ सूत्र १७: — द्रष्टा नाम बुद्धि-प्रतिसम्बेदी पुरुष का है अर्थात् बुद्धि में प्रतिविन्बित होकर तदाकारता को धारण करने वाले अथवा अपने प्रतिविन्ब द्वारा बुद्धि को चेतन तुत्य करने वाले पुरुष के लिये द्रष्टा का शब्द प्रयोग हुआ है।

हश्य नाम बुद्धि सत्त्वोपारुद्ध सब धर्मों (सत्त्व में क्षिर हुई सर्व धर्मों वाली ) का है। अर्थात् बुद्धि तथा इन्द्रियों द्वारा जिन पदार्थों को बुद्धि से प्रहर्ण किया जाता है अथवा आहंकार आदि द्वारा जितने तत्त्व बुद्धि से उत्पन्न होते हैं उन सब प्रकृति के कार्यों को हश्य पद से प्रहर्ण करना चाहिये। यह बुद्धि आदि हश्य ही अयस्कान्तमणि के तुल्य सन्निधिमान्न से द्रष्ट रूप खामी का उपकार करता हुआ हश्य रूप से ख हो जाता है (और भोक्ता भृत पुरुष का भोग्य)। यद्यपि यह हश्य अपने जड़ रूप से लब्ध सत्ता वाला होने से स्वतन्त्र है तथापि पुरुष के अर्थ होने से इसको परतन्त्र ही जानना चाहिये।

यह पुरुषार्थे प्रयुक्त जो स्व स्वामी भाव वा राष्ट्रस्य भाव वा भोक्त भोग्य भावरूप अप्रवादि प्रकृति पुरुष का संयोग है वह दुःख का कारण है। पश्चशिखाचार्य्य ने भी पेसा ही कहा है:—

## ''तत्संयोगहेत्रविवर्जनात्स्यादयमात्यन्तिको दुःस्वपतिकारः''

चर्थात् दुःख के कारण युद्धि संयोग के विवर्जन से (हट जाने से) दुःख का ध्यत्यन्त प्रतिकार (नाश) हो जाता है।

( यहां यह भी जान लेना चाहिये कि यह संयोग ही श्रस्मिता क्लेश है, श्रौर जिसका कारण श्रविद्या है। श्रौर श्रविद्या सत्त्वचित में जो लेशमात्र तम है उसमें वर्तमान है)।

जिस प्रकार लोक में परिहार करने योग्य दुःख-हेतु पदार्थ-प्रतिकार (निहक्ति का चपाय) है। इसी प्रकार यहां भी दुःख हेतु संयोग का प्रतिकार जान लेना चाहिये। वर्षात् जिस प्रकार लोक में पादनल (पैर का तलवा) भेद्य (दुःख पाने वाला) है और कपटक (कांटा) भेदक (दुःख देने वाला) है और कपटक पर पैर न रखना वा जूते पहिनकर पैर रखना यह इस पैर के नलवे में कांट लगने के दुःख का प्रतिकार (उचाय) है। इसी प्रकार यहां कोमल पादनल के तुल्य मुदुल सत्त्वगुग् (सत्त्वप्रधान बुद्धि खथवा सत्त्व चित) तथ्य (दुःख पाने वाला) और रजोगुग् उसका तापक (दुःख देने वाला) है और प्रकृति पुदुष

के संयोग की हानि वा विवेक ख्याति इस तापका प्रतिकार है जैसे लोक में भेच भेदक और परिहार इन तीनों को जानने वाला भेदक-कएटकादि की निवृत्ति के उपाय श्रनुष्ठान करके भेद-जन्य दु:ख को प्राप्त नहीं होता वैसे यहां भी जो तप्य तापक श्रौर परिहार इन तीनों पदार्थों को जानता है वह भी विवेक ख्याति रूप श्रनुष्ठान करके संयोग जन्य दु:ख को प्राप्त नहीं होता

यद्याप तापरूप जो किया है वह कर्मभूत सत्त्व (चित्त ) में ही है न कि पुरुष में अर्थान् बुद्धि (चित्त ) ताप्य है न कि पुरुष, क्योंकि पुरुष अपरिखामी तथा निष्क्रिय है तथापि दिश्चित विषयत्त्वरूप उपाधि से वा अविवेक से बुद्धि के तदाकार होने से पुरुष भी तदाकार धारी अनुताप को प्राप्त हो जाता है। इसलिय पुरुष में श्रीपाधिक ताप का संयोग है अर्थान् बुद्धि उपाधि के सम्बन्ध से पुरुष ताप्य है। प्रकृति पुरुष का सम्बन्धतापक है और विवेक्ट्याति इसका परिहार है।। १७॥

विशेष जानकारी के लिये—विज्ञानभिक्षु के योग वात्तिक का भाषा-नवाद ॥ सत्र १७ ॥

हेय के सूत्र की व्याख्या करके क्रम से प्राप्त हेय के हेतु के प्रतिपादक सूत्र का स्रवतरण करते हैं -तस्मात् - जो हंय कक्षा जाता है, उसके ही कारण का निर्देश किया जाता है-द्रपृष्ठस्थयोः संयोगो हेयहेतुः - द्रष्ट्र सन्द के पदार्थ को कहते हैं -

द्रष्टा बृद्धि प्रतिसंवेदी पुरुष है—

प्रतिसंधेदन—संवैदन—सुद्धि की दृत्ति के प्रतिविम्ब का नाम है। प्रतिध्वनि के समान इस (प्रतिसंवेदन) शब्द का प्रयोग किया गया है। वह प्रतिसंवेदन जिसको होवे वह बद्धि की दृत्ति का प्रतिसंवेदी—सुद्धि का साक्षी बुरु १ है यह फलितार्थ है।

हर्य पदार्थ को कहते हैं—हरय जुद्धि सस्त्व में उपारुद्ध सब धमें हैं। बुद्धि सस्त्व को भी हरय होने से यहाँ विशेषण विविद्धत है, धर्म उसका भी बुद्ध यारुद्ध होने से बुद्धि धर्मत्व विविद्धत है, इस अभिप्राय से—हरय-बुद्धथारुद्ध सब धर्म हैं, यह कहा गया है—ये धर्म बुद्धि के कार्य हैं, इस अभिप्राय से नहीं कहा है। क्योंकि प्रधान आदि का भी हरय होने से त्याग उचित नहीं है। उत्तर सूत्र में मुख्यतया प्रधान को ही हरय कहा है। यद्यपि बुद्धश्वारूद्ध (बुद्धि में प्रतिविद्धित ) पुरुष भी हरय है, तो भी वह दुःख से रहित है अतः उसका दर्शन हेय दुःख का हेतु नहीं है, इस आश्वय से यहाँ हरय के अन्दर पुरुष की गिनती नहीं करेंगे। तथा मुख दुःख भोहात्मक हरयवाली बुद्धि के साथ द्रष्टा-सान्ती पुरुष का जो काष्ठ में अग्नि के समान सम्बन्ध है—जिसको बन्ध भी कहते हैं वह दुःख का हेतु है, यह सूत्र का अर्थ है। बुद्धश्वारुद्ध हर्यों के साथ द्रष्टा का ज्ञानरूप संयोग हेय का हेतु वह ही, यह सूत्र का अर्थ है। बुद्धश्वारुद्ध हर्यों के साथ द्रष्टा का ज्ञानरूप संयोग हेय का हेतु वह हित तहीं है।

#### 'स्वस्वामिशक्त्योः स्वरूपोपलव्धिहेतः संयोगः'

इस आगामी सूत्र से इस झान रूप संयोग को झान का हेतु ही कहा है, इतन रूप नहीं कहा है। इस सूत्र से बुद्धि और आत्मा के संयोग की भांति घटाटि बस्तुर्खों के साथ खात्मा का संयोग भी भोग का हेतु है, यह जानना चाहिये। क्योंकि लाघव से भोक्ता खौर भोग्य वस्तु का संयोग ही सामान्य भोग का हेतु कहना उचित है। विषय के भोग में बुद्धि के अवच्छंद से विषय का संयोग हेतु है खतः खितव्याप्ति नहीं है। यह संयोग पुरुषार्थ का हेतु है खौर इस संयोग का हेतु पुरुषार्थ है इस बात को कहने के लिये — सकल पुरुषार्थस्वरूप जो पुरुष का खत्व है—सम्पत्ति है—उसका बुद्धि में प्रतिपादन करते हैं—तदेतिति—वह यह दृश्य—अयस्कान्त मिण् के सदृश सिश्चिमात्र से उपकारी दृश्यस्व से खामी पुरुष का खन्त-सम्पत्ति होता है।

शंका—'तस्य हेतुरविद्या' इस श्रागामी सूत्र से ही संयोग का कारण कहेंगे,

यहाँ संयोग के कारण की अपेक्षा नहीं है ?

समाधान — यह नहीं क़हना चाहिये, क्योंकि खिवद्या को भी पुरुषार्थ की असमाप्ति के द्वारा बन्ध की हेतुता आगे कहेंगे। तदेतद् इत्यादि का अर्थ यह है कि तद् बुद्धि सत्व है, यह दृश्य जगत जिसमें रहता है वह दृश्य है अतः अयस्कान्तमिण् के समान सिन्निधि-मात्र से उपकारी होने से और ख्वयं दृश्य होने से ज्ञान मात्र खरूप—ख्वामी पुरुष का वह ख-खात्मीय (सम्पत्ति) होता है।

शंका—बुद्धि का अन्य स्वामी क्यों मानते हो ? वह बुद्धि ही अपरतन्त्रा, स्वयं ही द्रष्टी स्वार्थ ही हो सकती है।

समाधान—तत्राह-अनुभवकर्मेति—क्यों कि कर्म कर्तृ विगेध होने से आप अपना टरय तो हो नहीं सकता (अतः) अनुभव नामक जो पुरुष का कर्म हैं, उस कर्म का विषय होता हुआ ही अन्य रूप से पुरुष जैतन्य से प्रतिलन्धारमक-सिद्ध सत्तावाला—अथवा अन्य रूप से अश्वजन के कारण प्राप्त स्थिति (अतः) स्वतन्त्र होने पर भी पुरुष के अनाश्रित भी पदार्थ होने से परतन्त्र हैं, पर-पुरुष का स्व-सम्पत्ति है। इस प्रकार टर्य नामक-भोग्यात्मक अखिल पुरुषार्थ के बुद्धिनिष्ठ सिद्ध हो जाने पर वही पुरुषार्थ अनागत अवस्था में स्थित-बुद्धि और पुरुष के संयोग में कारण है—यह कहते हुए सूत्र के वाक्यार्थ को कहते हैं—तयोरिति—उन स्व और स्वामी का-इस्यते अनयेति दर्शनं बुद्धि:—देखा जाय जिससे वह दर्शन नाम बुद्धि का है—पुरुषार्थ कृतत्व वचन कथन के कारण यहाँ अनादि का अर्थ प्रवाह से अनादि है।

शंका - पुरुषार्थ का पुरुष से संयोग मानने में पुरुष की अपरिस्मामिता का भंग हो

जायेगा (कोई भी संयुक्त पदार्थ अपरिगामी नहीं होता )

समाधान—सामान्य गुणों के अतिरिक्त धर्मों की बत्यित को ही व्यवहार के अनुसार परिणाम निश्चय किया है। घट आदि के संयोग आदि से आकाश परिणामी नहीं होता, और दिल आदि संख्या के संयोग से पुरुष परिणामी नहीं कहा जाता, परा-पत्र पर रक्की जल की बूँद से परा-पत्र की अपरिणामता और असंयोग भी सुना जाता है। संयोग, विभाग, संख्या आदि द्रव्यों के सामान्य गुण हैं (अतः सामान्यगुण संयोग से अपरिणामता का भंग नहीं। होता है) अति और स्वतियों में सुखादिरूप परिणाम ही पुरुष

में नहीं माने हैं, मन के साथ मुखादि का अन्वय और व्यतिरेक है, अतः मन में ही लाघव से मुखादि माने हैं, मुखादि को मन का अवच्छेदक मान कर अन्यत्र-पुरुष में उसको (मुखादि को) मानने में गौरव है। संयोगादि के प्रति तो द्रव्यत्व रूप से ही हेतुता होने से— वह पुरुष की भी हो सकती है, और पुरुष का द्रव्यत्व तो अनाश्रित होने से तथा परिमाण् से सिद्ध है (श्र्यात् जो अनाश्रित और परिमाण् वाला होता है वह द्रव्य हुआ करता है, पुरुष किसी के आश्रय नहीं और महत् परिमाण् वाला है अतः द्रव्य है)

यद्यापि कारणावस्था में बुद्धि श्रीर पुरुष दोनों विसु हैं तथापि (तो भी) उनका संयोग परिच्छित्र गुणान्तर के श्रवच्छेद से संभव है ही, क्योंकि महदादि श्रव्धिल परिणाम त्रिगुण के संयोग के विना उत्पन्न नहीं होते, श्रीर वह संयोगज संयोग है, कर्म जन्य संयोग नहीं है। जैसे श्रवयव के संयोग से श्रवयवी का संयोग होता है, वैसे श्रवच्छेदकीभूत गुण के संयोग से हो दो विभुश्चों का (बुद्धि श्रीर पुरुष का) संयोग है। साह्मात् संयोग का पुरुष में निपेध है संयोगज संयोग का निषेध नहीं है। यदि श्रात्मा का संयोग ही नहीं है यह माना जाय तो प्रश्रुति पुरुष के संयोग से सृष्टि श्रीर उनके वियोग से प्रलय यह जो श्रुति, स्मृति श्रीर सुत्रों ने माना है वह न बन सकेगा।

भोक्त भोग्य योग्यता ही यहाँ श्रीपचारिक संयोग वक्तव्य है यह नहीं कहना चाहिये, क्योंकि वह स्वन्खामि-भाव होने से श्रनादि है, श्रनादि होने से कार्य हो नहीं सकता, खौर उसके श्रविनाशी होने पर झान से नाशकता का विरोध होगा, नाशवान् मानने में पुरुष को परिग्रामता होगी (जो कि श्रनिष्ट है)।

शंका-पुरुष का संयोग मानने में पुरुष की असंगत की चिति होगी ?

समाधान-नहीं, कमलपत्र में जो कि पुरुष का दृष्टान्त है-संयोग होने पर भी असंगता मानी जाती हैं। खन्आश्रय-विकार का हेतु जो संयोग, उससे योग होने पर ही संग की श्राप्ति है। पुरुष में ऐसा सयोग नहीं है (जो पुरुष के अन्दर विकार का हेतु हो), अत: पुरुषार्थ का कारण जुद्धि और पुरुष का संयोग है, वहीं जन्म रूप से दु:ख का हेतु है—यह बात सिद्ध होती है। वह संयोग विशेष परमेश्वर की योगमाया—योगीन्द्रों से भी अधिन्त्य—श्रुति और स्मृतियों से गम्य हैं—विशेष तर्क का विषय नहीं है, जिस माया के द्वारा ईश्वर, नित्य-मुक्त-असंग, अविद्या आदि से रहित विशु और चेतनमात्र आत्मा जीव समूह को बन्धन में डालता है (जिसके कारण जीव समूह बन्धन में फँसे हुये हैं) ऐसा ही कहा है—

### 'म्रचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेत् ।'

निश्रय ही जो भाव श्राचिन्त्य हैं उनको तर्कसे युक्त न करे— उनके विषय में तर्कना न करे।

> 'सेयं भगवतो माया यद्मयेन विकथ्यते। ईश्वरस्य विद्वक्तस्य कार्पष्यद्वत वन्थनस्'॥

वह ही यह भगवान की माया है जो कि नीति का भी विरोध करती है—( इसी माया के कारण विमुक्त ईश्वर को भी दीनता और बन्धन होता है। क्ष

संयोग को दुःख की हेतुता दिखलाने के लिये पश्चसिखाचार्थ के संबाद को कहते हैं—तथा चोक्तं-यहाँ से-प्रतीकार-यहाँ तक। बुद्धि खीर पुरुष का संयोग हेय दुःख का हेतु हैं, उसके परिवर्जन से-उच्छेद से-दुःख का खात्यन्तिक प्रतीकार होता है— उच्छेद होता है।

शंका—अनादि काल से प्रकृत जो दुःख का हेतु संयोग, उसका उच्छेद नहीं हो सकता,इस आशय से पूछते हैं प्रसंग से उसकी शक्यता का निश्चय करने के लिये कस्मादिति।

समाधान – दुःखं के हेतु के परिहार से दुःखं का प्रतीकार देखा जाता है। प्रकृति चादि की नित्य व्यावृत्ति तथा च दुःखं के हेतुत्व नित्यत्व लिङ्गं से संयोग का उच्छेद हो सकता है। इसका चनुमान होता है। दुःखं के हेतु का प्रतीकार हो सकता है इसमें लौंकिक उदाहरण कहते हैं—तद्ययेति।

भेदात्व—भेदजदुःख—भागित्व हैं, और भेतृत्व—भेद के द्वारा दुःख का हेतु है, पादानिषष्ठान—पैर से अनारोहण--न चढ़ना है। पादत्राण जूते को कहते हैं अथवा जूता पहने पैरों से कांटों पर चढ़ना।

ये तीन दुःख का श्राश्रय, दुःख का हेतु श्रीर दुःख के परिहार के उपाय हैं, जो इनको जानता है—इस वचन से भाष्यकार ने इन तीनों के ज्ञान को दुःख प्रतीकार की हेतुता कहते हुए—यह तीनों सुसुक्षु को जानने चाहियें यह भी सूचित किया है।

शंका—ताप और दु:ख पर्याय वाची शब्द हैं। तब दृष्टान्त में यथा भेदा-भेत्त-प्रतीकार-रूप त्रिक है, ऐसा दार्ष्टान्तिक में नहीं है क्योंकि उसमें एक बुद्धि को ही तत्य (तपने वाली) तापक (तपाने वाली) उभय रूप माना है और पुरुष को निर्दुःख माना है। अतः आन्नेप करत हैं—कस्मादिति—

सामाधान—सिद्धान्त कहते हैं—त्रित्वोपलब्धीति । बाह्य दुःख के खल में उक्त तीनों की उपलब्धि के बल से अन्तर दुःख के खान में भी तीनों की सिद्धि होती है यह भाव है, उसका प्रकार कहते हैं—अत्रापीत—वहाँ दार्ष्टीन्तिक में भी, भाव यह है बुद्धि के एक होने पर भी त्रिगुणात्मक होने से तीन अंश होते हैं, उन में से रजो अंश तापक है, सत्व अंश तथ्य-तपने-वाला है, बुद्धि और पुरुष का वियोग, दुःख का प्रतीकार है, इस भाँति तीन बन सकते हैं। पुरुष ही तथ्य-तपने-वाला-क्यों नहीं है इस आश्रय से पृछ्ते हैं—कस्मादिति—सिद्धान्त कहते हैं—अत्रापि इत्यादिना—इससे चेत्रझ—इस तक से कर्मखत्व का अर्थ है कर्मत्या अर्थात् सकर्मक होने से । कर्मत्व का अर्थ क्रिया व्यापक है क्योंकि दुःख व्यापत्व अपिरिणामी में सम्भव है। इति व्याप्यत्व तो विषयता रूप अपिरिणामी में भी सम्भव है। अतः झानक्रिया की कर्मता पुरुष में वन सकती है, यह वाक्य शेष है, उसमें परिणाम की अपेक्षा नहीं है।

<sup>8</sup> टि॰—यह सिद्धान्त नवीन वैदान्त का सममना चाहिए ( प्रकाशक )

शंका — दुःख निवृत्ति पुरुषार्थ कैसे हो सकती है ? क्योंकि दुःख तो हेय होता नहीं, यह भी नहीं कह सकते कि पुरुष-निष्ठ दुःख का श्रम है इससे दुःख हेय है, क्योंकि विद्वानों को भी दःख-हान के लिये असम्प्रज्ञात समाधि की अर्थिता स्वीकार हैं ?

समाधान—दर्शतविषयत्वादित्यादि —पुरुष क्योंकि दर्शित विषय है, बुद्धि सत्व से निवेदित विषय है अतः सत्त्व के तप्यमान होने पर प्रतिबिन्द रूप से पुरुष बुद्धि सत्व के समान आकार वाला होता है तपता नहीं, मृद्ध बुद्धियों को अनुतप्त जैसा दिखलाई देता है, स्व-आकार के प्रतिविन्दन के सिवाय विषय का निवेदन अपरिणामी पुरुष में सम्भव नहीं है, इस बात का प्रतिपादन 'वृत्तिसारूप्य' इस सूत्र में कर दिया है। तथा च —प्रतिविन्द रूप से भोग नामक सम्बन्ध के द्वारा विद्वानों को भी दुःख की देयता है, पुरुषार्थ के असंभव का दोष नहीं है, यह भाव है,—जो पुरुष में भोकृत्व नहीं मानते, उन नवीन वेदान्तियों को ही यह दोष है।। १७॥

संगति - अब दश्य का स्वरूप, उसका कार्य तथा प्रयोजन बतलाते हैं।

# पकाशक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थे दृश्यम् ॥ १८ ॥

शास्त्रार्थ-प्रकाश-क्रिया-िश्यित-शीलं = प्रकाश, क्रिया खौर स्थित जिसका स्त्रभाव है। भूतेन्द्रिय-खात्मकं = भृत इन्द्रिय जिसका स्वरूप है। भोग-खपवर्ग-खर्थम् = खौर भोग खपवर्ग जिसका प्रयोजन है। दृश्यं = वह दृश्य है।

अम्बयार्थः-प्रकाश, क्रिया श्रौर स्थिति जिसका खभाव है, भूत श्रौर इन्द्रिय जिसका स्वरूप है, भोग श्रौर श्रपवर्ग जिसका प्रयोजन है वह दृश्य है।

ब्याख्या - सत्त, रजम् श्रीर तमस् येतीनों गुरा श्रीर जो कुछ इनसे बनाह वह टरय है।

गुणों का धर्म - प्रकाश सत्व-गुण का; प्रवृत्ति (क्रिया = चलना) रजोगुण का और स्थिति = रोकना तमोगुण का स्वभाव है। यह तीनों प्रकाश, क्रिया, स्थितिशील-गुण-परिणामी और परस्पर संयोग विभाग वाले हैं, तथा विवेक-क्याति-रहित पुरुष क संग संयुक्त रहते हैं खर्यात् स्वस्वामी भाव = (भोग-भोक्तुभाव) सम्बन्ध रस्ते हैं और विवेक-स्याति वाले पुरुष से विभक्त हो जाते हैं।

यह तीनों गुण साम्यावस्था को प्राप्त हुये प्रधान = (प्रकृति = श्रव्यक्त = कारण) रूप से रहते हैं और विषमावस्था में परस्पर श्रंग-श्रंगी भाव से मिले हुये व्यक्त कार्यों को उत्पन्न करते हैं, श्र्यान् जब सात्विक, प्रकाशरूप कार्य उत्पन्न होता है तब सत्व गुण श्रंगी (मुख्य) होता है, श्रन्य दोनों रजोगुण और तमोगुण श्रंग (गौण) होते हैं। इसी प्रकार जब राजस् तथा तामस कार्य उत्पन्न होते हैं तब रजोगुण तथा तमोगुण श्रंगी और अन्य दोनों गुण श्रंग होते हैं। श्रंग-श्रंगी भाव से मिले हुये रहने पर भी इनकी श्रक्तियाँ भिक्त-भिन्न ी रहती हैं श्रतः सब कार्य विलक्षण होते हैं।

मिलकर कार्य करने से ही यह तीनों गुण तुल्य जातीय अतुल्य जातीय कार्य को

आरम्भ करते हैं। अर्थात् प्रकाशरूप सालिक कार्य के आरम्भ काल में सत्व ग्रण तस्य जातीय श्रीर श्रन्य दोनों रजोग्रण श्रीर तमोग्रण श्रत्व जातीय होते हैं। इसी प्रकार सत्वगुरण की अपेता से प्रकाश तुल्य जातीय और अन्य दोनों गरणों की अपेता से अतस्य जातीय हैं। इसी से रजोगुण श्रीर तमोगुण के सम्बन्ध में जान लेना चाहिए। जहाँ जो तस्य जातीय है वह उपादान कारण है श्रीर जो श्रातस्य जातीय है वह सहकारी कारग है।

दिच्य शरीर उत्पन्न करने के समय सत्वग्रा प्रधान (मुख्य) होता है और रजोगुरा तमोराण गौण ( सहकारी ) होते हैं; मनुष्य शरीर उत्पन्न करने के समय रजोराण प्रधान होता है और अन्य दोनों गुए। गौए। होते हैं: और तिर्थक कीट पश आदिक शरीर उत्पन करते समय तमोगुण प्रधान होता है श्रीर श्रन्य दोनों गुण गीण होते हैं। इस प्रकार जिस गुण का कार्य उत्पन्न होता है वह गुण प्रधान हुआ उदार होता है और अन्य दो गुण सहकारी कारण होने से प्रधान-गुरा के अन्तर्गत सक्ष्म रूप से रहते हैं और व्यापार-मात्र में अनुमान से जाने जाते हैं। इस प्रकार यह तीनों गुए गौए प्रधान (श्रङ्गाङ्गी) भाव से मिले हुए केवल परुषार्थ अर्थात पुरुष के भोग-अपवर्ग के प्रयोजन साधने के लिये अयस्कान्त-मणि के तह्य परुष की सित्रिधि-मात्र से कार्यों को उत्पादन करते हैं। ऐसे धर्मशील गुर्श की साम्यावस्था ही प्रधान है और यही दृश्य कहा जाता है।

गणों का कार्य - यह दृश्य भूतेन्द्रियात्मत है, श्रथीत दस भूत, पाँच स्थूलभूत, पृथ्वी-जल आदि और पाँच सक्षमभूत गन्ध, रस, तन्मात्रा आदि; और तेरह इन्द्रियें पाँच ज्ञानेन्द्रियें, पाँच कर्मेन्द्रियें, तीन सुक्ष्म इन्द्रियें मन, श्रदृष्ट्वार, बुद्धि+चित्त, (महत्तत्त्व) आदि सत्व पाद्य-प्रहुण रूप से इन्हीं तीनों गुणों के कार्य हैं अथात इन्हीं के विभिन्न रूप हैं।

गुणों का प्रयोजन-यह त्रिगुणात्मक दृश्य अर्थात् भूतेन्द्रिय आदि रूप से प्रकृति का परिणाम निष्ययोजन नहीं है किन्त परुष के भोग-श्रपवर्ग-रूप प्रयोजन वाला है।

भोग-उसमें द्रष्टा दश्य के खरूप-विभाग से रहित इप्ट-श्रानष्ट, गुण, खरूप का श्ववधारण ( श्रनुभव ) भोग कहलाता है।

अपवर्ग-द्रष्टा और दृश्य के खरूप से विभक्त भोक्ता के खरूप का अवधारण (साचात्कार) अपवर्ग है। उपरोक्त दोनों प्रकार के भाग भी पुरुष के कल्याणार्थ हैं, अर्थात अपवर्ग दिलाने में सहायक हैं; इसको स्पष्ट किये देते हैं।

१(क) भोग--श्रनिष्ट गुण खरूप का श्रनुभव : कर्माशय का श्रावरण, क्लेशों श्रीर संस्कारों का मल जो अविद्या, अविवेक, आसक्ति और सकाम कमों के परिणाम-रूप चिरा पर चढा लिया गया है, इसके निवारणार्थ मन, इन्द्रियों और शरीर आदि का भाग है जो साधारण रूप से सब प्राणी भोग रहे हैं। भाव यह है कि गुणों के विषम परिणाम का प्रयोजन तो पुरुष को उनका (गुर्णों का) यथार्थ ज्ञान कराकर स्वरूप में अवस्थित कराने का है। पर पुरुष अविद्या. अविदेक, आसक्ति और सकाम कमों से चित्र पर कमीकार २४

चादि का मल चढ़ा लेता है। इस मल के निवारणार्थ जो पुरुष का भोग है यद्यपि वह चानप्ट है तथापि वह भी पुरुष के कल्याणार्थ है क्योंकि गुणों का यथार्थ ज्ञान दिलाकर स्वरूप में चावस्थित कराने के लियं चित्ता से उन मलों का धोना आवश्यक है जो चानप्ट-भोगों द्वारा होता है।

(ख) भोग—इष्ट गुण खरूप का श्रनुभव : इस सम्पूर्ण दश्य का गुर्णो के परिणाम का सम्प्रज्ञात-समाधि द्वारा विवेक-पूर्ण तस्वज्ञान जो इस दृश्य के भोग का वास्तविक प्रयोजन है जिसको विवेकी-जन भोगते हैं जिसके पश्चात् स्वरूपार्वाधित प्राप्त होती हैं !

२ अपवर्ग: भोक्ता के खरूप का श्रवधारण खरूपावस्थिति है जो विवेकख्याति के

प्रशास प्राप्त होती है, जो पुरुष का परम प्रयोजन है।

इन दोनों दरोनों अर्थात् पुरुष को गुणों का यथाथे ज्ञान कराने (गुणों के परिखाम का दर्शन) श्रीर स्वरूप श्रवस्थित कराने (पुरुष-दर्शन कराने) के श्रविरिक्त प्रधान प्रवृत्ति का श्रन्य कोई तीसरा प्रयोजन नहीं है जैसा कि श्री न्यासजो महाराज ने पश्चिशिखा-चाये के सूत्र से श्रपने भाष्य में दशीया है:---

श्चरं तु खलु त्रिषु गुरोषु कर्तृष्वकर्तिर च पुरुषे तुन्यातुन्यजातीये चतुर्थे तत्कियासान्निरयुपनीयमानान्सवंभावानुपपन्नाननुपश्यन्नदर्शनमन्यच्छंकत, इति ।

अर्थ — निश्चय इन तीनों गुणों के कत्ता होते हुए चौथे उनकी क्रियाओं के साज्ञी तुल्य-अनुल्य स्त्रभाव वाले अकत्ता पुरुष में (बुद्धि सं) प्राप्त कराये सारे भावों को

स्वाभाविक देखता हुआ श्रन्य दुशेन की सम्भावना नहीं करता।

यद्यापे यह भोग-अपवर्ग-रूप दोनों पुरुपाथ बुद्धिकृत होने और बुद्धि में ही वर्तन से बुद्धि के ही धर्म हैं तथापि जैसे जय और पराजय योद्धाकृत और योद्धा में वर्तमान होने पर भी उनके स्वामी राजा में कहीं जाती हैं क्योंकि वह उसका स्वामी और उसके फल का भोका है, इसी प्रकार बन्ध वा मोज चित्त में वर्तमान होते हुए भी पुरुष में व्यवहार से कहे जाते हैं क्योंकि वह बुद्धि का स्वामी और उसके फल का भोका है।

बास्तव में पुरुष के भोग श्रपवर्ग-रूप प्रयोजन की समाप्ति न होने तक चित्त में ही बन्धन है और विवेकख्याति की उत्पत्ति से पुरुष के उस प्रयोजन की समाप्ति में चित्त का ही

मोच है।

जिस प्रकार बन्ध-माज्ञ-रूप चित्त के धर्मों का पुरुष में आरोप किया जाता है। इसी प्रकार मह्त्य (स्वरूप-मात्र से पदार्थ का ज्ञान), धारण (ज्ञात हुए पदार्थ की स्मृति) उद्दा (पदार्थ के विशेष धर्मों का युक्ति से निर्णय करना), अपोह (युक्ति से आरोपित धर्मों का दूर करना), तत्त्वज्ञान (उद्दा अपोह से पदार्थ का ज्ञान प्राप्त करना), अभिनिवेश (तत्त्वज्ञान-पूर्वक त्याग और श्रह्ण का निश्चय) आदि धर्म भी चित्त में वर्तमान रहते हुए पुरुष में अविवेक से आरोप किये जाते हैं, क्योंकि वहीं उसका खामी और उसके फल का भोका है।

टिप्पणी—न्यासभाष्य का भाषानुवाद ॥ सूत्र १८ ॥ दृश्य का रूप कहते हैं—

पकाशक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापनर्गार्थं हरयम् ॥ १८ ॥

प्रकाशशील सत्त्व है, क्रियाशील रज है और श्यितशील तम है, ये गुण परस्पर उपरक्त-प्रविभाग हैं, संयोग विभाग धर्म वाले हैं, एक ने दूसरे के सहारे पर अपना मूर्चरूप भूताि और इन्द्रियाित उपार्जित किया है, परस्पर अंग और अंगी होने पर भी असंभिन्न शिक प्रविभाग हैं, तुल्य जातीय और अनुल्य जातीय शक्ति के भेद से अनुपाती हैं, प्रधान अवस्था के समय में उपदर्शित सिल्यान हैं, गुण होने पर भी व्यापार मात्र से प्रधानान्तर्शीत इनकी सत्ता अनुभित है, पुरुषार्थ कर्तत्र्य होने से अपने सामध्ये का प्रयोग करते हैं, सिलिधिमात्र से उपकारों हैं, अयस्कान्त मिए के समान प्रत्यय के विना एक की शित के अनुकूल वर्तते हुए प्रधान शब्द के वाच्य होते हैं (प्रधान शब्द से उनको बोला जाता है) यह हरय कहलाता है। यह हरय भूतेन्द्रियासक है—भृत भाव से—प्रधानी आदि सूक्त्म और स्थूल कप से परिण्यित होता है, तथा इन्द्रिय भाव से—प्रधानि स्कृत्र भाव से परिण्यित होता है, तथा इन्द्रिय भाव से—प्राप्ति के लेकर प्रवृत्त भाव से परिण्यित होता है, और यह निष्ययोजन नहीं किन्तु प्रयोजन को लेकर प्रवृत्त होता है, अतः वह हरय पुरुष के भोगाथे ही है, उनमें से इष्ट और अनिष्ठ गुण के अविभागापन स्वरूप का अवधारण भोग है और भोक्ता पुरुष के स्वरूप का अवधारण अपवर्ग है मुक्ति है, इन दो के अतिरक्त दर्शन नहीं है।

तथा चोत्तम्—''श्रयन्तु खलु त्रिषु ग्रुणेषु कर्तृषु श्रकर्तिर च पुरुषे तुरुया-तुरुयजातीये चतुर्थे तिःक्रयासान्तिणि उपनीयमानान् सर्वभावान् उपपन्नान् श्रानुपरयन् न दर्शनमन्यदछंकते इति''

श्री पंचाशिखाचार्य कहते हैं — लोक में तीनों गुणों के कर्ता होने पर भी अकर्ता चतुर्थ पुरुष में जो कि गुणों की क्रियाश्रों का साची है बुद्धि से लाये गये सब भावों को मूढ युक्ति सिद्धवत् देखता हुआ अन्य दर्शन की शंका भी नहीं करता है — सम्भावना भी नहीं सममता।

दोका — ये बुद्धिकृत भोग श्रीर श्रपवर्ग, जो कि बुद्धि में ही वर्तमान हैं, पुरुष में किस प्रकार कहें जाते हैं ?

समाधान—जैसे कि विजय और पराजय योद्धाओं में होता है और स्वामी राजा में व्यपदेश से कहा जाता है, क्यों कि राजा ही जय पराजय के फल का भोक्ता होता है, ऐसे ही बन्ध और मोल भी बुद्धि में होते हैं और स्वामी पुरुष में व्यपदेश से कहे जाते हैं, क्योंकि वह पुरुष ही उन बन्ध और मोल्लस्प फलों का भोक्ता है, बुद्धि को ही पुरुषार्थ की समाप्ति तक बन्ध है, और उस पुरुषार्थ की समाप्ति तक बन्ध है, और उस पुरुषार्थ की समाप्ति अपवर्ग है, इससे महूण, धारण, ऊहापोह, तत्त्वज्ञान और अभिनिवेश बुद्धि में होते हुए, पुरुष में अध्यारोपित सद्भाव बाले हैं क्योंकि वह पुरुष ही उनके फल का भोका है।। १८॥

### विज्ञान भिन्नु के योगवार्तिक का भाषानुवाद ॥ सूत्र १८ ॥

श्रव द्रष्टा, हरेय, और संयोग इन तीनों के ही स्वरूप को सूत्रकार कहेंगे, उनमें से हरय के स्वरूप के प्रतिपादक सूत्र का श्रवतरण करते हैं—हरय स्वरूपमुच्यत इति-हर्य के स्वरूप को कहते हैं—यहाँ पाठकम के विपरीत से श्रादि में हरय के कथन का कारण यह है कि हिमात्र इस श्रागामी सूत्र में जो मात्र शब्द श्राया है, उससे श्राबल हर्य के भेर से द्रष्टा का प्रतिपादन करना है, उसके लिये प्रतियोगी हर्यों का ज्ञान श्रपेश्वित होगा, इसी कारण पूर्व सूत्र में प्रथम प्रधानतया द्रष्टा का उपन्यात है यह जानना चाहिये।

प्रकाश क्रयास्थितिशीलं भूतिन्द्रयात्मकं भोगापवर्गार्थं दृश्यम् । प्रलय काल में प्रकाश चादि कार्य का च्यान होता है जतः यहाँ शील पद दिया है। प्रकाश —बुद्धि की दृत्ति चादि रूप आलोक चौर भौतिक आलोक है। क्रिया प्रयक्ष चलन को कहते हैं। स्थिति, प्रकाश चौर क्रिया से शून्य या प्रकाश क्रिया के प्रतिवश्य का नाम हैं। तत् शीलगुष्ण-मय यह विशेष्य पद यहाँ उत्तर सूत्र में गुण्पर्विण् इस विभाग वचन से उपलब्ध होता है। अतप्रव भाष्यकार एतं गुणाः ऐसी व्याख्या करेंगे, उस प्रकार गुणों के होने में प्रमाण कहते हैं, भूतित —भूतिन्द्रयात्मक —स्थूल और सूक्ष्मरूप भूतों और स्थूल तथा सूक्ष्मरूप इन्द्रियों का कारण है, इससे महदादि अखिल कार्यों का कारण ही लब्ध होता है, और उनके प्रकाशादि रूपता में प्रमाण है (अनुमान प्रमाण है) क्योंकि त्रिगुणात्मक जढ़ कार्यों की सिद्धि त्रिगुणात्मक जड़ कारण के विना नहीं होती। गुणों के कार्य को कह कर उनके स्वरूप की सत्ता के प्रयोजक प्रयोजन को कहते हैं। भोगापवर्गार्थ—भोग और अपवर्ग प्रयोजन वाला है, यह सूत्रार्थ है।

शंका - त्व तो तीन गुण ही दृश्य हैं, उनके विकार दृश्य नहीं हैं ?

समाधान—यह नहीं, क्योंकि गुएा के पर्व रूप से उत्तर सूत्र से उनके तिकारों का भी संप्रह है अतः वे भी दृश्य हैं। इस सूत्र की व्याख्या करते हैं प्रकाशशीलमिति—वह दृश्य प्रकाश-क्रियाखितिशील है।

शंका — सत्त्व त्यादि गुण ही यदि प्रकाशादिशील दृश्यरूप से यहाँ कहे हैं और प्रकृति को कहा नहीं, तो सूत्र की न्यूनता है और सत्त्व आदि गुणों को ही भूतेन्द्रियास्मक मानने से प्रकृति मानने के सिद्धान्त की चृति होगी, क्योंकि प्रकृति व्यर्थ होगी।

समाधान—गुण ही प्रकृति शब्द के वाच्य हैं, उनसे खैतिरिक्त प्रकृति नहीं है यह निश्चय करते हैं—एते गुणाः—सत्त्व खादि ये गुण् प्रकृतिशब्द के वाच्य होते हैं। प्रधीयतेऽस्मिन्कार्यजात-मित्यादि व्युत्पत्त्या प्रधानप्रकृत्यादिशब्दैरुच्यन्ते इत्यन्वयः। जिसमें कार्यसमृह रहता है, इस व्युत्पत्ति से प्रधान और प्रकृति खादि शब्दों से गुण् ही कहे जाते हैं। तथा च सांह्यसूत्रम्—

सस्वादीनामतद्धमेत्वं तद्वपत्वात ।

पुरुष के उपकरण होने और बन्धन के कारण से सस्व आदि गुण कहलाते हैं, प्रकाश और किया आदि की भांति द्रन्य में समवेत होने से सस्व आदि गुण नहीं कहलाते, यह भाव है। सस्व आदि ही प्रधान शब्द के बान्य हैं इसको सिद्ध करने के लिए गुणों के ही जगत्कारणस्य अनित्यत्व आदिक जो हेतु-गर्भोवशेषण हैं उनका उपपादन करते हैं। परस्परेति-सस्व का प्रविभाग—अधिक भाग रज और तम के खत्प भागों से उपरक्त सेमा है, ऐसे ही रजस् और तमस का भी जानना चाहिये। इस भांति परस्परोपरक्तविभाग तथा संयोग विभाग धर्म वाले हैं, परस्पर संयोग विभाग खभाव वाले हैं। इससे यह भी सिद्ध हो गया कि सस्व आदि गुण-द्रन्य हैं (द्रन्याश्रित गुण नहीं हैं) तथा एक दूसरे की सहायता से अवयवी को उत्पन्न करते हैं, क्योंकि कार्य कारण के अभेद से ही आरम्भ होता है।

शंका—यदि इतरेतर सहाय से सब गुग सब कार्यों के कारण हों तो सत्त्व आदि को भी किया आदि के हेतु होने से सिक्रयत्व आदि की आपित्त से प्रकाश आदि शक्ति का सांक्रये होगा ?

समाधान—तत्राह—परस्पर छंगांगिल होने पर भी एक दूसरे के अंगांगिभाव से उत्पन्न कियं द्रव्य में प्रकाश सत्त्व का ही गुए। है, क्रिया रजस का ही गुए। है और स्थित तमस का ही गुरा है. अत: प्रकाशादि की शक्ति विभाग का संभेद-सांमिश्रण नहीं है। तथा तुल्य जातीय श्रीर श्रतुल्य जातीय शक्ति भेद के गुण श्रनुपाती हैं। सत्त्व श्रादि जाति से सजातीय हैं श्रीर जो सहकारी शक्ति विशेष हैं वे विजातीय हैं, तदनुपाती हैं, उनके अविशेष से उपप्रम्भक स्त्रभाव वाले हैं। इससे (यह भी सिद्ध है कि) सत्त्व आदि गरा व्यक्तिरूप से अनन्त हैं (व्यापक हैं)। और त्रिगुण्ल आदि व्यवहार तो सत्त्व आदि जातिमात्र से होता है-जैसे कि वैशेषिक मत में नव द्रव्यों में द्रव्यत्व जाति मान कर, द्रव्य न्यवहार होता है, यह सिद्ध हो गया। श्रतएव लघुत्व श्रादि धर्मों से एक दसरे के साथ साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य भी है, इस बात को सांख्य सूत्र ने सत्त्व श्रादि के लघुत्व श्रादि रूप साधर्म्य श्रीर वैधर्म्य दर्शा कर स्पष्ट किया है। तथा प्रधान वेला में ( प्रधानावस्था में ) स्त्रस्थ प्रधानकाल में विकारों में (कार्यों में) अपने साहिध्य को प्रकट करने वाले होते हैं। तथा ग्रख होने पर भी इतर के उपसर्जन होने की दशा में भी व्यापारमात्र से (अपने सांनिध्य को शकट करने वाले होते हैं ) तथा विषय विधि से श्रयश्कान्तमिए के समान चित्त के श्राकर्षक होते हैं। बक्ष्यतिहि-अयस्कान्तमणि के सदश विषय हैं और अयस धमक चित्त है, तथा प्रत्यव के विना-श्रमिव्यक्ति के विना श्रपने श्रनभिव्यक्ति काल में उस समय एकतम जिस किसी गुर्गान्तर की बृत्ति के पीछे सूक्ष्म वृत्ति वाले होते हैं, क्योंकि वृत्ति-श्रविशयों का ही विरोध कहा है-यह विशेषण समृह का अर्थ है। यह दश्य कहलाता है। यह गुणत्रय ही कार्यकारण भावयक्त दश्य कहे जात हैं-इनके सिवाय अन्य दश्य नहीं है, ये ही गुण न्याय धौर वैशेषिक के द्वारा द्रव्याष्ट्रक नाम से विभाग कियं गये हैं और वैदान्तियों ने इनको माया कहा है। "मायां तु प्रकृतिं विच्यादिति श्रृतेः" माया को तो प्रकृति जान यह क्षुति कहती है। यह बात बृहदुवासिष्ठ में भी कही हैं—

# 'नामरूपविनिर्धक्तं यस्पिन्संतिष्ठते जगत्। तमाडुः प्रकृतिं केचित् मायापन्ये परे त्वराज्ये।।

नाम श्रीर रूप से विनिर्मुक्त यह जगत् जिसमें ठहरता है—लीन हो जाता है—उसको कोई प्रकृति कहते हैं, दूसरे माया बोलते हैं श्रीर कुछ लोग श्रणु नाम लेते हैं।

शंका—यदि त्रिगुण से पृथक् प्रकृति नहीं है तो त्रजामेकां लोहितशुक्कक्णां इत्यादि शुति के कहे प्रकृति के एकल त्रादि से विरोध होगा, तथा—

## हेतुमद्नित्यमञ्यापि सिक्रयमनेकमाश्रितं लिङ्गम् । सावयवं परतन्त्रं ज्यक्तं विपरीतमञ्यक्तम् ॥

यह व्यक्त हेतु वाला, र्ञ्चातत्य, श्रव्यापी, सिक्रय-श्राकित-श्राक्षित-लिङ्ग; सावयव श्रीर परतन्त्र है इसके विपरीत श्रव्यक्त है, श्रहेतु, नित्य, व्यापी, श्रक्तिय, एक, श्रानाश्रित, श्रालङ्ग-निरवयव श्रीर स्वतंत्र है। इत्यादि से कहा व्यापकत्व श्रक्तियवत्व निरवयवत्व श्रादि रूप जो सांस्य का सिद्धान्त है उसका विरोध होगा।

#### एते मधानस्य गुणाः स्युरनपायिनः-

ये तीन प्रधान के श्रानपायी गुर्ज हैं, इत्यादि स्मृतिपरम्परा में प्रधान के गुर्जा का श्राधाराधेय भाव सम्बन्ध श्रीर हेतुहेतुमद्भाव सम्बन्ध को कहने वाले वचन भी उपपन्न न होंगे। तथा—

### सश्वं रजस्तम इति ग्रुणाः मकृतिसंभवाः-

सत्त्व, रजस् श्रीर तमस् ये प्रकृति से उत्पन्न गुण हैं, यह गीतादि वाक्यों में सत्त्व स्थादि को जो प्रकृति का कार्य कहा है, वह न बनेगा तथा २८ तत्त्व का पत्न भी न बनेगा।

समाधान —पुरुष भेद श्रीर सर्ग भेद से भेद का श्रभाव ही प्रकृति का एकत्व श्रजादि वाक्यों से कहा है श्रीर श्रजादिवाक्यमूलक ही सांख्यादि ने भी प्रतिपादन किया है। श्रजा-वाक्य से ऐसे ही तात्पर्त्य का निश्चय किया गया है। भोग्य और भोक् के मध्य में भोग्य गुरण हैं, वे भोग्यत्व श्रीर श्रभोग्यत्व के द्वारा सगे भेद से भिन्न भिन्न (भेद वाले) होते हैं, ये भोग्य के योग्य हैं, श्रीर यह भोग्य के योग्य हों, श्रीर यह भोग्य के योग्य होते हैं। भोत्ता पुरुष भी भोत्त स्त्रीर श्रभोन्त्व को भेद से भिन्न भिन्न सोग्य होते हैं। भोत्ता पुरुष भी भोत्त स्त्रीर श्रभोन्त्व के भेद से सगे के भेद से भिन्न भिन्न हो सकते हैं। श्रतः प्रकृति एक है श्रीर पुरुष श्रमेक हैं वे उत्तर सर्ग में भोत्ता नहीं हैं किन्तु दूसरे भोत्ता हैं। श्रतः प्रकृति एक है श्रीर पुरुष श्रमेक हैं वे उत्तर सर्ग में भोत्ता नहीं हैं किन्तु दूसरे भोत्ता हैं। श्रतः प्रकृति एक है श्रीर पुरुष श्रमेक हैं वह सह सहा जाता है। तथा वे ही गुरण सब सर्गों में स्नष्टा होते हैं, श्रीर महत् श्रादि विकारों का तो सगे भेद से भिन्न होना स्पष्ट ही है, क्योंकि श्रतीत व्यक्ति का पुनः उद्य न होना श्रामे कहेंगे। यदि प्रकृति एक ही व्यक्ति हो तो "निमित्तमप्रयोजक प्रकृतीनां" इसमें श्रकृति के कियं

जो बहुबचन दिया है इससे विरोध होगा, और (इन्ह्रो मायाभि: पुरुह्म ईयते—इत्यादि श्रुति-गत बहुबचन से भी विरोध होगा। प्रकृति का व्यापकत्व तो कारणत्व सामान्य से ही जानना चाहिए ( अर्थान् सब कार्यों में अनुस्यृत है अतः व्यापक है) कारणशून्य प्रदेश का अभाव होने से, जैसे कि गन्धादि पृथिवी आदि में व्यापक होते हैं। महद् आदि तो सामान्य से भी व्यापक नहीं है। अतएव अंशभेद से प्रकृति की व्यापकता और परिच्छिन्नता मानी है, अतः "जात्यन्तरपरिणामः प्रकृत्यापुरान्" इस आगामी सूत्रोक्त प्रकृत्यापुर भी घट जाता है।

प्रकृति को जो श्रक्रियत्व माना है वह अध्यवसायाभिमान श्रादि रूप प्रतिनियत कार्य से शून्य है—चलनादि क्रिया शून्य नहीं है।

> मधानात् चोभपाणाच तथा पुंसः पुरातनीत् । मादुरासीन्महद् बीजं मधानपुरुषात्मकम् ॥

स्रोभ्यमार्ण प्रधान (गुणां का विषमावस्था) से तथा पुरातन पुरुष से प्रधान-पुरुषात्मक महद् बीज का प्रादुर्भाव हुद्या। इत्यादि स्पृतियों मं प्रकृति का भी स्रोभ नामक चलन माना है।

मक्रतेश्रुण-साम्यस्य निर्विशेषस्य मानवि ! चेष्टा यतः स भगवान् काल इत्यभिधीयते ॥

हे मानवि ! निर्विशेष-गु.णसाम्य प्रकृति की जिससे चेटा होती है, वह भगवान काल कहलाते हैं ॥

यहाँ स्पष्ट ही प्रकृति की किया कही गई है और जहाँ कहीं पुरुष का भी चोभ भुति में आया है, वह संयोग के उत्पुख रूप गीण चोभ है, क्योंकि संयोग की उत्पत्त तो प्रकृति के कर्म से ही होती है। प्रकृति के लिये जो निरवयव कथन वाले वाक्य हैं वे आरम्भ अवयव का निषेध करते हैं, वनांश के तुल्य छंशों का निषेध नहीं करतं, इससे " एतेप्रधानस्य गुणाः" ये प्रधान के गुण हैं इत्यादि वाक्य भी उपपादित हो गये, वन के सहश प्रधान खंशी के पनस, आम, अनार खादि के तुल्य गुण द्वव्य को अंश माना है। जो सस्य आदि गुणों को प्रकृति का कार्य कथन करने वाला वचन है, वह वचन व्यवहार के अभिपाय से कहा गया है, क्योंकि प्रकाशादि-रूप फल से उपहित में ही सस्वादि शब्द का प्रयोग होता है। फला-तुपधान दशा में वे प्रकृतिरूप ही होते हैं। फलोपहिनतया ही सस्य आदि का व्यवहार दिख-लाई देता है। यदि गुणों को प्रकृति का कार्य माने तो गुणों की नित्यता के सिद्धान्त का विरोध होगा, अख्या प्रकृति का विचित्र परिणाम असम्भव है, कराचिन् सम्भव मान भी लें तो महत् आदि दूसरे कार्य भी केवल प्रकृति से ही उत्पन्न हो जाउँगे, गुणों की करूपना व्यर्थ होगी।

र्राका — गुर्गरूप अवच्छेद के भेद से ही महत् त्रादि कार्यों की उत्पत्ति होती है यदि यह कहें।

समाधान—यह नहीं कह सकरें—ऐसा मानने में गुर्गों से ही सब कार्यों की शिक्ष हो जायेगी, उनसे भिन्न प्रकृति की करपना व्यर्थ होगी। यदि गुग्त्रिय से व्यतिरिक्त प्रकृति हो—वब

## गुणसाम्यमनुद्दिक्तमन्यूनं च महामते । उच्यते प्रकृतिर्हेतुः प्रधानं कारणं परम् ॥

हे महामते ! गुणों की साम्यावस्था जो कि गुणों से न्यन वा श्रधिक नहीं है। पर-कारगा-प्रधान-हेत या प्रकृति कहलाती है। इत्यादि स्मृतियों में श्रीर सत्त्व रजस्तमसां साम्यावधा प्रकृति:—सत्त्व, रजस् श्रीर तमस् की साम्यावस्था प्रकृति है, इस सांख्य सत्र में जो साम्यावस्था गुणों को प्रकृति कहा है, वह आसानी से संगत न होगा ? विशेषाविशेष लिङ्गमात्रा लिङ्गानि गुरापुर्वाणि, त व्यक्त सूक्ष्मा गुरापारमान, परिसाम क्रमसमाप्ति गुणानाम , इत्यादि सूत्रों में श्रीर भाष्य में गुणों को ही मूल कारण कहने बाले वचन भी उपपन्न न होंगे, इत्यादि दषण होंगे, श्रीर साम्यावस्था प्रकृति के लच्चण में विशेषण नहीं है किन्त यदा कदाचित सम्बन्ध से प्रकृति का उपलक्षण है जैसे कि काग वाले देवदत्त के घर हैं (यहाँ काकवत्व घर का विशेषण नहीं उपलक्षण हैं) और वह न्यनाधिक भाव से असंहनन अवस्था—अकार्य अवस्था—है, उस अवस्था से उप-लिंत गुराख प्रकृति का लचारा है-महदादि से व्यावत्त है- ( महदादि में श्रव्याप्त है ) उस से सर्ग काल में भी गुणों को प्रकृतित्व की सिद्धि होने से प्रकृति की नित्यता की हानि नहीं होती। ईश्वर सदा एक रूप है, साम्यावस्था शन्य है उसमें भी प्रकृति का लक्षण ऋति-क्याप्र नहीं है। गुणों के सम्बन्ध में प्रमाण के उपदर्शक भतेन्द्रियात्मक विशेषण की क्याख्या करते हैं-तदेतद्भूतेति-वह दृश्य भूत श्रीर इन्द्रियात्मक है-भृतभावेन का विवरण है-प्रधिच्यादिना- उनमें भी श्रवान्तर विशेष को कहते हैं- सक्ष्म स्थलेन- तन्मात्रा सदम हैं और पृथिशी आदि महाभूत स्थल हैं। इन्द्रियभावन, इसका विवरण है श्रोतादिना, श्रोत्रादि में भी श्रवान्तर विशेषों को कहते हैं-सूक्ष्म स्थूलेन। महदू श्रीर अहंकार सुक्ष्म इन्डियें हैं। एकादश इन्द्रियें स्थल हैं। इन्द्रियों के संघात में ईश्वर कारण है।

भोगापवर्गार्थमिति — यह गुरा का हा दूसरा विशेषस है । मोझ के उपपादक की क्याख्या करते हैं— "तत्त्तनाप्रयोजनमिति" वह गुराज्य प्रयोजन राज्यमृत और इन्द्रिय रूप से प्रवृत्त नहीं होता— किन्तु प्रयोजन को लेकर हो प्रवृत्त होता है। आतः इस प्रकार का गुराण्य पुरुष के भोग और अपवर्ग के लिय हा प्रवृत्त होता है। भोग और अपवर्ग की व्याख्या करते हैं— तत्रेशिक्टित— इप्र और अनिष्ठ गुरा सुख्युःखासक शब्य आदि विषय हैं। उनके स्वरूप का अवधारण— तदाकार बुद्धि की वृत्ति है— पुरुष-निष्ठ साचात्कार नहीं स्वींकि बुद्धिनिष्ठता आगे कहेंगे। "स हि तत्कलस्य भोना"— इससे पुरुषनिष्ठ भोगान्तर को भी आगे कहेंगे, पुरुषनिष्ठ भोग के चित्त स्वरूप होने से तथा नित्य होने से वह पुरुषनिष्ठ भोगा सुतरां फल नहीं है— यह भाव है। शब्द आदि की वृत्ति के काल में, विवेक स्थाति होने पर आगे कहा अपवर्ग ही है अतः इस प्रकार के शब्द आदि की व्यावृत्ति के लिये आवेता गुरुष के साथ अविविक्त है (अमिश्रित है) अर्थान् अहंकार से सम (मेरा) यह आत्मित्वया अभिमान होना (भोग है), जीवन्युक्त को भोग नहीं

भोगाभास ही होता है, क्योंकि मैं सुनता हूं इत्यादि श्रभिमान है श्रन्दर जिनके उन झब्द श्रादि हिस के गुर्यों में ही भोग व्यवहार होता है। भोक्तुरिति — भोक्ता पुरुष का जो खरूप- उपाधिरहित कैतन्य है तदाकार बुद्धि श्रपवर्ग है।

### मादौ तु मोचो ज्ञानेन द्वितीयो राग—संचयात्। कुच्छत्रयात् तृतीयस्तु व्याख्यातं भोचलचणम्॥

प्रथम मोस ज्ञान से होता है, दूसरा मोस राग के स्वय से होता है और तीसरा मोस दु:खत्रय के छूट जाने से होता है—यह मोस लस्त्या की न्यास्या हो गई। इसमें यह पंच शिखाचार्य का वाक्य प्रमास है। अथवा अपवृज्यतेऽनेनेति—हट जाता है—छूट जाता है— जिस के द्वारा दु:ख से वह अपवर्ग है। इस व्यूतिस से भी दु:खत्रय से छूटना हो अपवर्ग है।

शंका-क्योंजी भोग और अपवर्ग के सिवाय अन्य प्रयोजनाथे दृश्य क्यों नहीं होता ?

समाधान—ह्यारिति—इन दो भोग और अपवर्ग के अतिरिक्त दर्शन नहीं हैं, बुद्धि की वृत्ति नहीं हैं। अविभागापत्र में पश्चिशिखाचाये के संवाद को प्रमाण देते हैं—तथा चोकभिति—लोक में सब के कर्ता गुणों के विद्यमान होने पर भी तीन गुणों की अपेद्धा से जो चौथा पुरुप हैं, जो कि गुणों के व्यापार का साद्धीमात्र है, उसी में कर्ता बुद्धि से समर्प्यमाण गुणों के परिणामों को गुक्तिसिद्ध के समान देखता हुआ मृद्ध गुणों से अन्य चैतन्य दर्शन की सम्भावना तक नहीं करता है। इस विवेक के अप्रहण में और भिन्नत्व में हेतु है, तुल्यातुल्यजातीय यह पुरुप का विशेषण । बुद्धि और पुरुप दोनों ही सक्छ हैं और सुरुम हैं, इस समानता से गुण और पुरुप दोनों तुल्य जातीय हैं। पुरुप चैतन अपरिणामी है और गुण जड़ हैं, परिणामी हैं इस भिन्नता से गुण और पुरुप वीनों पुरुप कीर पुरुप विजातीय हैं। यह आश्चय है।

यहाँ भाष्य में तीन गुर्गों की अपेचा से पुरुष को चतुर्थ कहा है—इस वचन से अन्य भी जो तुरीय वाक्य हैं वे जामन आहि अवस्था में जो तीन गुर्ग हैं उनकी अपेचा से जो पुरुष का साचित्व है उस को ही पुरुष की तुरीया (चतुर्थ) अवस्था कहा है यह बात सिद्ध है. ऐसा ही स्पृति भी कहती हैं —

### सत्वाज्जागरणं विद्याइ रजसा स्वाममादिशेत्। मस्वापनं त तमसा तुरीयं त्रिष्ठ संततम्॥

सत्व गुरा से जागरण जानो और रजोगुरा से खप्न, तथा तमोगुरा से सुपुप्ति समकी और तुरीय (सार्चा) इन तीनों जामत, स्वप्न और सुपुप्ति में सतत-श्रोतप्रोत है ऐसा समकता चाहिये।

शंका-क्योंजी भोग श्रीर अपवर्ग गुणों का कार्य होने से गुण-निष्ठ हैं, फिर पुरुष

के भोग और अपवर्ग के लिए दृश्य है यह कैसे कहते हैं ?

समाधान—तावेताविति—यद्यपि भोग और अपवर्ग बुद्धि कृत हैं, यह अन्व म और अवक्तिक से सिद्ध है कि के बुद्धि के कार्य हैं अतः चनको बुद्धि में मानने में ही लाधव है, पुरुष निष्ठ मानने में लाघव नहीं है। इष्टान्त दिखलाकर परिहार करते हैं—यथेत्यादिना—पुरुष में स्वामी होने से जय की भाँति भोग और अपवर्ग व्यपदेश से (अमुख्य में मुख्य व्यवहार से) कहे जाते हैं यह वाक्यार्थ है। वन्ध और मोल यथोक्त भोग और अपवर्ग हैं। वह पुरुष ही उनके फल का भोक्ता है। बुद्धिगत विषयावधारण और पुरुषावधारण के फल मुख दु:ख आदि रूप फल का भोक्ता है, अपने में प्रतिविन्वित मुख दु:ख का साली है। अतः उन मुख दु:ख का स्वामी है। यहाँ पुरुष का भी स्वतन्त्र भोग कहा है और "स्वरूप प्रतिष्ठावा वितिशक्तिः" शास्त्र के इस अन्तिम सूत्र में पुरुष का स्वतः ही मोल भी कहेंगे, अतः पुरुष के भोग और अपवर्ग का निषेध नहीं है, क्योंकि बुद्धिगत भोग और अपवर्ग को स्वतः पुरुष के भोग और अपवर्ग को क्यापार की पुरुषार्थता सिद्ध है। अपितु—परिणाम रूप भोग और अपवर्ग का ही पुरुष में निषेध किया गया है। इसीलिये तौ-एतौ इस विशेषण से भाष्यकार ने भोग और अपवर्ग को विशेषण किया गया है। इसीलिये तौ-एतौ इस विशेषण से भाष्यकार ने भोग और अपवर्ग को विशेषित किया है (अर्थात् तावेतौ भौगापवर्गों बुद्धिकाती (ऐसा विशेषण दिया है)

संसारी पुरुषों को ही मुख्य भोग-चुद्धि की वृत्ति से श्रमित्र सुखादि का साचात्कार होता है खौर जीव-मुक्त तथा ईश्वर को तो गौए भोग होता है जो सुखादि के साचात्कार मात्र रूप होता है यह बात ईश्वर के लच्चए वाले सूत्र में हमने श्रतिपादन की है। यदि पुरुष में पृथक् भोग और मोच न मानें तब—

> कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यते । पुरुषः मुखदुःखानां भोक्तृत्वे हेतुरुच्यते ॥ मुक्तिहित्वाऽन्ययारूपं खरूपेण व्यवस्थितिः"

कार्य, कारण और कर्तृत्व में प्रकृति हेतु कहलाती है और सुख दु:ख के भोग में पुरुष को हेतु कहते हैं। अन्यथा रूप को त्याग कर स्वरूप से व्यवस्थिति मुक्ति है। इत्यादि वाक्य उपपन्न न हो सकेंगे। बुद्धि के ही परमवन्ध और मोस भी दर्शाते हैं ''बुद्धेरेवेति'' बुद्धि रूप से परिणित गुणों को ही पुरुषार्थ की असमाप्ति बन्धन है और विवेक ख्याति द्वारा तदर्थाव-साय—पुरुषार्थ समाप्ति अपवर्ग है, तथाच यथाक्त भोग और अपवर्ग रूप पुरुषार्थों के साथ सम्बन्ध बुद्धि का बन्ध है और पुरुषार्थों से बुद्धि का वियोग मुक्ति है, यह भाव है, ये होनों बुद्धि के परम बन्ध और परम मुक्ति हैं। और पूर्वोक्त भोग और अपवर्ग अपर बन्धन और जीवन्मुक्ति हैं, इसलिये कोई विरोध नहीं।

प्रतेनेति—इससे शब्द आदि विषय भोग और विवेक ख्याति पुरुष में औपचारिक होने से महरण धारणादि भी पुरुष में औपचारिक सत्ता वाले हैं यह जानना चाहिए। स्वरूपमात्र से अर्थों का ज्ञान-महर्ण है। चिन्तन को धारणा कहा है, अर्थगत विशेष की तर्फना को ऊहा कहते हैं, वितर्फ के अन्दर से बिचार द्वारा कितनों ही के निराकरण को अवपोह माना है। वितर्फ के मध्य में से विचार द्वारा कुछ का अवधारण तत्त्वज्ञान है। तदाकारतापत्ति श्राभिनिवेश है। प्रकृतयोग की भूमिका मात्र से ही यहाँ चित्त के परिग्रामों को गिना है इनसे दूसरे भी इच्छा कृति श्रादि उपलांचत जानने चाहिये।। १८॥

संगति—दश्य का स्वभाव, स्वरूप और प्रयोजन कहकर अगले सूत्र में उनकी अवस्थाओं का वर्णन करते हैं:—

### विशेषाविशेष लिङ्गमात्रालिङ्गानि ग्रूणपर्वाणि ॥ १६॥

शब्दार्थ—विरोष-ऋविरोष-लिङ्गमात्र-अलिङ्गानि = विरोष, अविरोष, िङ्गमात्र और अलिङ्ग। गुण्पवीणि = गुण्में की श्रवस्थाएँ (परिणाम) हैं।

अन्वयार्थ—गुर्णो की चार श्रवस्थाएँ ( परिस्ताम ) है : विशेष, श्रविशेष, तिङ्गमात्र श्रीर श्रालङ ।

ब्याख्या—सत्त्व, रजस और तमस, इन तीनों गुर्णो की चार अवस्थाएँ है : विशेष, अविशेष, लिङ्गमात्र और अतिङ ।

- (१) विशेष सोलह है : पाँच महाभूत—खाकाश, वायु, खिंग, जल श्रीर मूमि जो शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-तन्मात्राओं के कम से कार्य हैं; पाँच झानेन्द्रिय—श्रीत्र, त्वचा, चक्षु, रसना और नातिका; पाँच कर्मेन्द्रिय—वार्णा, हस्त, पाद, पायु श्रीर उपस्थ, ग्यारहवाँ मन जो श्रहङ्कार के कार्य हैं (१ ४५)। ये सोलह, तीनों गुणों के विशेष परिणाम हैं। इनको विशेष इस कारण से कहते हैं कि तीनों गुणों के सुख, दुःख मोहादि जो विशेष धर्म हैं वे सब शान्त, घोर, मोहन्हप से इनमें रहते हैं।
- (२) अविशेष छ: हैं। पाँच तन्मात्राएँ—शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध जो पाँचों महामूतों के क्रम से कारण हैं; और एक अ्ड्रार जो एकादश इन्द्रियों का कारण हैं (११४५) यह छ: महत्तत्त्व के कार्य गुणों के अविशेष परिणाम हैं। इनमें शान्त, घोर, मृद्ररूप विशेष धर्म नहीं रहते इसलिय अविशेष कहलाते हैं।

# तन्मात्राययविशेषाणि अविशेषास्ततो हिते।

## न शान्ता नापि घोरास्ते न मुद्राश्चा-विशेषिणः ॥

अर्थ—तन्मात्रायें अविशेष हैं। वे इस लिये अविशेष हैं क्योंकि वे शान्त, घोर और मृद्ध नहीं होते।

- (३) लिङ्गमात्र : सत्तामात्र महत्तत्त्व (समष्टि तथा न्यष्टि चित्त) यह विशेष-श्रविशेष से रहित केवल चिन्हमात्र तीनों गुर्गों का प्रथम परिग्णाम है, लिङ्ग इसलिय कहलाता है क्योंकि चिन्हमात्र न्यक्त है।
- (४) श्रालङ्गः श्रन्थकः मूल प्रकृति श्राधीत् गुणों की साम्यावस्था। यह श्रालङ्ग श्रवस्था पुरुष के निष्प्रयोजन है। श्रालङ्ग श्रवस्था के श्रादि में पुरुषार्थता कारण नहीं है। श्रीत उस श्रवस्था की भी पुरुषार्थता कारण नहीं होती। यह पुरुषार्थ-कृत भी नहीं है, इस कारण निस्य कही जाती है। श्रीलङ्ग इसलिये कहलाती है कि इसका कोई चिह्न नहां अर्थात् स्थल नहीं है, श्रवस्था है। ये चारों, तीनों गुणों के परिणाम की श्रवस्थाविशेष हैं

इनमें से पहिली तीन श्रवस्थाएं गुणों के विषम परिणाम से होती हैं, यही पुरुष के प्रयोजन को साधती हैं। चौथी श्रालग श्रवस्था में गुणों में साम्य परिणाम होता है, इस की पुरुष के भोग तथा श्रपका किसी प्रयोजन में प्रवृत्ति नहीं होती परन्तु इसी श्रवस्था की श्रोर गुणों के जाने की प्रवृत्ति होती है, क्योंकि यह मृल श्रवस्था है; इसी को प्रश्नति, प्रधान, श्रव्यक्त तथा माया भी कहते हैं। स्थूल से सूक्ष्म श्रीर सूक्ष्मतर तथा सूक्ष्मतम ज्ञान दिलाने के लिये यह कम दिखलाया है। उत्पत्ति का कम इससे उल्टा होगा। श्राथीत् श्रालग से लिंग, लिंग से छः श्रविशेष; श्रीर श्रविशेष से सोलह विशेष उत्पन्न होते हैं। (११४५) इन विशेषों का कोई तत्त्वान्तर परिणाम नहीं होता, उनके केवल धर्म, लक्षण और श्रवस्था परिणाम होते रहते हैं जो तीसरे पाद में बतलाये जाउँगे।

विशेष वक्तव्य—गुणपर्वाणि: जैसे बाँस के दराह में पोरी होती हैं, सबसे ऊपर की पतली सुक्ष्म होती हैं और कम से नीचे को मोटी स्थूल होता जाती हैं, ऐसे ही प्रकृत्ति अलिंग सुक्ष्म है, लिगमात्र (महत्तत्व) उससे स्थूल है; और लिगमात्र की अपेता अविशेष (अहहूार तन्मात्रा) स्थूल हैं; और अविशेष की अपेता विशेष स्थूल हैं। इस लिए गुणपर्वाणि का अथे यह हुआ कि इन चारों विभागों में गुण विभक्त हैं। अर्थात् यह चार गुणों की अवस्थाएँ हैं।

सांख्य तथा योग में जड़-तत्त्व को तीन विभागों में विभक्त किया है—प्रकृति श्रविकृति, प्रकृति विकृति और श्रप्रकृति विकृति ।

- (१) प्रकृति नाम तत्त्व के कारण का और विकृति नाम कार्य का है, तीनों गुणों की साम्यावस्था-रूप जो श्रव्यक्त प्रधान है वह केवल प्रकृति है, विकृति नहीं। इसी की इस सूत्र में श्रालिंग संज्ञा दी है, क्योंकि इसका कोई व्यक्त चिन्ह नहीं है।
- (२) महत, श्रहङ्कार, पश्चतन्यात्राएँ; यह सात प्रकृति विकृति हैं, क्योंकि यह सातों काये-कारण-स्वरूप हैं। श्रथोत् महत्तत्त्व प्रकृति का काये और श्रहङ्कार का कारण है। श्रह्कार महत्तत्त्व का काये और पाँचों तन्मात्राधों का कारण है। श्रीर पाँचों तन्मात्राधें श्रहङ्कार का कार्य और पाँचों स्थूलभूतों के कारण हैं। इनमें से महत्तत्त्व की संज्ञा लिंग है क्योंकि वह गुणों का प्रथम कार्य = परिणाम, चिह्नमात्र = सत्तामात्र, व्यक्त है। और श्रहङ्कार तथा पाँच तन्मात्राएँ, इन छ: की संज्ञा श्रविशेष है क्योंकि इनमें श्रान्त, घोर, मृद्रक्ष विशेष धर्म नहीं रहते हैं।
- (३) पाँच स्थूलभूत पाँच तन्मात्राओं के कार्य और ग्यारह इन्द्रिये अहङ्कार के कार्य, यह सोलह अप्रकृति विकृति हैं, क्योंकि ये खयंकार्य हैं और किसी का कारण नहीं हैं। इन सोलह की विशेष संज्ञा है क्योंकि इनमें शान्त, घोर और मृद विशेष धर्म रहते हैं। चैतन पुरुष अप्रकृति अविकृति हैं अर्थात् वह न किसी का कार्य है, न कारण है। अपरिणामी, कृदस्थ, नित्य हैं (विशेष व्याख्या १।१ में देखों)।

यहाँ यह भी बतला देना व्यावश्यक है कि तीनों गुगा सब धर्मों में परिणाम को प्राप्त होने बाले न नष्ट होते हैं, न उत्पन्न होते हैं किन्तु अर्तात, व्यनागत, वर्त्तमान रूप से विषम श्रवस्था में उत्पत्ति-विनाशशील प्रतीत होते हैं। जैसे कि लोक में देवदत्त दिद्र हो गया, क्योंकि उसका धन हरण हो गया, और गाय श्रादि पशु मर गए। यहाँ दिरद्रता का व्यवहार गाय श्रादि के मरने से उसमें श्रारोप किया जाता है, न कि उसके खरूप से हानि होने से। इसी प्रकार गुणों का समाधान है श्रायंत्र कार्य की उत्पत्ति-विनाशरूप परिणाम से गुणों के स्वरूप में परिणाम नहीं होता। गुण्ल धर्म सर्वदा एकसा बना रहता है।

यहाँ पर सत्कार्यवाद का सिद्धान्त समक्त लेना चाहिये अर्थात् प्रथम कार्य जो लिगमात्र महत्तत्त्व है वह उत्पत्ति से पूर्व प्रधान में सुक्ष्मरूप से स्थित हुआ ही प्रधान से विभक्त हुआ है। पहिले असत् नहीं था इसी प्रकार छः अविशेष लिंगमात्र महत्तत्त्व में पिहले सुस्मरूप से स्थित ही अभिन्यक्त हुए हैं। इसी प्रकार सोलह विशेष भी अविशेषों में स्थित हुए ही विभक्त होते हैं। सोलह विशेषों से आगे कोई नया तत्त्व नहीं बनता है। अर्थात् इनका कोई नया तत्त्वरूप कार्य नहीं, इसलिये न उनमें कोई सूक्ष्मरूप से स्थित है, न कोई तत्त्वान्तर उत्पन्न होकर विभक्त होता है, अतः उनका नाम विकृति है।

टिप्पणी—च्यास भाष्य का भाषानुवाद सूत्र ॥१९॥ दृश्य गुर्णो के भेदों का निश्चय कराने के लिये यह सूत्र आरम्भ होता है—विशेषाविशेष लिङ्गमात्रालिङ्गानि गुर्णपर्वाणि ॥१९॥ विशेष, श्रविशेष, लिङ्गमात्र और अलिङ्ग ये गुर्णो के पूर्व हैं।

वनमें आकाश, वायु, अप्रि, उदक और भूमि ये पाँच भूत हैं। और ये पाँच भूत शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गम्ध तम्मात्राओं अविशेषों के विशेष हैं। तथा श्राप्त, त्वक्, चक्षु, जिक्का, प्राप्त पे, पायु (ग्रुदा) और उपस्थ (जननेन्द्रिय) ये पाँच कर्मेन्द्रिय हैं, मन सर्वार्थ ग्यारहवाँ इन्द्रिय है। ये सव अहंकार रूप अविशेष के विशेष हैं, गुणों के ये सांलह विशेष पिरणाम हैं। इर अविशेष हैं— शब्द तम्मात्रा, स्पर्शतन्मात्रा, रूपतन्मात्रा, रस्तन्मात्रा और गम्धनन्मात्रा, ये—एक, हा, तीन, चार और पाँच लक्ष्य वाले शब्दादि पाँच अविशेष हैं और इठा अहंकारमात्र अविशेष हैं, ये सत्तामात्रस्तर्थ महत्तन्व है। ये (इर अविशेष हें और जा कि अविशेषों से पर है—लिक्नमात्र है, वह महत्तन्व है। ये (इर अविशेष ) उस सत्तामात्र महत्तन्व में अवस्थित रह कर विश्वद्धि की पराकाष्ट्रा का अनुभव करते हैं। और प्रति संस्वज्यमान (प्रलय को शाप्त होते हुए) उसी सत्तामात्र महत्त् आत्मा में अवस्थित होकर निःसत्तासत्त-निःसदसद्-निरसद् अव्यक्त अलिक्कः, प्रधान में लीन होते हैं यह उनका लिक्कमात्र परिणाम है, निःसत्तासत्त-अलिक्क परिणाम है अतः अलिक्कावस्था में पुरुषार्थ हेतु नहीं है। आदि में—अलिक्कावस्था में पुरुषार्थता कारण नहीं होती है। यतः उसका पुरुषार्थता कारण नहीं होती है। यतः उसका पुरुषार्थता कारण नहीं होती वस वह पुरुषार्थक कर न होने से नित्य कहलाता है।

तीन—विशेष, श्रविशेष श्रीर लिङ्गमात्र—जो श्रवक्षा विशेष हैं, इनके आदि में पुरुषार्थता कारण होती है। वह श्रथे हेतु, निमित्त कारण होता है श्रतः श्रनित्य कहा जाता है। गुण तो सर्वधर्मानुपाती हैं—न लीन होते हैं न उत्पन्न होते हैं, गुणान्वधिनी, अतीव, श्रामागत, व्यय श्रागम वाली व्यक्तियों से ही उपजन, श्रपाय धमे वाले जैसे भासते हैं। जैसे कहते हैं कि देवदत्त कंगाल हो गया, क्योंकि इसकी गौ मर गई है। गौ के मौत से उसकी कंगाली है, उसके खरूप की हानि से उसकी कंगाली नहीं है, इसके समान ही यह समाधान हैं, लिङ्गमात्र अलिङ्ग के प्रत्यासन है, क्रम का उल्लंघन न करके उस प्रधान से संसृष्ट विभक्त होता है। तथा छः अविशेष परिणाम के क्रम से लिङ्गमात्र में संसृष्ट विभक्त होते हैं, तथा उन अविशेषों में भृत और इन्द्रियाँ संसृष्ट विभक्त होते हैं, तथा च यह पूर्व कका है कि विशेषों से परे तत्त्वान्तर नहीं होता, अतः विशेषों का तत्त्वान्तर परिणाम नहीं होता है। उन विशेषों के धमे परिणाम, लन्नण परिणाम और अवस्था परिणाम कहलांत हैं, ज्याख्या किये जाते हैं।।१९॥

### विज्ञानभिद्ध के योगवात्तिक का भाषानुवाद ॥१६॥

इस सूत्र ने गुणों को ही दश्य कहा है, गुणों के विकारों को दश्य नहीं कहा है खतः इस न्यूनता के निरासाथे अगले सूत्र का अवतरण करते हैं दश्यानां तु-दृश्यों के खरूप भेद के निश्चयार्थ-खवान्तर भेदों के प्रतिपादनार्थ इस सूत्र का खारम्भ होता है—

### विशेषाविशेष लिङ्गमात्रालिङ्गानि गुणपर्वाण ॥

गुगुरूप बांस है, उस गुगुरूप बॉस के अलिङ्ग आदि चार पर्व हैं—चार पोरी हैं। बीज खौर श्रङ्कर की भौंति श्रवस्था भेद हैं श्रत्यन्त भिन्न नहीं हैं—श्रत: गुगों में ही सब इस्यों का श्रन्तर्भाव है, यह सुत्रकार का श्राशय है।

कार्यों से कारणों का अनुमान हुआ करता है इस आशय से विशेषादि के कम से पर्वों की गिनती है। उनमें से जिस जिस अविशेष का जो जो विशेष है उसको कहते हैं—तत्राकाशेति—खाकाश आदि भृत शब्द आदि तन्मात्राओं के जो कि शान्त आदि धर्मों से शुन्य शब्द आदि द्रव्य वाल सुक्ष्म द्रव्य हैं इसीलिय जिनका नाम अविशेष हैं, उनके विशेष हैं। अभिव्यक्त शान्त आदि विशेष वाले यथा कम परिणाम हैं।

तथा इति विशेषा—इसके साथ अन्वय है। अर्थात् श्लोत्र, तक् चक्षु, जिह्वा, घाण् ये क्वानेन्द्रिय और वाक्, पार्णा, पाद, पायु और उपस्य ये कर्मेन्द्रिय और सर्वार्थ मन ये सब एकादश अस्मिता रूप अविशेष के विशेष हैं। मन को इन्द्रियों में प्रवेश के लिये हेतुगर्भ विशेषण दिया है, सर्वार्थ-संवेषां दशेन्द्रियाणां अर्था एवार्था यस्य इति मध्यमपदलोपीसमासः। सब दश इन्द्रियों के अर्थ (विषय) ही हैं विषय जिसके वह मन सर्वार्थ है। यह मध्यम पदलोपी समास है, क्योंकि मन की सहायता से ही श्रोतादि इन्द्रियों अपने अपने विषय को प्रह्मण करती हैं अतः मन सर्वार्थ है। अहंकार के अविशेषल में हेतुगर्भ विशेषण है। अस्मितालचणस्येति—अस्मितारूप—अभिमान-मात्र धमे वाले अवरा, स्पर्शन, दर्शन आदि विशेष रहित अहंकार के ये श्रोत्रादि विशेष हैं। इकट्ठा करके विशेष पर्व का उपसंहार करते हैं। ग्राणानामिति—ग्राणों के ये सोलह विशेष परिणाम हैं। इसी भाँति पाँच भृत, एकादश इन्द्रियगण यह पोडश संख्या वाला ग्राणों का विशेष नाम वाला परिणाम हैं।

हांका — इन्द्रियों के समान तन्मात्राओं को छाहंकार का विशेष क्यों नहीं कटा ? क्योंकि तन्मात्रा भी शब्द, स्पर्श खादि विशेष वाले हैं ?

समाधान—यह नहीं कह सकते, क्योंकि विशेष मात्र को ही यहाँ विशेष कहा है, तन्मात्रा विशेष मात्र नहीं है क्योंकि वे भूतों की अविशेष मात्र हैं। अविशेष पर्व की व्याख्या करते हैं। पड् अविशेषा इति—छः को गिनते हैं— शब्द तन्मात्रमित्यादि से अस्मितामात्र इसतक, एक द्वि त्रीति। लक्ष्यते इनेति लक्ष्याम्-जिससे लखाया जाय उसको लक्ष्या कहते हैं वह धर्म होता है,—यहाँ तन्मात्राओं को द्रव्यत्व प्रतिपादन करने के लिये लक्ष्या पद दिया है। तथा उत्तरोत्तर तन्मात्राओं में पूर्व पूर्व तन्मात्राओं के हेतु होने से शब्द तन्मात्र शब्द धर्मवाली हैं, तत्कार्यतयास्परीतन्मात्र शब्द स्पर्श उभय धर्म वाली है, इस प्रकार कम से एक एक लथ्या धर्म की वृद्धि होती है, इनमें मात्र शब्दों के साथ शान्त आदि विशेष की ही व्यावृत्ति है गुगान्तर के संपर्क की व्यावृत्ति नहीं है क्योंकि एक विश्वादि लक्ष्यात्र कहा गया है।

तन्मात्राण्यविशेषाणि अविशेषास्ततो हिते। न शान्ता नापि घोरास्ते न मृहाश्चाविशेषिणः॥

इति विष्णुपुराणाच्च — तन्मात्रा श्रविशेष हैं इसलिये वे श्रविशेष हैं क्योंकि वे शान्त, चोर और मृढ नहीं होते, श्रतः श्रविशेष हैं, यह बात इस विष्णुपुराण से प्रमाणित होती है।

दोका — तन्मात्राओं में परस्पर कार्यकारण भाव सिद्ध हो जाने पर ही कारण गुण के क्रम से उत्तरोत्तर गुण वृद्धि हो जायगी उसी में क्या प्रमाण है ? क्योंकि श्रृति और स्पृतियों को तो स्थूल भूतों के विषय में ही आकाशादि के क्रम से कारणता है ?

समाधान—आकाशादि स्थृल भूतों से वागु आदि की उत्पत्ति दिखलाने से सूक्ष्मभूतों में भी उसी प्रकार के कार्य कारण भाव की करपना उचित है, ये तन्मात्रा तामस खहंकार से शब्द आदि के क्रम से उत्पन्न होते हैं यह जानना चाहिये। अस्मिता मात्र-अभिमान वृत्ति वाला है, उससे इन्द्रिय भावापत्र आहंकार की न्यावृत्ति होती है। "पते सत्तामात्रस्यंत" ये सत्तामात्र महत्तत्त्व के पड् अविशेष परिणाम हैं सत्ता—विद्यमानता वा व्यक्तता का नोम है। आदि काये होने से महत्तत्त्व न्यक्ततामात्र हं। अलय में ही सब विकार (कार्य) इन्य अतीत और अनागत रूप से रहते हैं—विद्यमान रूप से नहीं रहते अतः आदि विकार अंक्रुरवत् जो महान है, वह सर्ग के आदि में सत्ता को लाभ करता (विद्यमान अवस्था में आता है) वह सत्तामात्र कहलाता है, और वह सत्सामान्य से सत्तामात्र कहा जाता है, क्यों कि सद् विशेष आईकार आदि उस समय अविद्यमान होते हैं। इसीलिये यास्क गुनि ने पड् भाव विकारों में से जन्म के उत्तर अस्तिता (सत्ता) ही विकार कहा है। इस प्रकार संवार क्यां विकारों है आस्तामात्र परिणाम महत्तत्त्व है, और वही आईकार से विद्य परिणाम है। इस प्रकार सब विकारों के आत्मारूप बुद्धि नामक महत्तत्त्व के छै परिणाम

चित्रोष संझक हैं। सामान्यत्व को चित्रशेषत्व कहा है। यद्यपि षांडशिवशेषों का सामान्यत्व महत्तत्त्व चौर प्रकृति इन दोनों में है, तो भी विशेष शब्द पंकज चादि शब्दों की भाँति पड (छ:) में ही योगारूढ है।

यहाँ छ: के मध्य में से तन्मात्राओं को जुद्धि की परिग्णामता श्रहंकार के द्वारा ही माननी चाहिये ( अर्थात् प्रकृति से महत्तत्त्व और महत्तत्त्व से श्रहंकार और उससे तन्मात्रा उत्पन्न होते हैं ) क्योंकि "सूक्ष्मविषयत्वं चालिङ्गपर्यवसानम्" इस सूत्र पर भाष्य ने ऐसी ही ज्याख्या की है।

लिङ्गमात्र पर्व की व्याख्या करते हैं—यत्तत्परं-श्रविशेषों से जो पर है-पूर्व उत्पन्न है, बांस के प्रथम पर्व की भाँति जगत् का श्रंकुर महत्तत्त्व है उसीको लिङ्गमात्र कहते हैं। लिङ्ग श्राखल वस्तुओं का व्याखक है श्रीर वह भहतत्त्व है। महत्तत्त्व ही स्वयम्भु—श्राहि पुरुष—काये ब्रह्म का उपाधिरूप है, जो सर्ग के श्राहि में सब जगत को प्रकट करता हुआ उद्य होता है जैसा कि सोकर चित्त उठता है। ज्ञान के श्रविरिक्त तो व्यापार पीछे श्रह्कार से उत्यत्न होता है, श्रतः महत्त्तत्त्व लिगमात्र कहलाता है,ऐसा स्पृति भी कहती है—

### ततोऽभवन्मइत्तर्नमध्यकात् कालचोदितात् । विज्ञानात्मात्म–देहस्थं विश्वं व्यङ्जंस्तमोनुदः ॥

काल से प्रेरित उस अन्यक्त प्रकृति से आत्म देहस्य इस विश्व का न्यक्त करता हुआ तम का नाशक विज्ञानात्मा उत्पन्न हुआ, कोई सज्जन "लयं गच्छतीति लिंगम्" जो लय को प्राप्त होता है वह लिग है ऐसा लिंगपद का अर्थ करते हैं। वह प्रमाण के अभाव से उपेत्तित (त्याज्य) है, क्योंकि ऋहंकार आदि भी लय को प्राप्त होने से लिङ्गमात्र कहे जा सकते हैं, जो उचित नहीं है। तथा लिङ्गमात्र में जो मात्रशब्द का प्रयोग है वह उपपन्न नहोगा। उस स्कृम रूप में वे पूर्वोंक अविशेष विशेष पदार्थ अवस्था से अनागत अवस्था से स्थित होकर उत्तरोत्तर वाँस की पोरी की भाँति स्थावर और जंगमों की विद्युद्धि की पराकाष्टा को प्राप्त होते हैं। "महान प्रादुर्भृत ब्रह्मा कूटस्थे जगद् अंकुरः" कूटस्य जगत् का अंकुर महान ब्रह्मा प्रार्ट्भृत हुआ इसमें यह स्पृति प्रमाण है।

तथा प्रतिसंस्रुश्यमान प्रलीयमान वे उसमें ही ख्रतीत ख्रवस्था से अनुगत होकर उसी के साथ जो प्रसिद्ध तीन गुर्यों की साम्यावस्था रूप ख्रालिग है—प्रधान नाम का मूलकरण है उस प्रकृति में लीन होते हैं। इससे यह भी न्याख्या हो गई कि जगत् की सृष्टि स्थिति ख्रीर लय का हेतु महत्तत्व उपाधि युक्त कार्य ब्रह्म भी है। प्रधान के ख्रालिगत्व को उप-पादन करने के लिये ख्रव्यक्त यह विशेषण दिया है। स्वयं ख्रव्यक्त होने से परस्पर व्यंजक नहीं है खतः ख्रालिग है यह श्रापय है। पुरुष से पर ख्रामिनत शश शृंगादि से न्यावर्त्तन के लिये "ति: सत्ता सत्ते" विशेषण दिया है। तिगते पारमाधिक सत्ता सत्ते" विशेषण दिया है। तिगते पारमाधिक सत्ता सत्ते" वशेषण जिससे यह विमह है। कूटस्थ ख्रीर नित्यत्व ख्रादि पारमाधिक सत् खीर ख्रस्ता जिससे यह विमह है। कूटस्थ ख्रीर नित्यत्व ख्रादि पारमाधिक सत्त ही।

#### सतोऽस्तित्वे च नासत्ता नास्तित्वे सत्यता कतः।

सत् के श्रस्तित्व में श्रसत्ता नहीं होती, नास्तित्व में सत्यता कहाँ (श्रर्थात नास्तित्व में सत्यता रह ही नहीं सकती)

## तस्मान विज्ञानमृतेऽस्ति किंचित् कचित्कदाचिद् द्विज ! वस्तुजातम् । यचान्यथात्वं द्विज ! याति भूयो न तत्तथा तत्र क्रुतो हि सत्त्वम् ॥

हे द्विजसत्तम! इस हेतु से विज्ञान के सिवाय कुछ भी, कहीं भी श्रीर कभी भी वस्त समृह नहीं है। हे द्विज! जो वस्तु फिर अन्यथा हो जाती है वह वैसी नहीं होती. उसमें सत्ता कहां ? ( त्रर्थात् उसमें सत्ता भी नहीं होती ) इन गरुडपुराण और विष्णु-पुराण के वचनों से असत्ता सामान्य के अभाव की ही पारमार्थिक असत्ता सिद्ध है। और वह प्रधान में नहीं है क्योंकि महदू श्रादि श्रखिल विकार रूपों के साथ प्रलयकाल में नहीं होते हैं। सक्ष्म दृष्टि से ता परिणामी होने से प्रतिच्चण तत धर्म रूप से अपाय होता ही रहता है यथा श्रति श्रीर स्पृति भी चैतन्य-चिन्मात्र को सत् होते हुए यह जीव लोक स्वय श्रीर उदय से परिवर्तन होता हुआ एक चरा भी नहीं ठहरता इत्यादि कहती हैं। जैसे यह प्रधान सत्ता से वर्जित है वैसे ही पारमार्थिकी श्रसत्ता से भी वर्जित है क्योंकि सत्ता सामान्य का स्रभाव ही पारमार्थिक स्रसत्व है स्रीर वह प्रधान में नहीं है, क्योंकि वह नित्य है, अर्थ कियाकारी है और श्रुति, स्मृति तथा अनुमान से सिद्ध है। इसी भाँति सत और असत् से अनिर्वचनीय-त्रिगुणात्मक-माया नामक प्रधान है यह वेदान्त सिद्धान्त भी श्रवधारग्रीय है।

# नासद्र्वा न सद्र्वा माया नैवोभयात्मिका । सदसङ्कथ्यामनिर्वोच्या मिथ्याभूता सनातनी ॥

माया न असद्रूपा है, न सद्रूपा है न ही उभय रूपा है-वह सत् या असत् से अनिर्वाच्या है, मिध्यारूपा श्रीर सनातनी है (नित्या है)। इन श्रादित्य पुरासादि में माया नामक प्रकृति को पारमार्थिक सत्त्व आदि रूप से अनिरूप्या कहा है।

प्रपंच की अत्यन्त तुच्छता या अत्यन्त विनाशिता वेदान्त का सिद्धान्त नहीं है क्योंकि नाभाव उपलब्धेः '२।२।२८' भावे चोपलब्धेः" २।१४।१५ इन वेदान्त के सूत्रों में अत्यन्त तच्छता का निराकरण किया है। "सत्त्वाचावरस्य" २।१।१६ "असद्व्यपदेशादिति चेन्न धर्मान्तरेण वाक्यशेषात्" राशारे वैधर्म्याच न स्वप्नादिवत् इत्यादि यथा श्रत वेदान्त सूत्रों से प्रपंच की सत् असत् रूपता की ही सिद्धि होती है। "धर्मान्तरेए" का अर्थ है अतीत श्रीर श्रनागत धर्म से श्रीर शास्त्रों में स्वप्न श्रादि दृष्टान्त चर्णभंगुरत्व श्रीर पारमार्थिक श्रसत्व श्रंश से ही जानने चाहियें। स्वप्न श्रीर गन्धवे नगर श्रादि भी श्रत्यन्त श्रसत् नहीं हैं क्योंकि स्का आदि में भी साधि-भास्य मानस पदार्थ माने हैं। यदि ऐसा न माने तो सन्ध्रो स्रष्टि राहहीति" वैदान्त सूत्र से ही स्वप्न में जो सृष्टि का अवधारण किया उससे विरोध होगा। २६

'न स्वप्नादिवत' इस वेदान्त सूत्र में जामत प्रपंच का केवल मानसत्व होना ही निषेध किया है। इस से जो स्वप्नादि के दृष्टान्तों के द्वारा प्रपंच को मनोमात्र माना है वह नवीन वैदान्तियों का श्रपसिद्धान्त ही है, क्योंकि वैदान्त सूत्र ने भी खप्न तुरुयत्व के श्रभाव का निर्णय किया है इसलिये यथोक्त ही प्रपंच का "असत्त्व" ब्रह्ममीमांसा का भी सिद्धान्त-समान-तन्त्र सिद्ध है। कोई यहाँ उत्तर विशेषण में ऋर्थ क्रियाकारित्व ही सत्त्व विवित्त है श्रीर वह प्रलय काल में प्रकृति श्रीर प्रकृति के कार्य में होता नहीं श्रतः-प्रकृति सत नहीं ऐसी शङ्का करते हैं। ? वह ठीक नहीं है क्योंकि इस यक्ति से ईश्वर से अन्य पुरुष भी प्रलय काल में अर्थ कियाकारी न होने से असत हो जायेंगे। जीवों में भी विषय के प्रकाशन रूप व्यापार का उपरम ही श्रासत्ता-लय-खाप-प्रलय में है यह ईश्वर प्रकरण में श्र ति श्रीर स्मृतियों में प्रसिद्ध है अतः प्रधान के पारमार्थिक सत् असत् के अभाव की सिद्धि के लिये उसके विकारों के भी पारमार्थिक सत् असत् नहीं है यह प्रतिपादन करने के लिये प्रधान का विशेषणान्तर है निःसदसद इति-निर्गत हैं सत् असत् जिससे ऐसा विग्रह है। नि:-सित्ररसद ऐसा पाठ होने पर भी अर्थ वह ही है। प्रधान वृत्ति जितना विकार-समृह है वह पारमार्थिक सत् नहीं है, क्योंकि परिगामी होने से अपने धर्मी द्वारा प्रतिच्चण उसका विनाश होता रहता है। श्रादि श्रन्त की व्यक्ति श्रवस्था से भी श्रसत ही है। वाचारम्भर्गा विकारो नामधेयं मृत्तिका इत्येव सत्यम् । विकार नामधेय ( घटः शराव श्राद्ध ) वाचारम्भगा है ( वाणी का विलास है ) मृत्तिका है, इतना ही सत्य है।

श्रव्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत ! श्रव्यक्त निधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥ हं भारत ! ये भूत श्रादि में श्रव्यक्त थे श्रव मध्य वर्त्तमान में व्यक्त हैं, मृत्यु होने पर फिर श्रव्यक्त हां जायेंगे इनके विषय में परिदेवना क्या ? (दुःख नहीं मानना चाहिये, चिन्ता नहीं करनी चाहिये) । इत्यादि श्रुति श्रीर स्पृति विकारों के नित्यतारूप सत्त्व का निराकरणं करती हैं, यहाँ श्रुति में विकारों के श्रादि श्रीर श्रन्त में नाममात्र श्रवशेष होने से स्थिर न होने के कारण श्रिस्थर की श्रपेश से कारण की स्थिरत्व रूप सत्यता विवक्ति है, क्योंकि "नित्यो नित्यानां, सत्यस्य सत्यं" वह नित्यों का नित्य है सत्य का भी सत्य है । इन दूसरी श्रुतियों में भा इसी प्रकार का श्रथं सिद्ध है । विकार श्रत्यन्त तुच्छ हैं इस कारण से उनके नित्यतारूप सत्त्व का निराकरण नहीं है । यदि तुच्छतया निराकरण मानें तो सुदुविकार जो बद्ध विकार में टप्टान्त दिया है वह उपपन्न न होगा, क्योंकि लोक में सुदुविकार को श्रत्यन्त तुच्छता सिद्ध नहीं है, जिससे कि श्रद्ध के काये प्रपंच के तुच्छ होने पर उसकी टप्टान्तता बन सके ? जिस प्रकार प्रधान वृत्ति काये समृह श्रत्यन्त सत् नहीं है, उसी प्रकार श्रयन्त श्रसन् भी नहीं है, क्योंकि श्रतीत श्रीर श्रनागत रूपों से सदा ही सन् है । सदी व्यक्तियान्नतमासीत्" वह ही तो यह श्रव्याकृत था ।

त्रासीदिदं तमोभूतमनद्वातमत्तवायम् । अन्नतर्क्यमिविद्वेयं नसुप्तमिव सर्वतः ॥ २०२ यह दृश्य जगत् प्रलयावस्था में तमोभूत, श्रप्रज्ञात, श्रलत्तरण, श्रप्रतक्यं, श्रविज्ञेय सर्वत: प्रसुप्तवत् था। इत्यादि श्रुति श्रीर स्मृतियों से कार्य जगत् की कारण रूप सत्ता सिद्ध है।

इंका—इस प्रकार विकार सिंहत प्रधान के सत् और असत् का प्रतिषेध हो जाने पर, प्रकृति की सत् और असत् आत्मता का प्रतिपादन करने वाली सैकड़ों ध्रुति और स्पृतियों का विरोध होगा ? और "सदसद् वाधावाधाभ्याम्" इस सांख्यसूत्र से भी विरोध होगा।

समाधान—एसा नहीं है, क्योंकि इस प्रकार के जितने वाक्य हैं ने सब व्यक्त और अव्यक्त रूप व्यवाहारिक सत् और असत् परक हैं। सांख्य सूत्र में बाध और अबाध रूप भेद से सार्वकालिक हैं। वह कहा है—

### जगन्मयी भ्रान्तिरियं कदाऽपि न विद्यते। विद्यते न कदाचिच जलबुद्बुद्वत् स्थितम्॥

यह जगत्-मयी भ्रान्ति कभी भी नहीं है, यह बात नहीं है, कभी कभी नहीं होती। इसकी स्थिति जल के बुदुबुद के समान है।

भ्रान्ति यह पारमार्थिक भ्रम को लेकर ज्ञान श्रीर ज्ञेय के श्रभेद रूप की विवज्ञा से

कही गई है। अतएव गौतम सूत्र है ---

तत्त्वप्रधानभेदाच्च मिथ्या बुद्धेई विभ्योपपत्तिरित-तात्त्विक मिथ्याबुद्धि-श्रातित्य पदार्थ का ज्ञान है, वह प्रधान मिथ्या ज्ञान है, प्रसिद्ध मिथ्या ज्ञान है जैसे ब्रुक्ति में रजत-ज्ञान। पारमार्थिक भ्रम का लक्ष्मण है—तदभाववित तत्प्रकारक-श्रथवा श्रसद्विषयकता, यह दोनों ही परिस्णामी नित्य पदार्थ बुद्धियों में हैं। व्यावहारिक श्रीर पारमार्थिक भेद से सत्ता श्रादि की द्वि प्रकारता विष्णु-पुराण श्रादि में प्रसिद्ध है।

### सङ्भाव एषो भवते मयोक्तो ज्ञानं यथा सत्यमसत्यमन्यत् । एतच्च यत्संव्यवहारभूतं तथाऽपि चोक्तं भ्रवनाश्चितं तह ॥

जैसे यह ज्ञान सत्य है श्रीर श्रन्य सब श्रसत्य है, यह सद्भाव मैंने श्रापके लिये कह दिया है, श्रीर यह जो संव्यवहार रूप है जो लोक के श्राश्रित है वह भी कह दिया है। तीसरी लोकसिद्ध पारिभाषिकी सत्ता भी है, जो मनोमात्र परिणाम, श्रुक्ति में रजत श्रीर स्वप्न के पदार्थों की सत्ता है। जो परमात्म चैतन्य सत्य है जीव चैतन्य सत्य नहीं है यह वैदान्त रहस्य है—

नाऽन्योऽतोऽस्ति द्रष्टा, श्रोता, मन्ता, बोद्धा इत्यादि श्रुति सिद्ध है, वह तो लय श्रूत्य-त्वरूपा श्राति पारमार्थिक सत्ता के श्राभित्राय से समम्मनी चाहिय । प्रलयकाल में ही परमात्मा में प्रकृति और पुरुषों के व्यापार के उपरमरूप लय होता है। 'प्रकृतिः पुरुपश्चोभौ लीयेते परमात्मनि'' प्रकृति और पुरुष ये दोनों परमात्मा में लीन होते हैं । इत्यादि वाक्यों से यह सिद्ध है। परमात्मा सदा जाप्रतरूप से लयशून्य है। वही परमार्थ सन् है, प्रकृति और पुरुष परमार्थ सन् नहीं है यह नवीन वेदान्त वाक्यों की मर्यादा है। इससे सन् और श्रसन् के विरोध से एकत्र असम्भव का भी कारण हो गया, क्योंकि व्यवहार और परमार्थ के भेद से, काल के भेद से, अवस्क्षेद के भेद से, स्वरूप के भेद से और प्रकार के भेद से इनका अविरोध है। इस प्रकार श्रु ति और न्याय से सिद्ध सत्यात्व और मिध्यात्व के विभाग को न जानते हुये आधु-निक वैद्यान्त्रयों के प्रपञ्च का अत्यन्त असत्यत्व आदि रूप नास्त्रिकों के सिद्धान्त अनुसार अप-सिद्धान्त हैं—अत: मुमुक्षुओं को दूर से ही त्यागने चाहियें, क्योंकि सामान्यन्याय से अन्यत्र सिद्धान्तों को ही ब्रह्म मीमांसा के सिद्धान्त कहा गया है। इस प्रकार सब ठीक है।

लिङ्गमात्र परिणाम का उपसंहार करते हैं-एव तेषाम-यह गर्णों का लिंगमात्र परि-गाम है। श्रालग पर्व की व्याख्या करते हैं-नि:सत्तासत्तं चेति-नि:सत्तासत्त श्रालग परिगाम है, निःसत्तासत्त इस कथन में जो पदार्थ है वह ऋतिङ्ग नामक गुर्खों का परिणाम है श्रीर वह साम्यावस्थानात्मक गुणों से श्रतिरिक्त है, इससे उस प्रधान की गुणात्मता सिद्ध होती है, उसी अवस्था के लिये प्रधानवाची शब्द, धर्मधर्मी के अभेद से महदादि की व्यावृत्ति के लिये ही यहाँ श्रुति स्मृतियों में प्रयोग किया है। परमार्थ से तो गुण ही तदप लिवत प्रधान हैं, भाष्य में गुणों को ही प्रधान शब्द से कहा है। श्रव पर्व श्रीर गुणों के परस्पर वैधर्म्य से भेद प्रतिपादन करते हैं-उनमें से पहिले खलिंग खबस्था रूप पूर्व का तीनों पूर्व से श्रीर गुणों से वैधर्म्य का प्रतिपादन करते हैं - श्रलिङ्गावस्थायामिति-परुषार्थ विषयभोग श्रीर विवेक ख्याति तथा उनके कार्य सुख और दु:ख लिङ्ग अवस्था के प्रति हेतु नहीं है, क्योंकि श्रालग अवस्था में त्रादि में सृष्टि के पहिले पुरुषार्थता-पुरुषार्थ समृह कारण रूप से श्राभिमत नहीं हो सकते। द:ख निवृत्ति की व्यावृत्ति के लिये कारण यह शब्द कहा है, प्रलय-काल में दःख निवृत्ति की कर्म के त्तय से ही उपपत्ति होने से प्रलय में प्रयोजन न रहने से दःख की निवत्ति प्रलय का कारण नहीं होती यह त्राशय है। उपसंहार करते हैं--न तस्या इति-यं कहा जा सकता है व्यक्त अवस्था में गुणों से शब्द आदि के उपभोग आदि रूप पुरुषार्थ होता है अत: वह उसमें अनागतावस्था कारण हो, साम्यावस्था में तो तज्जन्य कोई भी पुरुषार्थ नहीं होता अतः इस अव्यक्त अवस्था में पुरुषार्थ कारण नहीं हैं। इससे क्या प्रयोजन है। यह कहते हैं - वह साम्यावस्था पुरुषार्थकृत नहीं है, अतः शास्त्रों में नित्य कहलाती है। नित्या-खाभाविकी है अनैमित्तिकत्व से तीनों पर्वों की अपेत्ता से श्वित, स्वाभाविकत्व होने पर भी धर्मादिकों से प्रतिबन्ध यहाँ गुर्णों का साम्यरूप परिणाम है यह भाव है। अव्यक्त अवस्था की खाभाविकता व्यक्त श्रवस्था की श्रपेत्ता से नहीं होती, बहुत काल तक श्रवस्थायित्व ही नित्यत्व-सत्यत्व आदि दूसरे नामों से व्यवहार से सिद्ध है। धर्म नित्य है, सुख दु:ख अनित्य है इस्थादि महाभारत आदि में व्यवहार होता है, इस प्रकार का नित्यत्व गीतादि में कहा है-

## अञ्यक्तादीनि भूतानि व्यक्तमध्यानि भारत । अञ्यक्त-निधनान्येव तत्र का परिदेवना ॥

हे भारत ! ये भूत आदि में अध्यक्त थे और मध्य (वर्तमान) में व्यक्त हैं, निधन-मृत्यु (अन्त) में फिर अध्यक्त हो जाते हैं इसमें परिदेवन क्या ? इत्यादि से यही बात कही है। . अथवा सर्वदा सत्त्वरूप ही नित्यत्व यहाँ के लिये भी सही, सृष्टि काल में भी गुर्गों के साम्य का अत्यन्त उच्छेद नहीं होता है, अंश से ही वैषम्य है आवरण रूप गुग्रा-साम्य सदा ही रहता है। अन्यथा साम्यावस्था का अत्यन्त उच्छेद होने पर पर्वता ही न बन सकेगी। इस ही सृत्र ने उच्चेमूलमधः शास्त्रमित्यादि गीता को अव्यक्त मूल प्रभव इत्यादि मोस् धर्मादिक को अनुसरण करके संसार रूप गुग्गृश्च ही चतुष्पर्वतया निरूपण किया है। उस वंश (बाँस) तुल्य गुग्गृश्च के पूर्व पूर्व तत्त्व आवरणों के अंश से ही उत्तर तत्त्व रूप भे परिण्य होते हैं, जैसे कि समुद्र के अंश से फेन आदि रूप परिण्याम हुआ करता है। जैसे दूध सर्वाश से दही बन जाता है। पूर्व पूर्व तत्त्व का सर्वाश से परिण्याम होता है वैसा नहीं है। उत्पन्न कार्य्य के कारण से पुनः पूर्णार्थ तो कारणों को स्व-कार्य के आवरक होने से अवस्थान सिद्ध हैं। इसलिय सर्ग काल में भी बहिर अलिगावस्था के अवस्थान से उसकी नित्यता है।

इांका—इकृति को लेकर स्रोठ स्रावरण ब्रह्मागड के सुने जाते हैं, तन्मात्रा नहीं सुनी

जाती हैं।

समाधान—यह बात नहीं है, सूक्ष्म और स्थूल की एकत्व की विवत्ता से (एक मान कर) आठ प्रकार का आवरण कहा है अतएव भागवत के द्वितीय स्कन्ध में परम्रक्क की गित में पाँच भूतों की बिह: तन्मात्रा आवरण में गित कही है, इन्द्रियें कारण न होने से आवरण नहीं कहीं, उनकी उत्पत्ति तो तन्मात्राओं के समान देश में होती है, जैसे कि तिलों के समान देश में होती है, जैसे कि तिलों के समान देश में सूक्ष्म तेल की उत्पत्ति होती है। इतर तीन अवश्याओं में अनित्यत्वरूप वैधम्य को कहते हैं—लयाणामिति—तीन अवश्या विशेषों की आदि उत्पत्ति में पुरुषाथेता कारण होती है। आदि उत्पत्ति में उपादान कारण के व्यवच्छेद के लिये कहते हैं—सर्वार्थ इति। और वह अथे—हेतु—निमित्त-कारण होता है, अतः तीनों अवस्था अनित्य कही जाती हैं। शेष सुगम है।

पर्वों में नित्य श्रीर श्रनित्यत्व वैधर्म्य को कह कर पर्वी गुर्णों का पर्वों से वैधर्म्य कहते हैं—गुर्णास्विति—सत्त्व श्रादि गुर्ण तो सर्व विकारों में श्रनुगत हैं, श्रतः उत्पत्ति और विनाश से शुरूय हैं—श्रनुपवरित हैं। श्रतिंग श्रवस्था भी गुर्णों के सहश नित्य नहीं है।

शंका-त्रिगुणात्मक प्रकृति के नित्य होने पर-

मकृति पुरुषं चैत्र मित्रयात्मेच्छ्या हरिः। शोभयामास संगाप्ते सर्गकाले ब्ययाब्ययो ॥ तस्माद्व्यक्तमृत्यन्नं त्रिगुर्खं द्विजसत्तमः!

हे द्विज ! सर्गकाल प्राप्त होने पर हिर ने खारमेच्छा से व्यय और खन्यय प्रकृति और पुरुष में प्रविष्ट होकर इन में चोभ उत्पन्न किया, उससे त्रिगुर्गात्मक खन्यक उत्पन्न हुआ। । इत्यादि स्मृतियों में प्रकृति के लिये व्यय और उत्पत्ति बचन आये हैं वे संगत कैसे होंगे ?

समाधान—व्यक्तिभिरेबेति—गुणान्वयिनीभः—गुण धर्म कार्य व्यक्ति ऋतीत से उपचर्यान्त परिणाम वालियों से गुण जन्म और विनाश वाले जैसे प्रतीत होते हैं कार्य- कारण का विभाग होने से, उन सत्त्वादि गुणों में स्वतः जन्म और विनाश नहीं है। इसी , कारण से स्वानुगत व्यय आदि से ही गुणासक प्रकृति के व्यय आदि का व्यवहार होता है, यह आशय है। परिणाम तो प्रकृति का पारमार्थिक होने पर व्याप्यों के उत्पत्ति और विनाश का व्यापकों में व्यवहार होता है उसमें दृष्टान्त कहते हैं—यथा देवदत्तो दरिद्राति, दरिद्राति का अर्थ है जीए होता है। समः समाधि:—यह समाधान दार्ष्टान्तिक में भी समान है।

द्यंका—तो भी प्रकृति की नित्यता नहीं बनती । "भूयश्चान्ते विश्वमाया निष्टृत्तिः" फिर अन्त में विश्वमाया निष्टृत्त होती है।

### पकृतिः पुरुषश्रोभौ लीयेते परमात्मनि ।

प्रकृति श्रौर पुरुष दोनों परमात्मा में लीन हो जाते हैं, इत्यादि वाक्यों से प्रकृति की नित्यता नहीं बनती।

समाधान—इसका उत्तर दें दिया है कि कार्य के विनाश से कारण में विनाश व्यव-हार उपचार से होता है। व्यापार के उपरम रूप लय को हां पुरुष के साहचर्य से प्रकृति में व्युग्न विनाश निश्रय किया है।

# वियोजयत्यथान्योन्यं प्रधानपुरुषावुभौ।

### प्रधानपुंसोरनयोरेष संहार ईरित:॥

प्रधान श्रीर पुरुष दोनों एक दूसरे को सपने से युक्त करते हैं यही प्रधान श्रीर पुरुष का संहार कहलाता है। इत्यादि क्रूम पुराए के बचनों से भी यही सिद्ध हाता है, प्रकृति श्रीर पुरुष का कार्य उपरम ही उपचार से बिनाश कहलाता है, यदि ऐसा न मानें, तो न्याय के श्रनुग्रह से बलवती श्रुतियों का विरोध होगा। ऐसे ही प्रकृति श्रीर पुरुष का पुरायों में श्रुयमाएा उत्पत्ति भी श्रन्योऽन्य के संयोग से श्रभित्यिक ही जाननी चाहिये।

## संयोगलचाणोत्पत्तिः कथ्यते कर्मजा तयोरिति समृतेः।

स्मृति का भी यही तात्पर्य है प्रकृति श्रौर पुरुष की संयोग रूप कर्मेज उत्पत्ति कही जाती है। तथा चोक्तम —

# न घटत उद्दभवः प्रकृतिपृष्ठषयोर जयोष्टभययुजा भवन्त्यसुभृतो जलबुद्दबुदवत् । त्विप त इमे ततो विविधनाम-गुणैः परमे सरित इवार्णवे मधुनि जिन्युरशेषाः ॥

श्रज प्रकृति और पुरुष का उद्भव— उत्पत्ति नहीं बनती, प्राराधारी जल में बुद्बुद् के समान दोनों से संयुक्त होते हैं। श्रापके परम रूप के श्रन्दर ही ये सब नाम और गुर्गों के सहित लीन होते हैं जैसे कि समुद्र में निदयों लीन होती हैं और मधुर रस में सब रस लीन हो जाते हैं।

अब प्रकृति श्रादि का उन उन के कार्यों से श्रनुमान कराने के लिये पर्व शम्द से सुचित अलिगादि के श्रविरल कम को दशोते हैं—लिङ्कमात्रमिति—लिगमात्र के अलिंग प्रत्यासन है— अव्यवहित कार्य है। वही लिंगमात्र उस अलिंग में— अलिंगावस्था प्रधान में अव्यक्त रूप से अविभक्त है अतः उससे विभक्त होता है— उसमें हेतु है— क्रमेति- क्रम का— पौर्वापर्य का कभी भी अतिक्रम नहीं करता, यदि कारण में अनगत अवस्था से असत् की भी उत्पत्ति मानें तो अविशेषतया सब की सवेत्र उत्पत्ति होनी चाहिये, और अतीत की भी उत्पत्ति होनी चाहिये जो कि असम्भव है। और प्राग्नमाव कारण है नहीं, क्योंकि अभाव असिद्ध है। यदि अभाव को निमित्त कारण मानें तो उसको ही उपादान कारण भी मान लें, तब तो शून्यवादियों की विजय हो गई। अभाव को उपादान देखा भी नहीं है यदि यह कहा जाय तो निमित्त में भी यह बात तुल्य ही है अतः जैसे अभाव उपादान नहीं हो सकता वैसे निमित्त भी नहीं हो सकता। इसलिये कार्य जनन शक्ति ही अनागत अवस्थारूपिणी कार्य रूपसे परिणित होती है, वह सत्कार्यवाद इस भाष्य ने सिद्ध किया है। तथा इत्यादि की भी यूं ही ज्याख्या करनी चाहिये। महद् आदि से प्रकृति आदि के अनुमान का प्रकार सांख्य सूत्रों ने कहा है, हमने भी उनके भाष्य में उसको प्रपंचित किया है, (विस्तार रूप से लिखा है) विस्तार भय से यह "प्रस्तुत नहीं करते। यह बात पहिले कह दी है। जैसे विशेषों से अवान्तरभेद भिन्न विशेष उत्पन्न होते हैं वैस पहिले इसी सूत्र के आदि में कह दिया है।

शंका - सूत्रकार ने गुणपवों का चतुर्धा (चार प्रकार का ) विभाग कैसे किया है ?

ब्रह्माएड, स्थावर जंगम रूप से पर्व अनन्त हो सकते हैं ?

समाधान—नहााग्ड श्रादि सब विशेष कार्यों का विशेषों में ही अन्तर्भाव है यह कहते हैं—न विशेषेभ्य इति—विशेषों से पर-उत्तर भावि, तत्त्वान्तर-तत्त्व भेद नहीं है, अतः विशेषों का तत्त्वान्तर परिणाम नहीं है। अतः नह्माग्ड आदिक सब विशेष पवे से ही गृहीत हैं यह भाव है। तत्त्वत्व—द्र्यत्व है, तत्त्वान्तरत्व—स्वावृत्तिद्रव्यत्व उससे साझान् व्याप्य जातियत्व है—पश्चीसतत्त्वों में पत्तीस जाति के श्रेगीकार न करने में तत्त्वान्तरत्व—स्वावृत्तिद्रव्य विभाजक उपाधिमत्व—तत्त्वान्तरत्व है।

रांका—यूंतो तस्य का भेद होने से अन्तः करण का जा कहीं कहीं एकत्व कहा है

वह कैसे हो सकेगा ?

समाधान — जैसे विशेष नामक एक तत्त्वात्मिका एक ही पृथिवी प्रथम उत्पन्न होती है, उसके पींछे उस पृथिवी के खोदने और मधन करने से पार्थिव जल और पार्थिव तेज अभिज्यक्त मात्र होते हैं इसी प्रकार तत्त्व-त्रयात्मक ही आदि में महान् उत्पन्न होता है, पींछे उस महत्तत्त्व में स्थित आहंकार आदि षृत्तिभेद से प्रकट हात हैं।

प्रश्न-तो क्या विशेषों के परिएाम ही नहीं होते ?

उत्तर-नहीं, विशेषों के परिणाम नहीं होते। उनके तो धर्म परिणाम, लक्तण परिणाम और अवस्था परिणाम-सूत्रकार उत्तर पाद में व्याख्या करेंगे, वे होते हैं।

शंका—ऐसा ही सही, महद् आदि के क्रम से कहा सृष्टि का प्रकार आकाश आदि बोधक श्रुति के विरुद्ध होने से देय हैं, श्रुति में तन्मात्रा की चर्चा न होने से ये पदार्थ किस्पत हैं, मनु आदि स्मृतियें सांख्य की इस कल्पना का अनुवाद करने से धर्म विषयक ही हैं, प्रकृति आदि परक नहीं हैं। अतः स्मृतियों से भी प्रकृति की सिद्धि नहीं होती ?

समाधान — गुणत्रयात्मिका प्रकृति मूलकारण रूप से मैत्रेयोपनिषद् में सुनी गई है।

यथा –

''तमो वा इदमेकमास तत्परं स्यात् तत्परेणेरितं विषयत्वं प्रयाति एतद्वे रजसो रूपं तद्वजः खम्बीरितं विषयत्वं प्रयाति एतद्वे सत्त्वस्य रूपं तत्सत्त्वमेवेरितं तपसः संपास्त्रवत् तत्सांशोऽयं यश्चेतितामात्रः प्रतिपुरुषं क्षेत्रद्वः संकन्पाध्यवसायलिङ्गः प्रजापतिस्तस्य पोक्ता श्रस्यास्तनवो ब्रह्मा रुद्वो विष्णुरित्यादि"

यह प्रपंच एक तम ही था, वह पर था, वह पर से प्रेरित विषम बन गया, यह ही रजः का रूप है। वह रजः पर से प्रेरित हांकर विषम होगया, यह ही सत्त्व का रूप है, वह सत्त्व प्रेरित हुआ तम से बहा—जुदा हुआ—वह सांश यह है—जो कि पुरुष का चेतितामात्र है—चेत्रज्ञ है। सत्व प्रेरित हुआ तम संकल्प और अध्यवसाय लिंग है—प्रजापित है, उसका प्रोत्ता बक्षा, रुद्र, विष्णु इत्यादि उसके तनु शरीर कहे गये हैं। तथा गर्भोपनिषद् में चौबीस तत्त्व इसी कम से कहे हैं, यथा—

"अष्टी प्रकृतयः, पोडश विकाराः शरीरम्" इति ।

आठ प्रकृति हैं ( मूल प्रकृति, महत्तस्व, अहंकार और पाँच तन्मात्रा ) पोड्श विकार हैं और शरीर । तथा प्रश्नोपनिषद् में—

एवं इ वै तत्सर्वे परे मात्मिन संप्रतिष्ठते पृथिवी च पृथिबीमात्रा चापश्रोपोमात्रा च तेजश्र तेजो मात्रा च वायुश्र वायु मात्रा चाकाशश्राकाशमात्रा च' इत्यादि

इस मांति वह सब पर आत्मा में संप्रतिष्ठित है—पृथिवी, पृथिवी मात्रा, जल व जल-मात्रा, तज, तेजोमात्रा, वायु, वायुमात्रा, आकाश और आकाश मात्रा इत्यादि से परमात्मा में तेईस तत्त्व प्रतिष्ठित हैं समुद्र में नदी नद की भांति यह कहा है। अतः चौबास तत्त्व प्रत्यत्त श्रुति से और स्मृति से अनुमेय श्रुति से सिद्ध हैं। व्यवहार और परमार्थ विषय का भेद होने से खद्वैत श्रुति इन श्रुतियों की बाधक नहीं है। व्यवहारिक अद्भैत श्रुतियाँ अविभाग लत्त्राण के अभेद परक ही हैं—यह बात नदी समुद्र दृष्टान्त से सिद्ध है। बन महदादि की सृष्टि का क्रम भी श्रुति में पाठ क्रम से निक्षय होता है।

## एतस्माज्जायते पाणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । स्वं वागुरुर्वोतिरापः पृथिवी विश्वस्य घारिणी ॥

इससे प्राग्ण उत्पन्न होता है, मन श्रीर इन्द्रियाँ उत्पन्न होती हैं, श्राकाश, वायु, ज्यांत, जल श्रीर सब को धारण करने वाली प्रथिवी उत्पन्न होती है ।

श्रीर जो तैतिरीय उपनिषद् में वियदादि की सृष्टि कही है वहाँ वियत् (श्राकाश) से पहिले स्मृति से उन्नेय श्रुति के साथ एकवाक्यता द्वारा बुद्धि श्रादि की सृष्टि पूरण कर लेनी चाहिये। झान्याय में जैसे वियद्वायु की पूर्ति की है। किंच सांख्योक्त सृष्टि के क्रम में स्पष्ट ही श्रुति प्रमाण है जैसा कि गोपालतापनीय में—

# 'एकमेवाद्वितीयं अझासीत् तस्मादव्यक्तमेवात्तरं तस्मादत्तरान्महत् महतो वै अहङ्कारस्तस्मादेवाहङ्कारात् पञ्च तन्मात्राणि तेभ्यो भूतादीनीति।''

एक श्रद्धितीय ब्रह्म ही था, उससे श्रव्यक्त श्रक्तर उत्तम हुश्चा, उस श्रक्तर से महत्तस्व श्रीर महत्तत्व से श्रहंकार और श्रहङ्कार से पश्चतन्मात्रा, तथा तन्मात्राश्चों से पाँच महाभूत श्रादि उत्तम हुए हैं। वेदान्तसूत्रों ने भी बुद्धि श्रादि के क्रम से ही सृष्टि कही है, उन पर नवीनों की व्याख्या का हमने श्रपने भाष्य में खरडन किया है। इस प्रकार सांख्य शास्त्र में प्रपंचित (विस्तार से विश्वित) वैविस तत्त्व ही यहाँ योग दर्शन के दो सूत्रों ने संचेप से कहे हैं। इनके खरूप श्रादि भी वहीं दर्शाय हैं। संचेप से यहां भी कहते हैं—

पाँच भूत श्रौर ग्यारह इन्द्रियें तो प्रसिद्ध ही हैं, तन्मात्रा इन पाँच भूतों के साचान् कारण हैं, ये तन्मात्रा शब्द श्रादि वाले सूक्ष्म द्रव्य हैं, श्रतः इनको सुक्ष्म भून भी कहीं कहते हैं। महत्तृ श्रौर श्रहंकार का लच्चण मोच धर्म में कहा है—

हिरययगर्भो भगवानेष बुद्धिरिति स्मृतः।
महानिति च योगेषु विरिश्विरिति चाप्पुतः।
भृतं चैकात्मकं येन कृरस्नं त्रैलोक्यमात्मना।
तथैव विश्वरूपत्वाद्विश्वरूप इति श्रुतः॥
एष वै विक्रियापन्नः सजन्यात्मानमात्मना।
महंकारं महातेजाः मजापतिमहंकतम्।।

यह भगवान हिरएयगर्भ है जिसको युद्धि कहा है। योग में इनको महान श्रीर विरंचि कहा है, जिसने अपने आत्मरूप से एकात्मक समस्त त्रैलोक्य को धारण किया हुआ है। इसी कारण विश्वरूप होने से उनको विश्वरूप कहा है। ये ही विक्रियापत्र अपने आत्मा से आत्मा को उरपन्न करते हैं ये महातेजा प्रजापित आईकृत रूप आईकार को उरपन्न करने हैं। यहाँ उपासना के लिए शक्ति और शक्तिमान के अभेद से उपाधियों के नाम और रूपादि

२७

उपाधिमान् रूप कहे हैं। जैसे कि मनुष्य पशु आदि शरीरों के नाम से उन शरीर के अभिमानी आत्माओं को भी मनुष्य और पशु आदि नाम से बोलते हैं। दूसरी स्पृतियों में सांख्य और योग के अविवेक से जब वस्तु रूप से ही उनका व्यवहार है ज्ञान और ऐश्वर्यादि रूप महत्त्तत्व और अभिमान रूप अहङ्कार का अन्तःकरण धर्मत्व होने से। प्रकृति के तो तेहंस तत्वों के कारण्यसत्त्व आदि नाम वाले सृक्ष्म द्रव्य असंख्य हैं, उनको गुण् इसलिये कहा है कि वे पुरुप के उपकरण है और पुरुष को बाँधने वाले हैं। वे तीन गुण् सुख दुःख मोह वाले होने से सुख दुःख मोहात्मक कहलाते हैं। पुरुषों के सब अर्थों के साधक होने से राजा और मन्त्री के समान प्रधान कहे जाते हैं। जगत् को उपादान होने से प्रकृति और जगत् की मोहक होने से माया कहलाते हैं, वैशेषिक आदि ने अपनी अपनी परिभाषा से परमाणु और अज्ञान आदि शब्दों से कहा है। तदुक्तं वासिष्ठे—

नामरूपविनिर्धक्तं यस्मिन् संतिष्ठते जगत् । तमाद्वः पकृति केचिन्मायामेके परे त्वस्तुन् ।।

नाम और रूप से रहित यह जगत् जिसमें ठहरा हुआ है, उसको कोई माया कहते हैं, कोई प्रकृति और कुछ लोग अणु कहते हैं। इनमें तेईस तस्त्र सगे के आदि में स्थूल शरीर और सूक्ष्म शरीर दो रूप से परिरागत होते हैं। उनमें से स्थूल तो पांच भूतों से बनता है, और सूक्ष्म शरीर का बनता है। उन दोनों शरीरों में से सूक्ष्म शरीर का खनता है। जो दोन से त्रक्ष्म शरीर का खनता है। जो दोन स्थूल का लिग शरीर कहलाता है। और वह अहंकार के बुद्धि में प्रवेश से सत्रह तस्त्र वाला ( अवयव वाला ) सांख्यशास्त्र में कहा गया है—सप्त-दरीकं लिक्कमिति, इस सूत्र में एकत्व समिष्टि के अभिप्राय से कहा है। "व्यक्तिमेदः कर्म-विशेषात्" इस खगले सूत्र से व्यक्ति रूप से एक ही लिग—शरीर को अनेक कहा है। यह व्यक्ति और समिष्टिभाव वन-ग्रुजवत् नहीं है किन्तु पिता पुत्रवत् ही है।

''तच्छरीरसम्रुत्पन्नैः कार्येस्तैः करग्णैः सह । क्षेत्रज्ञाः समजायन्त गात्रेभ्यस्तस्य धीमतः ॥

उस धीमान हिरएयगभे के स्थूल और सूक्ष्म दोनों शरीरों से समुत्यन्न काय्यों और करणों के सिहत चेत्रज्ञ उत्पन्न होते हैं। इन मनु आदि के वाक्यों से हिरएयगभे के दो शरीरों के घंश से ही अखिल पुरुषों के दोनो शरीरों की उत्पत्ति सिद्ध होती है। वन और पुत्तों में इस प्रकार का कार्य कारण भाव नहीं होता है।। १९॥

संगति-द्रष्टा का खरूप दिखाते हैं:-

द्रष्टा दृशिमात्रः शुद्धोऽपि मत्ययानुपश्यः ॥२०॥

शब्दार्थ—हृष्टा = द्रष्टा । दृशिमात्रः = देखने की शक्तिमात्र है । शुद्धः-श्राप = निर्मल कर्यात् निर्विकार होने पर भी । प्रत्यय-श्रनुपश्यः = चित्त की वृत्तियों के श्रनुसार देखने बाला है । अन्वयार्थ—प्रष्टा जो देखने की शक्तिमात्र है, निर्विकार होता हुआ भी चित्त की हृत्तियों के श्रनुसार देखने वाला है।

ब्याख्या— दिशमात्र, इस शब्द से यह अभिप्राय है कि देखने वाली शक्ति विशेषण्-रहित केवल ज्ञानमात्र है अर्थात् यह देखना या वह देखना उसका धर्म नहीं है, बल्कि यह देखने की शक्तिमात्र धर्मी है, उसमें कोई परिणाग नहीं होता । यथा:—

### यथा दीपः मकाशात्मा खल्पो वा यदि वा महान् । ज्ञानात्मानं तथा विद्यादात्मानं सर्वजन्तुषु ॥

अर्थ:--जैसे दीपक चाहे छोटा हो चाहे बड़ा, प्रकाश रूप ही होता है वैसे ही सब प्राणियों के अन्दर आत्मा को भी ज्ञानरूप जानो।

### हानं नैवात्मनो धर्मो न गुणो वा कथश्वन । हानस्वरूप एवात्मा नित्यः सर्वेगतः शिवः॥

अर्थ – ज्ञान न तो श्रात्मा का धर्म है और न ही किसी भांति गुण है। स्नात्मा तो नित्य, विभु और शिव (कल्याणकारी) ज्ञानखरूप ही है।

प्रत्ययानुपश्य = चित्त की शृत्तियों के अनुसार देखने वाला। चित्तशृति गुराष्ट्रियों होने से परिग्णामिनी है। विषय में उपराग होने से वह विषय उसको झात होता है। पर पुरुष तो चित्त का सदैव साची बना रहत । है, वह चित्त पुरुष के झानरूपी प्रकाश से (प्रविविश्वित होकर ) चेतन-जैसा भासता है। इस कारण वह ( चित्त ) जिन-जिन शृत्तियों के तदाकार होता है वह पुरुष से छिपी नहीं रहती। पुरुष में चित्त-जैसा कोई परिग्राम नहीं होता।

द्रष्टा खरूप से शुद्ध परिणाम आदि से रहित सर्वदा एकरस रहता हुआ भी चित्त की शृत्तियों का ज्ञान रखने वाला है। क्योंकि चित्त में उसके ही ज्ञान का प्रकाश है अर्थात् वह उसी के ज्ञान से प्रतिविभ्यित है। चित्त सुख, दु:ख, मोहादि वृत्तियों के रूप में परिणित होता रहता है। यह परिणाम आत्मा में नहीं होता है। क्योंकि वह अपरिणामी ज्ञानखरूप है। चित्त का सार्चा होने के कारण उसमें यह वृत्तियें अज्ञान से अपनी प्रतित होती हैं।

नोट—यह बात श्रम्छी प्रकार जान लेना चाहिये कि श्रात्मा का वास्तविक दर्शन विवेकख्याति द्वारा चित्त को श्रपने से भिन्न देखना श्रीर श्रसम्भ्वात-समाधि द्वारा खरूप-श्रिति प्राप्त करना है। इसके श्रातिरिक्त चित्त की श्रम्य दृत्तियों को श्रासिक के साथ देखना श्रदर्शन है, क्योंकि यह श्रविद्या से होता है और इससे यथार्थ झान प्राप्त नहीं होता। आगे सुत्र तेईस की व्याख्या में इसका विशेष ध्यान रखना चाहिये।

टिप्पणी:—इस सूत्र की व्याख्या खोल कर स्पष्ट शब्दों में करदी गई है, फिर भी पाठकों की व्यधिक जानकारी तथा व्यपनी व्याख्या की पुष्टि के निमित्त व्यासमाध्य तथा भोजवृत्ति का भाषार्थ भी नीचे दिया जाता है:— भाषार्थं क्यासभाष्यः— सूत्र २०॥ ( दृशिमात्रः ) सब धर्मों से रहित जो केवल चेतनमात्र अथात् ज्ञानस्वरूप पुरुष है, वह द्रष्टा कहा जाता है। यदि ज्ञानस्वरूप है तो ज्ञान का आश्रय कैसे हो सकता है अर्थात् ज्ञानस्वरूप धर्म का आधार होने से दृशिमात्र कैसे हो सकता है ? इस शंका का उत्तर देते हैं "शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपश्यः" यद्यपि वह स्त्रभाव से ज्ञान का आधार न होने से शुद्ध ही है तथापि प्रत्यय संज्ञक बुद्धि-धर्म ज्ञान को अनुसरण् करने से ज्ञान का आधार कहा जाता है।

त्रर्थात् यद्यपि पुरुष ज्ञानस्वरूप ही है तथापि बुद्धि रूपी दर्पण में प्रतिविम्बित होने से उस बुद्धि के धर्मभूत ज्ञान का आधार प्रतीत होता है। इसलिये बुद्धि वृत्ति का अनुकारी

अर्थात् तदाकारधारी होने से पुरुष 'प्रत्ययानुपश्य' कहा गया है।

सो यह दिशमात्र चेतनभृत पुरुष न तो बुद्धि के समान रूपवाला है और न अत्यन्त विरुद्ध रूपवाला है। अर्थात् यह पुरुष बुद्धि से विलच्छा है, क्योंकि ज्ञात अज्ञात विषय होने से बुद्धि परिणामिनी है और सदा ज्ञातविषय होने से पुरुष अपरिणामिनी है। अर्थात् बुद्धि का विषयभृत जो गवादि घटादि पदार्थ हैं वे कभी ज्ञात होते हैं और कभी अज्ञात, किन्तु पुरुष का विषयभृत जो बुद्धितत्त्व है वह सदा पुरुष को ज्ञात ही रहता है। इसलिये बुद्धि सदा एक रस न होने से अर्थात् विषय होने से अर्थू अन्य समय में अज्ञात विषय होने से अर्थू अन्य समय में अज्ञात विषय होने से परिणामिनी है और पुरुष सदा एक रस होने से अर्थार् कांत विषय होने से अर्थार् तीन गुणों से मिलकर पुरुष के भोग अपवर्गरूप अर्थ के सम्पादन करने से बुद्धि परार्थ है और पुरुष असंहत अर्थात् केवल होने से अन्य किसी के अर्थ न होने के कारण स्वार्थ है आर पुरुष असंहत अर्थात् केवल होने से अन्य किसी के अर्थ न होने के कारण स्वार्थ है बुद्धि शान्त, घोर, मृद्ध पदार्थों विषयक अध्यवसाय शील होने से त्रिगुण तथा अचेतन है और पुरुष गुणों का वपद्रष्टामात्र होने से अर्थात् बुद्धि में केवल प्रतिविन्वित मात्र प्रकाश डालने से न कि तदाकार परिणित होने से गुणाति और चेतन है। इस कारण बुद्धि के समान रूप नहीं है।

तो फिर क्या अत्यन्त विरुद्धरूप है ? इसका उत्तर देते हैं कि आत्यन्त विरुद्धरूप भी नहीं है । क्योंकि ( ग्रुद्धोऽपि ) यह पुरुष ग्रुद्धरूप अर्थात् सब विकारों श्रौर परिएामों से रहित होने पर भी ( प्रत्ययानुपश्यः ) बुद्धि वृत्तिरूप झान को प्रकाशता हुआ बुद्धि वृत्तिस्वरूप न होने पर भी बुद्धि वृत्ति स्वरूप से भान होता है । ऐसा ही पंचशिखाचार्य ने भी कहा है:—

"अपरिणामिनी हि भोक्तृशक्तिरमतिसंक्रमा च परिणामिन्यर्थे मतिसंक्रान्तेव तद्वृत्तिमनुपति, तस्याश्च माप्तचैतन्योपब्रहरूपाया बुद्धि-वृत्तेरनुकारमात्रतया बुद्धिट्टस्यविशिष्टा हि क्वानवृत्तिरित्यारूयायते"। अर्थात् अपरिग्णामी जो भोक् शक्ति संज्ञक पुरुष है वह यद्यपि अप्रतिसंक्रम है अर्थात् किसी विषय से सम्बन्ध न होने से निर्लेष है तथापि परिग्णामिनी बुद्धि में प्रतिविभ्वत हुआ तदाकार होने से उस बुद्धि की वृत्ति का अनुपाती (अनुसारी) हो जाता है और उस चैतन्य-प्रतिविभ्य-प्राहिग्णी बुद्धि वृत्ति के अनुकार मात्र होने से बुद्धि वृत्ति से अभिन्न हुआ वह चेतन ही ज्ञानवृत्ति कहा जाता है।

भोजनुत्त भाषार्थ —सूत्र २०। पूर्वोक्त प्रकार से ट्रस्य के खरूप को जो हैय अर्थात् त्यागने योग्य होने के कारण प्रथम जानने के योग्य है अवस्था सिहत वर्णन करके अब उपादेय अर्थात् प्रह्मण करने योग्य हष्टा पुरुष के खरूप को बतलाते हैं। द्रष्टा पुरुष का न खरूप है। पुरुष का ज्ञान धर्म नहीं है इसलिये सूत्र में 'मात्र' शब्द है। कोई एक मानते हैं कि चेतना (ज्ञान) आक्ष्मा का धर्म है। वह खरूप से शुद्ध होता हुआ परिणाम आदि से रहित होने पर भी (सुप्रतिष्ठोऽपि) अपने खरूप से प्रतिष्ठित रहता हुआ भी (प्रत्ययानुपस्यः) चिक्त की वृत्तियों के अनुसार देखने वाला है। बुद्धि की समीपता अर्थात् उसमें प्रतिविश्वित होने के कारण उसकी विषयों से उपरक्त हुई वृत्ति ज्ञान के अनुसार (प्रतिसक्तमाणभावेन) प्रति संक्रम के विना भी अर्थात् विना किसी विषय से सम्बन्ध रखते हुए निर्लेष होने पर भी देखता है। सारांश यह है कि बुद्धि में विषयों के उपराग की उत्पत्ति होने पर सिप्रधिमान्न से पुरुष में दृष्टापन है।

### विज्ञानभिज्ञ के वार्त्तिक का भाषानुवाद ॥ सूत्र २०॥

सूत्र का श्ववतरण करते हैं व्याख्यातमित-द्रष्टा दशिमात्र: शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपश्य:– दृशि यहाँ गुण नहीं है किन्तु प्रकाश स्वरूप दृश्य है।

## क्कानं नैवारमनो धर्मो न ग्रुणो वा कथंचन । क्कानस्वरूप एवारमा नित्यः सर्वगतः शिवः॥

ह्यान आत्मा का धर्म नहीं है और न किसी भाँति गुण ही है आत्मा तो ह्यान स्वरूप ही है, नित्य है, सर्वगत है और शिव (कल्याणकारी) है।। इत्यादि स्पृति से भी आत्मा ज्ञानस्वरूप द्रव्य ही सिद्ध होता है। अगि और उच्यात आदि में भेद और अभेद होता है क्योंकि उच्याता के प्रह्णा न होने पर भी चक्षु से अग्नि का प्रह्णा होता है, परन्तु पुरुष का प्रह्णा होता है, परन्तु पुरुष का प्रह्णा होता है परांत शब्द से पूर्व से कहे इन प्रकाश क्रिया आदि गुणों की व्यावृत्ति हो गई। इन प्रकाश क्रिया आदि गुणों की व्यावृत्ति हो गई। इन प्रकाश क्रिया आदि गुणों की स्थावृत्ति हो गई। इन प्रकाश क्रिया आदि गुणों की स्थावृत्ति होती है (अर्थात् आद्मा पंचभूतात्मक और एकादश-इन्द्रियात्मक सी नहीं है)। ग्रुढोऽपि—बुद्धि से अभेद के वपपादनार्थ शेष विशेषणा हैं (ग्रुद्ध और प्रत्ययानुपश्य विशेषणा हैं)। यहाँ परिणामित्व, पारार्थ्य, अवेतनत्व आदि बुद्धि की अशुद्धि हैं, वे अशुद्धि पुरुष में नहीं हैं यहा गुरुष की शुद्धि भाष्य में व्यक्त होगी। प्रत्ययानुपश्य—प्रत्य के समान आकारतापन्न इव होता हुआ

बुद्धि की वृत्ति का साची है यह अर्थ है। इस विशेषण से द्रष्टा में प्रमाण कहा है। शुद्धोऽ-पीत्यादि भाष्य के फलान्नर की (दूसरे फल की) भाष्यकार ज्याख्या करेंगे। दिशमात्र के शब्दार्थ को कहते हैं—हग् शिक ही है। प्रलय और मोच आदि में जीवों के दर्शन नामक चैतन्य फल का उपधान नहीं है (प्रतीति-या व्यवहार नहीं है) इस प्रयोजन से भाष्यकार ने शिक शब्द का प्रयोग किया है। एव शब्द का अर्थ कहते हैं—विशेषणों से अपरामुष्ट है (अहूता है) इन विशेषणों से विशेषित का अर्थ है ज्यावर्तन, द्रव्यान्तर से भिन्न है यह तास्य है। विशेषण वे विशेष गुण् हैं जो वैशेषिक शास्त्र में कहे हैं। उनसे हग्-शक्ति तीनों कालों में असम्बद्ध है, यह अर्थ है। इससे (सामान्य-गुण्) संयोग, संख्या, परिमाण आदि होने पर भी चित नहीं है। द्रष्टा यह लक्ष्य (वाचक) पद है बुद्धि से व्यावृत्त-भिन्न रूप से इसकी व्याख्या करते हैं—स पुरुष इति। संवेदिनी बुद्धि का प्रतिसंवेदी पुरुष है, संवेदन अर्थाकार वृत्ति का नाम है—उस वृत्ति का संवेदन प्रतिष्वनिवत् प्रतिविन्यरूप आरोपित क्रिया से कह्पत दर्शन कर्तृत्व द्रष्टृत्व है यह बात भी सूचित कर दी है। आत्मा की झान स्वरूपता तो—

### यथा दीपः प्रकाशात्मा खन्पो वा यदि वा महान्। ज्ञानात्मानं तथा विद्यादात्मानं सर्वेजन्तप्र॥

जैसे दीपक छोटा है या बड़ा वह प्रकाशरूप ही होता है. वैसे सब प्राणियों के अन्दर आत्मा को भी ज्ञानरूप जानें। इत्यादि सैकडों वाक्यों के अनुग्रह से और लाघव तक की सहायता से, श्रात्मत्वादि कप व्यतिरेकी श्रादि लिंगों से श्रानमेय ज्ञान के श्राश्यत्व की कल्पना में धर्मधर्मिभावापत्र दो वस्तु की कल्पना का गौरव होने से (आत्मा की ज्ञान-रूपता सिद्ध है ) । मैं जानता है इत्यादि प्रत्यय तो, मैं गोरा है ऐसे सैकड़ों भ्रमों के अन्त: पाती होने से (जैसा यह भ्रम है ऐसा ही भ्रम होने से) श्रथमाणता की शंका से युक्त होने के कारण यथोक अनुमान की अपेसा से दुर्लभ है। बुद्धि और पुरुष के विवेक का प्रति-पादन करने के लिये और उनके अभेद भ्रम का उपपादन करने के लिये, उनके वैहत्य और सारूव्य के प्रतिपादकतया-क्रम से दो विशेषणों की व्याख्या करते हैं-वह आत्मा न बुद्धि के सरूप है श्रीर न श्रत्यन्त विरूप है-पारमार्थिक सारूप्य का श्रभाव है-यह शुद्धोऽपि इत्यादि अंश का अर्थ है। श्रतिविम्बरूप अपारमार्थिक सारूप्य है। यह शेष अंश का अर्थ है। तथा परिगामित्वादिरूप बुद्धि के सारूप्य का श्रभाव ही शुद्धि है, श्रौर बुद्धि की वृत्ति के सारूप्य ही प्रत्ययानुपश्यत्व है, यह बात श्रा जाती है। सारूप्य के श्रभाव श्रीर सारूप्य का कम से प्रतिपादन करते हैं--- तावत इत्यादि से--प्रथम तो वह आत्मा बुद्धि के सुरूप--समान नहीं है, क्यों नहीं है ? इसका उत्तर है—बुद्धि परिखामिनी है, बुद्धि के परिएामिनी होने में हेतु है कि वह बुद्धि झात और अज्ञात विषय वाली है। जातेति इस वाक्य का विवरण करते हैं -- तस्पाश्चेति उस बुद्धि के विषय गवादि और घटादि ज्ञात और

साधनपादे

अज्ञात होते हैं. अतः वे बुद्धि की परिशामता को दर्शाते हैं—( व्याख्या ) गवादिरिति — गोंशब्द शब्दवाची भी, अतः गवादि व घटादिपदों से धर्मी के सामान्य रूप से-धर्म धर्मीक्ष्य सब ही बुद्धि विशेषों का प्रहरण है। वृत्ति से व्याप्य को ज्ञात कहते हैं और वृत्ति से श्रद्याप्य को श्रज्ञात कहते हैं। "दर्शयति" काश्रथे है श्रत्मान कराता है। भाव यह है-बद्धि परिशामिनी हो तब भी कभी शब्द आदि के आकारवाली होती है कभी नहीं होती—यह हो सकता है। (परन्तु) पुरुष के समान बुद्धि में अपरिणामिनी होने पर भी विषय का प्रतिविम्बन ही विषयाकार हो सकती है ? उस प्रतिविम्ब के कदाचित कभी कभी होने से बुद्धि की ज्ञाताज्ञात विषयता वन सकती है ? यह नहीं कह सकते, और क्योंकि स्वप्नावस्था में और ध्यानावस्था में विषय के समीप न होने से प्रतिविम्ब का पड़ना असम्भव है। शास्त्रों में बद्धि में विषय के प्रतिविम्ब को कहने वाले वचन तो उस विषय के समान आकार जो परिणाम होता है उस परिणाम-मात्र के कारण कहे गये हैं। अतः बुद्धि के अर्थ प्रहण की अनित्यता से बुद्धि के अर्थोकार परिणाम का अनुमान होता है। बुद्धि के परिणामित्व का दिखलाकर उस परिणामित्व के अभाव को पुरुष में दिखलाते हैं--सदाज्ञातेति-सदा ज्ञात है--बुद्धि को वृत्तिरूप जिससे उसका भाव सदा ज्ञात विषयत्व हैं, वह सदा-ज्ञातविषयत्व पुरुष के श्रपरिग्रामित्व को श्रानुमान कराती है। यदि पुरुष परिणामी ही हो तो जड़ता रूप परिणाम से कभी उस पुरुष का विषय बुद्धि की वृत्ति श्रज्ञात भी रहनी चाहिये, ऐसा मानने में वर्त्तमान भी घटादि की वृत्ति का श्रज्ञान सम्भव हो जायेगा। मैं घटादि को निश्रय जानता है या नहीं इत्यादि ( प्रत्यत्त घटादि-विषय में ) संशय भी हो सकता है, ऐसे ही योग्य की श्रनपलिध से घटादि के ज्ञान का अभाव निश्चय भी न हो सकेगा, क्योंकि अज्ञात वृत्ति की सत्ता का सम्भव है. यह भाव है।

शंका—इतने से भोक्ता का ज्ञान परिणाम न सही ? परन्तु सुखादि परिणामों का भोक्ता में श्रमाव इसमें कैसे अनुमान हा सकेगा ?

समाधान—शब्द आदि का निश्चयरूप परिणाम के बुद्धि में सिद्ध हो जाने से ही— उन शब्दादि के परिणाम के कार्य्य इच्छा, छति, युख, दुख, अष्टप्र, संस्कार आदि भी बुद्धि के धमें हैं यह बात सिद्ध हो जाती है क्योंकि कारण अपने कार्य को समान अधिकरण में ही उत्पन्न किया करता है (अत: बुद्धिरूप अधिकरण में जिन शब्दादि विषयों का निश्चय हुआ है—बह निश्चयात्मक ज्ञान अपने कार्य इच्छा छति सुखौदि को भी उसी अधिकरण बुद्धि में उत्पन्न करेगा, अत: वे भी बुद्धि के ही धमें या परिणाम है पुरुष के नहीं) इसी में लावव है।

राका—पुरुष भी सदा झात विषय नहीं है क्योंकि प्रलय आदि में अपने विषय बुद्धि की वृत्ति को नहीं जानता है ? यह आचेप करते हैं कस्माविति—

समाधान— नहीति—पुरुष विषयक बुद्धि की वृत्ति भी शब्द श्रादि के समान नहीं है, श्रथना वह वृत्ति श्रगृहीत श्रोर गृहीत कालभेद से होती है। ऐसा स्मृति भी कहती है—

''न विद्यतिविम्बाऽस्ति हरयाभावाहते किला। कविकामतिविम्बेन किलादर्शोऽवतिष्ठते॥''

चितिशक्ति-हश्य के अभाव के सिवाय कहीं भी अप्रतिविन्या नहीं होती है जैसे कि दर्पण दृश्य के श्रभाव के सिवाय कभी भी प्रतिविम्ब रहित नहीं होता है। तथा च-प्रलय श्रादि में वृत्ति नामक दृश्य के श्रभाव से ही, उस बुद्धि वृत्ति को नहीं देखता यह भाव है। उपसंहार करते हैं-सिद्धमिति-परिणामित्व की भांति बुद्धि और पुरुष के परार्थत्व और अपरार्थत्व को दिखलात हैं - कि चेति-चुद्धि संहत्यकारी होने से परार्थ्य है अपने से भिन्न के भागादि के साधनार्थ है, सहत्यकारी की अपेचा से व्यापार वाले शय्या-श्रासन और शरीर श्रादि की भांति । पुरुष स्वार्थ है--श्रपने भोग श्रादि का साधन है--उसमें उक्त हेत्रश्रों संहत्यकारी त्रादि का त्रभाव है। जो सहकारी सापेन न्यापार वाला नहीं होता वह परार्थ नहीं हुआ करता जैसे पुरुष । बुद्धि का ही व्यापार विषय प्रहिणादि इन्द्रियादि सापेत्त है, शय्या श्रांदि भी जो शयन श्रांदि के लिये हैं भूभि श्रांदि की श्रपैत्ता रखते हैं। पुरुष का सुखादि के प्रकाशन का ज्यापार ही नहीं होता, क्योंकि वह उसका स्वरूप से नित्य है, सुखादि की सत्ता में सखादि के प्रकाशनार्थ पुरुष सहकारी कारण की श्रपेत्ता नहीं रखता - यह भाव है। बुद्धि के परार्थ होने में श्रुति प्रमाण है-"न वारे सर्वस्य कामाय सर्व प्रियं भवति आत्मनस्त कामाय सर्व शियं भवतीत्यादि"-सब की कामना के लिये सब प्यारे नहीं होते, श्रपनी कामना के लिये सब प्यारं होतं हैं। यहां कोई खार्थ इसका यह अर्थ करते हैं कि साध्य पदार्थ नहीं होता है। यह नहीं हो सकता क्योंकि भृत्य चेतन को भी स्वामी चेतन के द्यर्थ देखा जाता है। परार्थत्व परमात्रार्थ है यदि यह कहो तो नहीं कह सकते। अचेतनत्वरूप अन्य वैधर्म्य को कहते हैं - तथा सर्वार्थेति - सुख दु:ख-मोहात्मक सर्वार्थ तीन गुणों को प्रहण करती हुई बुद्धि भी तदाकारतया त्रिगुणा-सस्व आदि गुणत्रयमयी अनुमान से ज्ञात होती है-त्रिगुण होने से पृथिवी आदि की भाति अचेतन है यह सिद्ध है। गुणों का उपद्रश पुरुष तो द्रष्टी बुद्धि के सान्निध्य से बुद्धि की वृत्ति के प्रतिविभ्य मात्र से गुणद्रष्टा होता है—गुणाकार परिणाम से गुणों का उपद्रष्टा नहीं होता, जैसे कि बुद्धि, श्रतः पुरुष त्रिगुण नहीं है इसी से चेतन है यह शेष है। उपसंहार करते हैं-अत इति-अत: वैधर्म्यत्रय से पुरुष बुद्धि-सरूप नहीं है। इतने से ही शुद्ध है इसकी व्याख्या हो गई।

शंका—सर्व अभिमान की निवृत्ति के लिये सामान्य से ही दग और दश्य के विवेक का प्रतिपादन करना चाहिय, तो वह क्या बुद्धि और पुरुष के वैषम्य का प्रतिपादन किया जाता है ?

समाधान—नहीं, बुद्धि ही पुरुष को साज्ञात् दृश्या है। क्योंकि अन्यों को बुद्धधारूढ़ होने से ही दृश्यता है। उसी में (बुद्धि ही में) साज्ञात् अभिमान होता है और उस बुद्धि के सम्बन्ध से दूसरे विषयों में अभिमान होता है। मृत शरार में—सुपुष्यवस्थ-प्राग्ण में वैतन्य का अभाव स्पष्ट देखने में आता है। एक इन्द्रिय का न्याधात हो जाने पर भी, चेतनता भी उपलिख होती है, अतः इन्द्रिय भी चेतन नहीं है यह बात स्पष्ट ही है। अतः बुद्धि के विवेक से ही सब अभिमान की निवृत्ति होती है—इस अभिप्राय से पुरुष में बुद्धि का वैधम्यं ही प्रायः प्रतिपादन करते हैं। एक बात यह भी है कि बुद्धि से न्यतिरिक्तों से तो पुरुष का

विवेक ( पृथक्त ) न्याय और वैरोषिक ने सिद्ध कर ही दिया है, बुद्धि से विवेक ही सांख्य और योग का श्रसाधारण कृत्य है। श्रत्यन्त वैरूप्य का निराकरण करने के लिये सन्देह उठाते हैं—श्रस्तु तर्हि—श्रच्छा तो विरूप ही सही। समाधान—ना श्रत्यन्त विरूप—क्योंकि पुरुष प्रत्ययानुपश्य है। इसी की न्याख्या करते हैं—क्योंकि वह बौद्ध प्रत्ययों ( बुद्धि में उत्पन्न हुए ज्ञानों को ) को बुद्धि के पीछे से देखता है ( बुद्धिकी वृत्ति को देखता है यह श्रर्थ है)।

शंका-बुद्धि का द्रष्टा होने पर भी श्रत्यन्त वैरूप्य क्यों नहीं है ?

समाधान—तमनुपरयवीति—क्योंकि उस बुद्धि के बृत्ति-प्रत्यय को देखता हुआ पुरूष बुद्धयात्मक न होता हुआ भी—परमार्थ से बुद्धि के श्रसमानरूप भी बुद्धि सरूप जैसा प्रतीत होता है—जपा पुष्प रूप रूपिक के समान बुद्धि का श्रमुकारी हो जाता है। श्रर्थ—प्रहृत्या रूप से बुद्धि स्थल में पुरुष की श्रर्थाकारता ही सिद्ध होती है। प्रतिविम्य रूप से श्रीर मिथ्या सारूप्य से पारमार्थिक श्रसारूथ्य का विरोध नहीं है। यथोक्त सारूप्य श्रीर वैरूप्य के विषय में पञ्चिशसाचार्य के वाक्य को प्रमाण में उपिश्यत करते हैं—तथा चोक्तमिति—

भोक्कूशक्ति बुद्धि के समान परिणामिनी नहीं है, तथा बुद्धिवत् स्वविषय में संक्रान्त उपरक्त भी होती है, क्योंकि विकार के हेतु के साथ संयोग ही उपराग है। श्रतः बुद्धि के विकार प्रतिविक्त्य से ही इसकी सिद्धि हो जाती है—पुरुष के विकार की कल्पना करना व्यर्थ है। इन दो विशेषणों ( बुद्ध व प्रत्ययानुपश्य ) से पुरुष का बुद्धि से वैरूप्य दर्शाया है। श्रव बुद्धि से पुरुष का सारूप्य दिखलाने के लिये पहिले बुद्धि की चिद्रूपता का उपपा-दन करते हैं—

परिणामिन्यर्थ इति —परिणामी श्रपना स्वार्थ विषय जो बुद्धि है उसमें प्रतिबिन्य रूप से संक्रान्तु की भांति उपरक्त जैसी होती हुई। चिति शक्ति—तद्वृत्ति —बुद्धि की विषया-कार वृत्ति की श्रनुयायी हैं —बुद्धि का चेतन जैसी बना देती हैं —जैसे कि सूर्य जल में पड़ कर जल को सूर्यवन कर देता है। इससे बुद्धि के रूप को दिखलाकर —पुरुष के बुद्धि सारूप्य को दशीते हैं —

स्याश्चेति — हि शब्द श्रवधारण वाचक है — उस भोक्तांकि की भी ज्ञान वृत्ति — ज्ञानरूपा वृत्ति बुद्धि वृत्ति से श्रविशिष्ट हो —श्रभित्र हो कही जाती है — इसमें हेतु है — प्राप्तेति-उपमह-उपराग है — उक्त रीति से प्राप्त चैतन्य उपराग के सदश बुद्धि को वृत्ति के श्रनुकरण करने वाली — प्रतिविक्वोद्पाहिणीं — तन्मात्रतया यह ज्ञान वृत्ति का विशेषण है तथा च परस्पर के प्रतिविक्व से दोनों का ही चेतनत्व सुखादिपरिणामकत्व रूप सारूप्य कहा जाता है।

इस सूत्र ने जीव श्रीर ईश्वर को साधारणता से ही चिन्मात्र कहा है। तथा च श्रुति श्रीर स्प्रति हैं—''चेतामात्रः प्रतिपुरुषं चेत्रहः''

> ज्ञानमेव परं ब्रह्म ज्ञानं बन्धाय चेष्यते । ज्ञानात्मकमिदं विश्वं नं ज्ञानादु विद्यते परम् ॥

चेतामात्र-प्रतिपुरुष-चेत्रहा।

क्कान ही परं अक्का है, क्वान ही बन्ध के लिये है, यह सब ज्ञानात्मक है, ज्ञान से परे कुछ नहीं हैं। जो वैशेषिक आदि आत्मा को ज्ञान का आश्रय मानते हैं वे श्रुति और स्मृति का विरोध होने से उपेल्याय हैं (मानने योग्य नहीं हैं)। कि च लाधव से प्रत्येक पुरुष एक-एक व्यक्ति ज्ञानमात्र नित्य है यह सिद्ध हो जाने पर उस ज्ञान का आश्रय माननेरूप गौरव की कल्पना नहीं करनी चाहिय। "जानािम" इस प्रतीति की संयोग सम्बन्ध से ही उपपत्ति हो जाती है। जैसे कि इन्धन तेजस्त्री है—यह श्रत्यय संयोग संबन्ध से प्रमा ज्ञान है, ऐसे ही बुद्धि में ज्ञान नामक द्रव्य के संयोग सम्बन्ध से ज्ञानवत्व श्रत्यय श्रमा ही है। लोगों के अहं (में) श्रत्यय में बुद्धि भी भासती है। अनािद मिध्या ज्ञान की वासना नामक दोष के प्रतिबन्धकता में कोई श्रमाण नहीं है, अतः श्रद्धं जानािम यह अविद्वानों का श्रत्यय श्रद्धं अंश में श्रम है और ज्ञानवत्व श्रंश में श्रम है यह वात हम दोनों को समान ही है। विद्वानों को तो जानािम यह श्रत्यय प्रसिद्ध ही है। परमेश्यर की सर्वज्ञता का व्यवहार लोकव्यवहार की दृष्टि से होता है, श्रधिक तो सांख्य के भाष्य श्रादि में कहा है इति दिका। २०।।

संगति—इस दृश्य का प्रयोजन पुरुष के लिये हैं यह ऋगले सूत्र में बतलाते हैं:— तदर्थ पव हृश्यस्यातमा ॥२१॥

शब्दार्थ—तद्-अर्थ:-एव = उस ( द्रष्टा पुरुष ) के लिये ही । टश्यस्य-आत्मा = टश्य का स्वरूप है ।

अन्वयार्थ-उस पुरुष के लिये ही (यह सारा ) दृश्य का ख्रारूप है।

व्याख्या अपर कहे हुए लच्चणानुसार दृश्य का जो खरूप है वह पुरुष के प्रयोजन के हेतु है, क्योंकि प्रकृति अपने किसी भी प्रयोजन की अपेचा न करके केवल पुरुष के भोग और अपवर्ग के लिये प्रवृत्त होती है। इसी को निम्न कारिका स्पष्ट करती है:—

इत्येष प्रकृतिकृतो मह्दादिविशेषभूतपर्यन्तः।

प्रतिपुरुषविमोत्तार्थे स्वार्थे इव परार्थे आरम्भः ॥५६॥

अर्थ—इस प्रकार यह प्रकृति से किया हुआ महत् से लेकर विशेषभूतों तक का आरम्भ प्रत्येक पुरुष के मोच के लिये खार्थ की नाई परार्थ है।

वत्सविद्वद्भिनिमित्तं त्तीरस्य यथा मद्वत्तिरइस्य ।

पुरुषविमोत्तनिमित्तं तथा भव्वत्तिः प्रधानस्य ॥ ५७ ॥

अर्थ-बछड़े की वृद्धि के निमित्त जिस अकार श्रवेतन दूध की प्रवृत्ति होती है उसी प्रकार पुरुष के मोत्त के लिये प्रधान की प्रवृत्ति होती है।

नानाविषेक्षायैक्षकारिएयज्ञुपकारिषः पुंसः । ग्रुपाबस्यग्रुपस्य सतस्तस्यार्थमपायैकं चरति ॥ ६० ॥ अर्थ — नाना प्रकार के उपायों से यह उपकारिएी गुएवती (सत्त्व, रजस् तमस् गुए वाली) प्रकृति उन श्रमुपकारी गुएरिहत (गुएतित) पृरुष के श्रथ निस्वार्थ काम करती है (जिस प्रकार परोपकारी सज्जन सब का भला करता है और अपना कोई प्रसुपकार नहीं चाहता)।

टिप्पणी — व्यासभाष्य का भाषानुवाद ॥सूत्र २१॥ दृष्टिक्ष्य पुरुष के कर्म और फल के भोगार्थ दृश्य है। उसकी प्रयोजन सिद्धि के लिये ही दृश्य का खात्मा होता है खर्थात् स्वरूप होता है, यह खर्थ है। जड़ होने के कारण दृश्य का स्वरूप ( पर ) चेतन रूप से ही लब्ध होता है। इसलिये जिन पुरुषों का भोग खौर खपवर्ग प्रयोजन सिद्ध हो गया है उनसे नहीं देखी जाती। खब प्रश्न होता है क्या स्वरूप के हान से इस दृश्य का नाश हो जाता है ?

उत्तर-नाश नहीं होता ॥ २१ ॥

# भोजवृत्ति भाषार्थ ॥ सूत्र २१ ॥

पूर्वोक्त लक्षण श्रनुसार जो इश्य का स्वरूप है वह उस पुरुष के भोक्ट्रल प्रयोजन सम्पादनार्थ है, क्योंकि प्रकृति श्रपने किसी भी प्रयोजन की श्रपेक्षा से प्रकृत नहीं होती, किन्तु पुरुष के भोक्तृत सम्पादन के लिये प्रकृत होती है।। २१।।

विज्ञान भिंक्षु के वार्त्तिक का भाषानुवाद ॥ सूत्र २१ ॥ बुद्धि से त्रतिरिक्त द्रष्टा के विषय में सूत्रकार प्रमाण कहते हैं—

#### तदर्थ एव दश्यस्यात्मा ॥

उस पुरुष के अर्थ है, प्रयोजन हैं भोग और अपवर्ग, भोग और अपवर्ग ही हैं प्रयोजन जिसके वह पुरुष है। यह मध्यम पद लोपी समास है—भोग और अपवर्ग-प्रयोजन वाला ही दृश्य का खरूप हैं—कार्य और कारण रूप तीनों गु.ए स्वार्थ नहीं हैं। इसमें अनुमारका यह प्रयोग है—

गुरा परार्थ हैं — सहत्यकारी होने से, शन्यादि की भाँति। इस अनुमान से — बुद्धि से अतिरिक्त पुरुष नामक पर की सिद्धि होती है। इस अनुमान की व्याख्या पूर्व सूत्र में कर चुके हैं। तदर्थ ही टरय है इतना कहने से ही निर्वाह हो जाता। धातु का चर्थ जो दर्शन है इसमें अव्वय का अम न हो इसके लिये आत्म पद का प्रयोग किया है। तदर्थल में युक्ति

कहते हए सत्र की व्याख्या करते हैं—

हशिरूपस्येति—क्योंकि हशिरूप पुरुष का जो कर्म के सहश कर्म-दर्शन, उस दर्शन की विषयता को प्राप्त दुई वस्तु हरय होती है और दर्शन सब वस्तुओं का प्रयोजन है यह बात सर्वसम्मत है उसी के लिये गुर्णों का स्वरूप है। जो बस्तु पर प्रयोजन के लिये हुआ करती है, वह पर प्रयोजन के बिना एक ल्एा भी नहीं ठहर सकती, नित्य या अतिस्य प्रयोजन के बिना एक ल्एा भी नहीं ठहर सकती, नित्य या अतिस्य प्रयोजन के बिना किसी भी पदार्थ वस्तु की स्थिति न दीखने से वह पुरुषार्थ की सिद्धि का कारण है यह बात सिद्ध होती है। इस सूत्र से यह सिद्ध है कि हरय की सन्ता पर-पैतन्य के बार्शन है।। २०॥

संगति—क्या एक पुरुष के प्रयोजन को साधकर यह दृश्य नष्ट हो जाता है ? नहीं, क्योंकि—

# कुतार्थे प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्यसाधारणत्वात् ॥ २२ ॥

शब्दार्थ — कृतार्थ-प्रति-नष्ट-श्रिप = जिसका प्रयोजन सिद्ध होगया है उसके लिये नष्ट हुआ भी । श्रनष्टम = (वह दश्य ) नष्ट नहीं होता । तद्-श्रन्य-साधारणत्वात् = क्योंकि वह (दश्य ) दूसरों की सांभे की वस्तु है।

अन्वयार्थ-जिसका प्रयोजन सिद्ध हो गया है उसके लिये यह दृश्य नष्ट हुआ भी

नष्ट नहीं होता है क्योंकि यह दूसरे पुरुषों के साथ सांभे की वस्तु है।

ब्याख्या—इस सारे टर्य की रचना समस्त पुरुषों के भोग-श्रपवर्ग के लिये है, न कि किसी विशेष के लिये। इसीलिये जिसका यह प्रयोजन सिद्ध होगया है उसके लिये यद्यपि इस टर्य का कार्य समाप्त श्रीर नाश के तुल्य हो जाता है, तथापि इसका सर्वथा नाश नहीं हो जाता। क्योंकि एक पुरुष के मुक्त हो जाने से सब मुक्त नहीं हो जाते। यह दूसरों के इसी प्रयोजन को साधने में लगा रहता है।

पुरूप शब्द के अर्थ यहां चित्त-प्रतिविभियत-चिति शक्ति (चेतन तत्त्व) अर्थात् जीवात्मा के हैं। चित्त को बनाने वाले गुर्ह्यां का जीवात्मा के प्रयोजन भोग और अपवर्ग को सम्पादन करने के पश्चात् अपने कारण में लीन हो जाना ही जीवात्मा की मुक्ति (कैवल्य) कही जाती है। चित्त, पुरूष का दृश्य रूप है। वही वृत्ति रूप से अन्य सब हृश्यों को पुरूप को बोध कराने का साधन है। एक चित्त के नष्ट होने से उससे दृश्यमान सारा जगत् भी उसके शित नष्ट होने के तुल्य है। किन्तु अनन्त जांगें के चित्त जिन्होंने (जीवों के) उनके शित भोग और अपवर्ग का प्रयोजन सिद्ध नहीं किया है अपने विषय सारे दृश्यमान जगत सिहत वर्तमान रहते हैं।

टिप्पाणी:—ज्यासभाष्य का भाषा अनुवाद ॥ सूत्र २२ ॥ कृतार्थ हुए एक पुरुष के प्रति यह दृश्य नष्ट अर्थात् नाश को प्राप्त हुआ भी अन्य पुरुषों के साफे की वस्तु होने से नाश को प्राप्त नहीं होता । कुशल पुरुष के प्रति नाश को प्राप्त हुआ भी यह दृश्य अन्य अकुशल पुरुषों के प्रति कृत प्रयोजन नहीं हुआ है । इसलिये उन पुरुषों की विषयता को प्राप्त हुआ यह दृश्य चेतनरूप आत्मा के द्वारा निज रूप से लब्ध सत्ता वाला ही होता है। अभाव को प्राप्त नहीं होता है। इस कारण (दृष्टा) पुरुष और (दर्शनशक्ति) प्रकृति के नित्य विद्यमान होने से इन दोनों का संयोग अनादि कहा गया है। ऐसा ही पंचाशिखाचार्य ने कहा है—

#### धर्मिणामनादिसंयोगाद्धर्ममात्राणामप्यनादि-संयोगः ।

क्यांत् (धर्मी) गुर्णों के संयोग के व्यनादि होने से धर्मभूत महत्तत्वादि का संयोग भी क्यनादि है।

भोज बृत्ति भाषार्थं सूत्र २२—यद्यपि विवेकख्याति पर्यन्त भोग सम्पादन करना भर्म होने से भी यह दरय कृतार्थं पुरुष के प्रति नष्ट होजाता है चर्थान् व्यापार त्याग देता है। तथापि सब पुरुषों के साधारण व्यर्थान् सांभे की वस्तु होने से व्यन्य के प्रति व्यनष्ट व्यापार रूप से रहता है श्रतः सम्पूर्ण भोक्ताश्चों के साधारण होने से प्रकृति की कृतप्रयोजनता नहीं होती न कभी उस का नाश होता है। एक के मुक्त होने से सब मुक्त नहीं होजाते, ऐसा शास्त्र का भी सिद्धान्त है।

संगति:—हरय का खरूप दिखला कर श्रव हेय का हेतु जो तरय और द्रष्टा संयोग हैं उसका वर्णन करते हैं।

## स्त-स्वामि-शक्त्योः स्वरूपोपलब्धिहेतः संयोगः ॥२३॥

शब्दार्थ: - स्व-स्वामि-शक्त्यो: = स्व शक्ति और स्वामी शक्ति संज्ञक ( वृद्धि पुरुष के ) स्वरूप—उपलब्धि - हेतु: = स्वरूप की उपलब्धि का जो कारण है। संयोग—वह ( दृश्य दृष्ट का स्व स्वामि-भाव ) संयोग है। श्रर्थात् स्व-शक्ति और स्वामि-शक्ति के स्वरूप की उपलब्धि ( दृश्य दृष्ट के स्व-स्वामि-भाव ) संयोग के वियोग का कारण है।

अन्वयार्थ — स्व शक्ति और स्वामी शक्ति संज्ञक स्वरूप की उपलब्धि का जो कारण है वह ( दृश्य दृष्ट्र का स्व स्वामी भाव ) संयोग है। अर्थात् स्व शक्ति के स्वरूप की उपलब्धि ( दृश्य दृश्ट्र के स्व स्वामि भाव ) संयोग के वियोग का कारण है।

व्याख्या— चित्त और यह सारा जड़ हश्य ख (सिलकियत) है। चेतन पुरुष इसका खामी है। शक्ति शब्द का अर्थ खभाव वा खरूप है, हश्य ब्रेय है और द्रष्टा ब्राता है। हश्य और द्रष्टा होनों नित्य और द्रष्टा को के किया के हैं, उनका खरूप से किया कोई संयोग नहीं हो सकता। जो हश्य में भोग्यत्व और द्रष्टा में भोन्त्व है वह अनादि काल से है। इस हश्य के भोग्यत्व और द्रष्टा के भोन्त्व भाव को ही संयोग नाम दिया गया है। यह संयोग अनादि काल से चला आ रहा है। इसी के हटाने के हेतु खशक्ति और खामिशक्ति के खरूप की उपलब्धि हश्य द्रष्ट्र के खानाति है। अर्थात् स्वशक्ति और खामिशक्ति के खरूप की उपलब्धि हश्य द्रष्ट्र के खामिभाव संयोग के वियोग का कारण है। यह हश्य के खरूप की उपलब्धि अर्थात् हश्य खरूप सक्तप की उपलब्धि अर्थात् हश्य खरूप खरूप का विवेकपूर्ण सान्नात् करना भोग है और द्रष्टा के खरूप की उपलब्धि अर्थात् पुरुष-दर्शन या खरूप-स्थिति अपवर्ग हैं।

गीता में द्रष्टा को त्तेत्रज्ञ और दृश्य को त्तेत्र तथा सांख्य कारिका में दृश्य रूप जब प्रकृति को खन्धे और दृष्टा रूप निष्क्रिय पुरुष को लंगड़े की उपमा देकर इनके परस्पर के संयोग को दिखलाया है।

यथाः---

# ''यावन्संजायते किंचित्सत्त्वं स्थावर-जङ्गमम् । क्षेत्र-क्षेत्रद्व-संयोगात्तद्विद्धिः भरतर्षेभः ॥ गीता १६ । २६ ॥

अर्थ:— हे अर्जुन यावन्मात्र जो कुछ भी खावर जङ्गम .वस्तु ब्रत्मन्न होती है वसी सम्पूर्ण को तु चेत्र ( प्रकृति ) और चेत्रज्ञ ( पुरुष ) के संयोग से ही बत्पन्न हुई जान अर्थात प्रकृति और पुरुष के परस्पर के सम्बन्ध से ही सम्पूर्ण जगत की खिति है।

# ंपुरुषस्य दर्शनार्थं कैवन्यार्थं तथा प्रधानस्य । पङ्ग्वन्धवदुभयोरपि संयोगस्तत्कृतः सर्गः॥२१॥<sup>( सांस्थकारिका</sup> )

अर्थ—पुरुष का दर्शन के लिये और प्रधान का मोत्त के लिये दोनों का ही लैंगड़े और अन्ये की तरह संयोग हैं। उससे की हुई (बनी हुई ) स्रष्टि है।

यह द्रष्टा-टरय का संयोग जैसे अनादि है वैसे अनन्त नहीं है। पुरुष दर्शन-पर्धन्त रहता है। पुरुष-दर्शन से इसका अभाव हो जाता है। इसलिये पुरुष-दर्शन वियोग का कारण है। दर्शन, अदर्शन (स्वरूप-स्थित का प्राप्त न होना अर्थात् अविवेक और आसक्ति के साथ चित्तवृत्तियों का देखना) का विरोधी है। अतः जैसे दर्शन वियोग का निमित्त कारण है वैसे ही अदर्शन संयोग का निमित्त कारण है। अदर्शन का अभाव ही संयोगरूपी बन्धन का अभाव है, वर्श अपवर्ग अर्थात् मोच्च है। दर्शन के होने पर बन्धन के कारण अदर्शन का नाश हो जाता है।

टिप्पणी — व्यासभाष्य का भाषानुवाद सूत्र २३। संयोग के स्वरूप को प्रकाशित करने की इन्छासे इस सूत्र की प्रवृत्ति होती है। पुरुष जो स्वामी है वह अपने दृश्य के साथ दृशनार्थ संयुक्त है। इस संयोग द्वारा दृश्य के स्वरूप की जो उपलिध्य है वह भोग और जो दृश्य के स्वरूप की जो उपलिध्य है वह भोग और जो दृश्य के स्वरूप की उपलिध्य है वह अपवर्ग है। दर्शन कार्य्य (विवेकख्याति) पर्य्यन्त संयोग है। इसलिए दर्शन को वियोग का कारण कहा है। दर्शन अदर्शन का विरोधी है। इसलिय अदर्शन संयोग का निमित्त कारण कहा गया है। अर्थात् जैसे दर्शन (विवेकख्याति) वियोग का कारण है वैसे ही अदर्शन (अविवेक) संयोग का कारण है। यहां दर्शन मोच का कारण नहीं है। (किन्तु) अदर्शन के अभाव से ही जो बन्ध का अभाव होता है वह मोच है। दर्शन के होने पर बन्ध के कारण अपदर्शन का नाश हो जाता है। इस लिये दर्शन अर्थात् (विवेकख्याति) ज्ञान को कैवल्य का कारण कहा गया है।

(उपरोक्त कथन का अभिशय यह है कि दर्शन अर्थात ज्ञान = विवेकख्याति अदर्शन अर्थात् ज्ञान = अविवेक का विराधी होने से दर्शन अर्थात का ही नाश करता है बन्ध का नहीं इसलिए दर्शन साचात् मोच का कारण नहीं है, किन्तु अदर्शन निवृत्ति पूर्वक बन्ध निवृत्ति द्वारा परम्परा से मोच का कारण है। अर्थात् अर्यर्शन के अभाव से जो बन्ध का अभाव होता है यहाँ उसी को मोच कहा है और दर्शन के होने से ही बन्ध के कारण अर्द्शन का अभाव होता है, इस लिये इस अभिशय से ही दर्शन कैबल्य का कारण कहा जाता है। कैवल्य साचात् ज्ञान जन्य नहीं है।

श्रव यहाँ पर प्रसंग से यह विचार किया जाता है कि जिस श्रवकान श्रविद्या, श्रद्धान कु। दर्शन विवेकख्याति = झान से श्रभाव होता है वह श्रदर्शन किस स्वरूप वाला है श्रशीत् श्रदर्शन किस का नाम है।

१—क्या गुणों में जो कार्यों के श्रारम्भ का सामध्ये है उसका नाम श्रदर्शन है १
२—वा दृशिरूप स्वामी के भोग श्रपवर्ग रूप श्रये जिस चित्त ने सम्यादन कर दिया

है ऐसे चित्त का अनुत्पाद (फिर उदय न होना) अर्थात् आत्म दर्शन का अभाव अदर्शन है ?

३—वा गुर्णों की अर्थवत्ता (चित्त में भोग अपवर्ग रूप अर्थ की सूक्ष्म अवस्था से विद्यमानता) अवर्शन है ?

४—श्रथवा चित्त की उत्पत्ति का बीजभृत श्रौर प्रलय काल में चित्त के सिहत ही प्रकृति में लीन जो विपर्यय झान वासना है वह अदर्शन है ? (यही पह सिद्धान्त होगा)

५—अथवा प्रधान सम्बन्धी स्थिति-संस्कार के चय होने पर गति-संस्कार की श्रीम-व्यक्ति श्रदर्शन है ? श्रर्थात् प्रधान में दो प्रकार का संस्कार रहता है। एक स्थिति संस्कार जो प्रलय-कालीन साम्य श्रवस्था का कारण है और एक गति संस्कार जो महत्तत्त्वादि विकारों का श्रारम्भ है। ऐसा ही पंचशिखाचार्च्य ने कहा है।

''प्रधानं स्थिरयेव वर्तमानं विकाराकराणाद्मधानं स्यात्। तथा गत्येव वर्तमानं विकारानित्यत्वाद्मधानं स्यात्। उभयथा चास्य प्रष्टत्तः प्रधानव्यवद्यारं लभते नान्यथा, कार्यान्तरेष्विष कन्यितेष्वेष समानश्रर्वः"।

अर्थात् "प्रधान यदि स्थिति ( गुणों की साम्य अवस्था = कारण अव्यक्तरूप ) से वर्ते तो विकार के न करने से अप्रधान है और यदि गति ( गुणों की विषम अवस्था = कार्य्य = व्यक्तरूप ) से ही वर्ते तो विकार के नित्य होने से अप्रधान है। दोनों तरह इस की प्रवृत्ति प्रधान नाम पाती है, अन्यथा नहीं, जो और ( आदि ) कारण ( माया अविद्या, परमाणु ) करूपना किये गए हैं उनके विषय में भी यही समान विचार है" एवं गति संस्कार के होने से जो महदादिकार्य्य का आरम्भ है क्या उसका नाम अदर्शन है ?

६—और कोई यह कहते हैं कि "प्रधानस्यास्मख्यापनार्था प्रवृत्तिः" श्रय्यांत् प्रधान की प्रवृत्ति अपने खरूप ख्यापन (बोधन) के श्र्य्य हैं ? इस श्रुति से दर्शन शक्ति ही श्रद्यश्ची पद का वाच्य है। श्र्यांत् यद्यपि पुरुष सारे पदार्थी के ज्ञान में समर्थ है। तथापि प्रधान की प्रवृत्ति से पूर्व पुरुष उनको देख नहीं सकता, सारे काय्य करने में समर्थ हस्य भी उस समय उसे दिखलाई नहीं देता श्र्यांत् श्रनुभव का विषय नहीं होता है। श्रातः प्रधान की प्रवृत्ति से जो पुरुष का दर्शन सामध्ये हैं श्रयोत् प्रधान में जो श्रनुभव कराने की शक्ति है क्या उसका नाम श्रदर्शन है ?

(७) कोई यह कहते हैं कि प्रकृति तथा पुरुष इन दोनों में जो परस्पर दर्शन शिक्त है बहु अवर्शन है। यदापि दश्य जब है और पुरुष असंग निर्धर्मक है इसिलये दोनों का ही धर्म दर्शन नहीं हो सकता तथापि चेतन के प्रतिविम्य से दश्य को चेतन तुल्य होने से उस चेतन के प्रतिविम्य को श्रोत्त नहीं होने से उस चेतन के प्रतिविम्य को श्रोत्ता से दश्य का धर्म दर्शन और बुद्धिरूप दश्य की श्रोत्ता से दश्य का धर्म दर्शन और बुद्धिरूप दश्य की श्रोत्ता से पुरुष का धर्म दर्शन अपित के होने से दोनों का ही जो दर्शन धर्म है वह अदर्शन है।

(८) और कोई यह कहते हैं कि शब्दादि विषयों का जो ज्ञान है वही अदर्शन है।

इस प्रकार अदरोन (अविद्या) के स्रुक्त निरूपण में आठ प्रकार के सांख्यशास्त्र ने विकल्प किए हैं परन्तु यह सब विकल्प सब पुरुषों के सङ्ग अकृति संयोग कारण होने से साधारण हैं। अर्थात् यह सब पूर्वोक्त अदरोन (अविद्या) का लक्षण उसी में रह सकता है जो कि प्रकृति पुरुष के संयोग द्वारा सारे प्रपञ्च का हेतु है। और जो अविद्या प्रत्येक पुरुष के संग बुद्धि संयोग द्वारा सुख दुःख भोग के वैचित्र्य (विचित्रता) में हेतु है (संख्या ४)। इस ना यह लक्षण नहीं अतः यह लक्षण असाधारण है। (अथात् संयोग दो प्रकार को है एक सारे संसार का कारण और एक प्रत्येक पुरुष के सुख दुःख बन्ध मोच का कारण । यहां प्रथम साधारण संयोग का हेतु जो अदर्शन है उसी के यह सब पूर्वोक्त लक्षण हैं। द्वितीय असाधारण संयोग का कारण जो अविद्या है उसको के नहीं) प्रत्येक पुरुष के संग असाधारण खुद्धि संयोग का कारण जो अविद्या है उसको अगले सूत्र में बतलात हैं।

भोजबृत्ति भाषाथे सूत्र २३—कार्त्य (खरूपज्ञान) के द्वारा इस संयोग का लक्षण करतं हैं। खशक्ति दृश्य का खभाव (खरूप) है खामि शक्ति दृश का खरूप (खभाव, है। इन दोनों (ब्रेयज्ञावरूप जानने योग्य और जानने वाला रूप) से वर्तमान को जो खरूप उपलिध्य है उसका जो कारण है वह संयोग कहलाता है। वह भोग्य भोकू भाव खरूप से भिन्न और कुछ नहीं है। इन दोनों नित्य व्यापकों के खरूप से भिन्न संयोग और कोई वस्तु नहीं है। जो कि भोग्य (दृश्य) में भोगल और भोकू (दृष्टा) में भोकूल है वह अनादि काल से है और वहीं संयोग है।

इस संयोग का कारण बतलाते हैं।

व्यासभाष्य पर विज्ञानभिक्ष के वार्त्तिक का भाषानुवाद सूत्र २३

द्रष्टा श्रीर दृश्य का खरूप कह दिया श्रव उनके संयोग के प्रदृशक सूत्र को उठांत हैं —संयोगस्वरूपेति —द्रृश श्रीर दृश्य का सामान्य संयोग हेय (संसार) का हेतु नहीं है, क्योंकि सामान्य संयोग तो प्रलय श्रीर मोस दोनों दशा में समान ही हैं, श्रवः संयोगगत विशेष का श्रवधारण करने के लिए यह सुत्र प्रवृत्त होता है —

स्वस्वामिशक्त्योः स्वरूपोपलिध्यहेतुः संयोगः — भोग्यता के योग्य होने से स्व शक्ति हर्य है और भोक्त योग्य होने से स्वामिशक्ति द्रष्टा है; इन दोनों के स्वरूप की उपलिध्य का हेतु जो संयोगविशेष है वह हो द्रष्ट हर्य का संयोग, यहां हेय का हेतु कहा है। विभु के साथ द्रष्टा और हर्य का सामान्य संयोग सदा ही रहता है अतः वह हेय का हेतु नहीं है, यह भाव है। वह संयोगविशेष — बुद्धिहारक-हर्य बुद्धि सत्त्व उपाधि रूप है, जिसको कि सर्वधमो-इस भाष्य ने कहा है, अतः हर्य वाली बुद्धि के साथ संयोग ही यहां संयोगविशेष है। आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुमेनीषिणः। इन्द्रियों और मन से युक्त आत्मा को विचार-शील भोका कहते हैं। इस प्रकार की श्रुति आदि से लिक्क देह और आत्मा के संयोग से ही विषय का दर्शन जान पड़ता है, इस से भोका और भोग्य की योग्यता ही द्रष्टा और

साधेनपांचं

दृश्य का अनादिसम्बन्ध संयोग है। ऐसा मानने पर प्रकृष में परिणामिता आजावेगी। ऐसा जो किसी का कथन है, वह (कथन) सूत्र के स्वरस (श्रिभिश्राय) से ही त्याज्य है। क्योंकि ऐसा होने पर स्वस्वासिभाव संयोग इसप्रकार का सूत्र होना ही उचित है। सामान्य संयोग एक व्यक्ति अनादि होने पर तो आगामी दो सूत्रों से उत्पत्ति और विनाशवचन संगत न हो सकेंगे १ चेतन और अचेतन के अतिरिक्त प्रतिनियत योग्य-ज्ञान के अवच्छेदक का निरूपण नहीं किया है। वे दानों (चेतन श्राचेतन) मोत्तकाल में सामान्य हाने से हेय के हेत नहीं है। यदि स्वभुक्त वृत्तियों की वासनावाली प्रवाहरूप से वासनात्र्यों की जो अनादिता है. वहीं संयोग हैं—ऐसा कहैं; तो भी इस प्रकार के संयोग को जो वक्ष्यमाण भाष्य में श्रविद्या की वासना से जन्य कहा है, वह न घट सकेगा ? ऐसे संयोग त्याग का अनौचित्य भी न बनेगा और जो यह कहा है कि संयोग से पुरुष परिस्मामी हो जायेगा, वह कथन परिस्माम लक्तरा के अज्ञान से किया गया है, क्योंकि संयोग और विभाग मात्र से आकाश आदि में परिगाम का व्यवहार नहीं होता, श्रतः सामान्य गुरा के श्रतिरिक्त धर्म की उत्पत्ति ही परिसाम है-यह बात कही है। अन्यथा प्रतिसर्ग में प्रकृति और पुरुष का संयोग और विभाग जो श्रुति श्रीर स्पृतियों में कहे हैं उनसे विरोध होगा, प्रतिसर्ग में योग्यता के उत्पाद श्रीर विनाश भी न घटेंगे, क्योंकि इससे पुरुष में परिगामित्व दोष होगा, श्रुति श्रुतिपादित संयोग श्रीर विभाग का ही उत्पादादि कम उचित है। सूत्रार्थ का विवरए करते हैं - पुरुष इत्यादि से लेकर सोपवर्ग इस तक ( पुरुष स्वामी अपने दृश्य के साथ दर्शन के लिए संयुक्त होता है. उस संयक्त दृश्य की उपलब्धि भोग है और दृष्टा के खरूप की उपलब्धि अपवर्ग है ), सूत्र में स्त्रहरूप पद का प्रयोग. विवेकख्यातिपर्यन्त दर्शन सामान्य की संयोगजन्यता के प्रतिपादन के लिए है, अब "विवेकख्यातिरविष्टवा हानोपायः" 'तस्यहेत्रविद्या', इन आगमी दोनों सत्रों का अर्थ इसी सूत्र ने उत्पन्न कर दिया है, अतः इस क्रम से प्रतिपादन करते हैं—दर्शना-कार्येत्यादी-से कृतकृत्य का प्रयोजन नहीं रहता, श्रतः उसकी श्रविश्वित श्रसम्भव है-श्रत: दर्शन कार्य का श्रवसान श्रन्त होने तक ही संयोग है। श्रत: दर्शन-द्रष्टा के स्वरूप की उपलब्धिवियोग का कारण अर्थात इस सूत्र से कहने के लिए उपपादित है। तथा दर्शन अदर्शन का प्रतिद्वन्दी है - विरक्षी है अतः अद्दोन संयोग का हेत है, यह भी अर्थात कह दिया —सिद्ध कर दिया। दर्शन श्रीर श्रदरीन के विरोधी से विरुद्ध ही वियोग श्रीर संयोग के होनों कार्य भोग श्रीर श्रपवर्ग उचित ही हैं।

द्यंका—श्रद्शेन संयोग का कारण है, तो श्रद्शेन के श्रभाव से ही संयोग की निवृत्ति रूप मोत्त हो जायेगा, तब दर्शन को मोत्त का हेतु किस प्रकार कहा है ?

समाधान—यहां दर्शन मोल का कारण है—हमारे शास्त्र में दर्शन-तत्त्वज्ञान मोल का कारण नहीं है क्योंकि इसमें गौरव है, निरोध खादि का व्यवधान होने से मोल के अव्यविद्वित पूर्व काल में नियम से ज्ञान की विद्यमानता ख्रसम्भव है, किन्तु वक्ष्यमाण रूप खदर्शन के अभाव से ही द्रष्टा और टश्य के संबोग का ख्रभाव होता है और वहां मोल है। इससे अनिमित्ततया मोल खाभाविक रूप से नित्य है। यह बात सिद्ध हो जाती है। दोका — 'विवेकख्यातिरविद्रवा हानोपाय — इस श्रिप्टम सूत्र से विरोध है — दर्शन वियोग का कारण है, इस श्रपने कथन से भी विरोध है ?

समाधान—दर्शनस्य भाव इति (दर्शन के होने पर बन्ध के कारण श्रद्शन का नाश होता है, श्रत : दर्शन ज्ञान कैवल्य का कारण कहा है), तथा च तत्त्वज्ञान मोच में प्रयोजक मात्र है, उत्तर सूत्र से श्रसाधारण संयोग के हेतु श्रद्शन का निश्चय करने के लिए उक्त श्रद्शन में विकल्प करके पृद्धते हैं—कि चेदिमिति—संयोग का कारण जो श्रद्शन कहा है वह क्या है ? नाम पद वाक्य को शोआर्थक है, यदापि संयोग दर्शन का कारण है, ऐसा सूत्र होने से—दर्शन का श्रतुत्पाद ही संयोग का हेतु है ? यह बात उपिश्चत होती है, श्रन्य संयोग का हेतु नहीं है ? तो भी उस दर्शन के श्रतुत्पाद के साथ समनियत होने से श्रन्यों को भी संशय कोटि में सममता चाहिए।

१ उनमें से प्रथम विकल्प है —क्या सत्त्वादि गुणों का श्राप्तकार -- कार्य श्रारम्भ का सामध्यं -- अदर्शन है ? झानरूप श्राप्त से अदर्थ कार्य विशेष की जनन शक्ति जिसका कि अर्थ उससे भी संसार का हेतु संयोगविशेष उत्पन्न होता है। द्वितीय विकल्प को छोड़ कर सब विकल्पों में बन्ध के कारण सत्त्वादि गुणों का योग होने से श्रदर्शन शब्द गौण है,

२ दितीय विकल्प को कहते हैं--श्राहोस्विदिति-( दिशिरूप खामी के दर्शित विषय प्रधान चित्त का अनुत्पाद अदर्शन है अदर्शन-इसमें दर्शन शब्द का कारण साधनत्व ( इश्यते अनेन ) प्रतिपादन करने के लिए-"दशिरूपस्य खामिनः दर्शितविषयस्य" यह चित्त का विशेषण है. 'हशिकपाय --स्वामिन दर्शिता विषयो येन-तस्य-चित्तस्य-दृशिकपस्वामि-के लिये दर्शित विषय चित्त का (अनुत्याद) (तात्पर्य) दशिरूप स्वामी के लिए दर्शित है विषय जिस चित्त से उस चित्त का अनुत्वाद अदरोन है ? इस कहे हुए का ( भाष्यकार ) विवरण करते हैं-स्वस्मिश्रित-अपने चित्त में पुरुषार्थरूप से जा दृश्य है शब्दादि वृत्ति रूप है। इसमें सत्त्व पुरुष की श्रन्यता-वृत्ति के होजाने पर-जो दर्शन का श्रभाव चित्त वृत्ति का श्रभाव है ( क्या वह श्रद्शेन है ) मोत्तकालीन दर्शन के श्रभाव की व्यावृत्ति के लिए-सित तक के शब्दों का प्रयोग है। संयोग का ऋहेत होने से इस प्रकार का ऋदर्शन तो विचारणीय नहीं है, चित्त में पुरुषार्थ की सत्ता होने पर ही अदर्शन संयोग का हेतु होता है। यह भाव है। ३ व्यर्थ होने से द्वितीय विकल्प के विशेष्य भाग के परित्याग मात्र से तृतीय विकल्प को कहते हैं--किमर्थवत्तेति-सरकार्य की सिद्धि से भावि भोग और अपवर्ग नामक जो ष्ठान्य प्रदेश्य हैं उनका श्रपने कारण गुणों में श्रवत्थान श्रादर्शन है। ४ चतुर्थ विकल्प को कहते हैं-अत्राविद्येति-पांच पर्व वाली अविद्या प्रलय काल में अपने चित्त के साथ गुणों में लीन हुई वासनारूप से (र र्ती है) उनके आश्रय चित्त की उत्पत्ति का बीज ( अद्दोन है) तथा च--श्रविद्या की वासना ही श्रदर्शन है। यह ही पन्न सिद्धान्त होगा।

५ पंचम विकल्प को कहते हैं—िश्यित इति—प्रधाननिष्ठ असाम्य परिगास के हेतु श्यितिसंस्कार के चय हो जाने पर, गतिसंस्कार जो कि महदादि रूप विसदश परिगास का हेतु है उसकी अभिव्यक्ति अवशोन है। उस गतिसंस्कार की अभिव्यक्ति से ही प्रकृति में होम के द्वारा पुरुष और प्रकृति संयोग उला होता है जन दोनों संस्कारों के सद्भाव में मतान्तर का प्रमाण देते हैं—यनेदमुक्तम्-स्थिले और गत्थे यह तादध्ये में चतुर्थी विभक्ति है एव कार का दोनों के पीछे अध्याहार करना चाहिए शिल्लें — ऐसा पाठ हो तो विशोषण में उतीया विभक्ति समक्तनी चाहिए। तथा च प्रधान यदि श्यितिमात्र से ही वर्ते तो विकार का जनक न होने से प्रधान ही न रहेगा क्योंकि मृलकारण्य ही प्रधानत्व है, और यदि गति मात्र से ही वर्ते तथ महद् आदि भी प्रकृति के समान नित्य हो जायेंगे, तब कौन किस का मृल है—यह व्यवहार के योग्य है। कार्य होने से महदादि में प्रधान व्यवहार नहीं होता। केवल मृल कारण में ही श्यिति और गति का कालभेद से निर्णायक विचार नहीं है, किन्तु किस्ता विकाररूप करते हैं—नास्तिकों के अर्कुर्वद्रुष्ट्रपतावाद का निराकरण करने के लिये—कारणान्तरेष्वपीति—वह चर्चा—यथा मृतिका आदि यदि श्यिति से ही या निवृत्ति से ही वर्ते तो—कभी भी घट के उत्पन्न न करने से उसके कारण्त्व की हानि होगी यदि गति से ही (प्रवृत्ति से ही) वर्ते तथ भी भिट्टी और घट एक काल में होने से कार कारण की व्यवस्था न हो सकेगी। अतः विकाररूप कारण भी स्थित और गति दोनों वाला—(कारण नहीं होता)

६ षष्ठ विकल्प को कहते हैं—दर्शनशक्तिरेवेति—पुरुप के लिए अपने को दिखलाने की जो तमता है वह दर्शन शक्ति है, वही अदर्शन है, और यह शक्ति विवेकख्याति के अनुत्पादरूपी संयोग का हेतु है—तथा सांख्यकारिका में कहा है—द्रप्टाहमित्युपरमत्यन्या-इति-पुरुषस्य दशनार्थ कैवल्यार्थ तथा प्रधानस्य पंग्वन्धवदुभयोरिप संयोगस्तत्कृतः सर्गः में देखी गई हूँ इस कारण प्रकृति उपरत हा जाती है, पुरुप के दर्शनार्थ और प्रधान के कैवल्यार्थ—लंगड़े और अन्धे के समान दोनों का ही संयोग होता है और उस संयोग से किया हुआ—बनाया हुआ यह सर्ग-सृष्टि है। तृतीय विकल्प में स्थित शब्द आदि पृश्ति के अनुत्पाद के त्याग से इस छुठे विकल्प का भेद है। प्रधान की दर्शन शक्ति होने में श्रुति को

प्रमाण देते हैं - प्रधानस्थेति - कालगति से छप्त शाखा की यह श्रुति है।

७ सप्तम विकल्प को कहते हैं—सर्वबोध्य इससे लेकर श्रवभासते इस तक से, सर्व बोध समर्थ भी पुरुष प्रधान की प्रवृत्ति से पहिले नहीं देखता, इससे एक श्रदर्शन पुरुषिष्ठ है—श्रीर दूसरा सब कार्यों के उत्पादन में समर्थ खरूप योग्य भी ट्या—प्रधानल प्रधान की प्रवृत्ति संपूर्व पुरुष को दिखलाई नहीं देता, वह ट्यानिष्ठ श्रदर्शन है—इस प्रकार दोनों प्रश्रुति श्रीर पुरुष का श्रदर्शन धर्म है । यह कोई कहते हैं—यह भी श्रदर्शन है यह वाक्यवीष है ।

रांका — जड़ अदर्शनात्मक है उसका धर्म अदर्शन कैसे हो सकता है, क्योंकि अभाव अधिकरण रूप होता है — अञ्चाभिचार होने से लाधवतया एकत्व सिद्ध है — और दशिरूप पुरुष का भी अदर्शनरूप कैसे घटता है। क्योंकि प्रकाशरूप का अपकाशरूप होना असम्भव है। समाधान— उन दोनों अदर्शनों में से यह एक अदर्शन दरय खरूपभुत भी दर्य धर्मत्व से विशिष्ट होता है, इसमें हेतु है पुरुषप्रत्ययापेन्न, दश्य प्रत्यय की अपेना करके— दश्य गोचर प्रत्यय के अभाव से—यह अर्थ है।

८ अष्टम विकल्प को कहते हैं—दर्शनज्ञानमिति—ज्ञान—वासनारूप है वह भी दृश्य के संयोग का हेतु है—भोगापवर्गरूप—अनागतावस्थ दर्शन यहां नहीं कहा है। क्योंकि अर्थ-वत्ता से पनरुक्त दोष हो जाता।

उपसंहार करते हैं - इत्यत : इति - शास्त्रों में ये अज्ञान के भेद तान्त्रिकों -दर्शनकारों ने कहे हैं। संयोग के भेद से सब ही अदर्शनों की हेतुता को सिद्धान्त बनाते हुए ही संयोगविशेष के हेत श्रदर्शन विषय परक उत्तर सत्र को उतारते हैं। तत्र विकल्पेति — पस अदर्शन में विकल्प बहुत हैं-भेद बहुत हैं, ये पुरुष सामान्य और गुण सामान्य के पुरुषार्थ के हेत के संयोग सामान्य के प्रति कारणता में हैं यह जानना चाहिए। जो प्रत्येक चेतन का तत-तत चेतन का अपनी बद्धि के साथ संयोग है वह हेय का हेतु है यह बात स्वस्वामि इत्यादि प्रकृत सूत्र ने कही है तस्य हेतरविद्या - चत्र्थ विकल्प रूप श्रदर्शन ही - इस सत्र के साथ अन्वय (मेल खाता) है। प्रत्येक चेतनस्य इस पाठ में ख-स्व बुद्धि के अनुगमशील चेतन का-यह अर्थ है। भाव यह है-अविद्यात्तय के बाद भी जीवनमुक्त के भोगार्थ विषयरूप से परिणित गुणों के साथ संयोग उत्पन्न होता है—श्रतः श्रविद्या गुण श्रीर पुरुष के सामान्य संयोग का हेत नहीं किन्त यथोक्त गुर्शों का ऋधिकार ही संयोग का हेत् है। स्व बुद्धि के साथ संयोग तो जन्म जिसका दूसरा नाम है उस श्रविद्या के बिना नहीं होता है, श्रत: बुद्धि श्रीर गुणों के संयोग का श्रसाधारण कारण श्रविद्या ही है-वही बुद्धि (श्रविद्या) संयोग के द्वारा दृश श्रीर हश्य के संयोग की हेत विद्या से उच्छेद्य-काटने योग्य है, इस श्राह्मय से वह ही उत्तर सूत्र ने सचित किया है-गुर्गों के अधिकार श्रादि नहीं कहे, क्योंकि उनका ज्ञान से **उच्छेद नहीं होता। एक पुरुष के मुक्त हो जाने पर भी दसरे पुरुषों के लिए गुणों का ऋधि-**कार ज्यं का त्यं बना रहता है, जो पुरुष से काटा जा सकता है वही हेय का निदान-हेतु इस शास्त्र का प्रतिपादनीय विषय है, श्रन्यथा—काल, कर्म, ईश्वर श्रादि ( जो कि सब कायों के प्रति सामान्य कारण हैं ) वे भी यहां प्रतिपादन का विषय बन जायेंगे।। २३॥

संगति-अगले सूत्र में अदर्शन-रूपी संयोग का कारण बताते हैं -

## तस्य इंतुरविद्या ॥ २४ ॥

शब्दार्थ — तस्प-हेतुः = इस अदर्शन-रूपी संयोग का कारण । अविद्या = अविद्या है । अन्वयार्थ — इस अदर्शनरूपी संयोग का कारण अविद्या है ।

व्याख्या—श्रवर्शन-रूपी संयोग का कारण श्रविद्या श्रथीत् मिध्या-झान है; जिससे श्रात्मा श्रीर चित्त में विवेक न होने से श्राभित्रता प्रतीत होती है; श्रीर चित्त की सुख, दु:ख, मोहरूपी वृत्तियों का पुरुष में श्रध्यारोप होता है।

तस्मात् तत्स्ंयोगादचेतनं चेतनावदिव लिंगम् । ग्रंथकर्तृत्वे च तथाकर्तेव भवत्युदासीनः ॥२०॥ —(सांव्यकारिका) अर्थ—इस कारण उनके संयोग से (पुरुष और बुद्धि के अविद्या के कारण आसक्ति वा अविवेकपूर्ण संयोग से ) अचेतन बुद्धि चेतन-सी और वैसे ही गुणों के कर्ता न होने पर भी उदासीन (पुरुष) कर्ता-जैसा प्रतीत होता है।

> भक्ततेः क्रियमाणानि ग्रुणैः कर्माणि सर्वशाः । अहंकारविमृदातमा कर्ताऽहामिति मन्यते ॥२७॥ (नीता अ०३)

अर्थ—वास्तव में सम्पूर्ण कर्म प्रकृति के गुणों द्वारा किये हुए हैं तो भी खहड़ार से मोहित हुए खन्त:करण वाला पुरुष 'मैं करता हूं' ऐसा मान लेता है अर्थात् ऋहं भाव पैदा कर लेता है।

टिप्पणीः—व्यासभाष्य का भाषानुवाद सूत्र २४ जो प्रत्येक चेतन ( अन्तरात्मा ) का स्व बुद्धि के साथ संयोग है उस असाधारण संयोग का हेतु अविद्या अर्थात् विपर्वय ज्ञान वासना है। अविद्या का अर्थ है अनादिविपर्ययज्ञानजन्य वासना वही असाधारण संयोग का हेतु है।)।

विपर्यय ज्ञान की वासना से वासित जो बुद्धि है वह न तो कार्य्य में निष्टा को प्राप्त होती है (अधिकार को समाप्त करती है) और न पुरुषख्याति को प्राप्त होती है। साधिकार होने से पुनरावृत्तिशील हो जाती है। किन्तु पुरुषख्याति पर्य्यवसान हुई बुद्धि अपने अन्तिम कार्य्यनिष्ठा को प्राप्त हो जाती है। वह समाप्त अधिकार हुई श्रज्ञान से रहित होकर बन्ध के कारण के अभाव हो जाने से पुनरावृत्तिरहित हो जाती है। यहां पर किसी नास्तिक ने एक नपंसक के दृशाल से उपरोक्त कथन का खरडन उपहास के साथ किया है। एक अबोध स्त्री अपने नपुंसक पति से कहती है "अ।र्घ्यपुत्र मेरी बहिन तो पत्रवती है में क्यों नहीं हुं ' ? वह उस को उत्तर देता है "में मर कर तेरे लिये पुत्र उत्पन्न कर दंगा" इसी प्रकार यह विद्यमान ज्ञान चित्तनिवृत्ति नहीं करता है तो फिर नष्ट होकर करेगा इसकी क्या त्राशा करनी चाहिये ( त्र्यर्थात जब विद्यमान विवेकख्याति चित्तनिवित्त रूप मोल नहीं उत्पन्न कर सकती तो परवैराग्य द्वारा विनष्ट होकर मोल उत्पन्न करेगी इसकी कम आज्ञा हो सकती है) इसका उत्तर एक आचार्य्यदेशीय अर्थात एक साधारण बुद्धि वाले आचार्य ने इस प्रकार दिया है कि चित्त के भोग अपवर्गरूप परिणामों की निवृत्ति का नाम मोन है। श्रीर चित्त के भोग श्रपवर्गरूप परिणाम निवृत्ति श्रदर्शन के श्रभाव से होती है। वह ऋदर्शन बन्धका कारण है। उसकी निवृत्ति विवेक दर्शन से होती है। विवेक दर्शन की निवत्ति परवैराग्य से होती है। चित्त के ऐसे ख़रूप होते ही मोन्न होता है। फिर उस नास्तिक का उपहास व्यर्थ ही है।

नोट:—यहां व्यास जी ने यह दिखलाया है कि एकदेशीय अर्थात् साधारण बुद्धि वाला आचार्य भी नास्तिक की इस आशंका का परिहार कर सकता है तो इस के उत्तर देने से कोई प्रयोजन नहीं है। सांख्य योग के विद्वान् आचार्य का तो यह मत है कि वित्त की निवृत्ति ही मोत्त है। चित्त की निवृत्ति का सात्तात् कारण विवेक दर्शन नहीं है) किन्तु िश्चर विवेकस्थाति में परवैराग्य खदय होता है। परवैराग्य से असम्प्रज्ञात समाधि। असम्प्रज्ञात समाधि के अधिकत्व के क्रम से निरिधकार चित्त की निरिन्धन अग्नि के सट्या अपने कारण में लयरूप निवृत्ति होती है। इस लिये परवैराग्य द्वारा चित्तिवृत्ति का कारण विवेकदशेन है। इस लिये नास्तिक का उपहास निरर्थक है।

भोजवृत्ति भाषाथे सूत्र २४ पूर्व जो विपर्यय मोहरूप अविद्या कहा है वह अविवेक-

ख्यातिरूप संयोग का कारण है।

व्यासभाष्य पर विज्ञान भिक्ष के वार्त्तिक का भाषानुवाद सूत्र २४

तस्य हेतरविद्या - उस द्रष्टा और दृश्य के संयोग का बुद्धि और पुरुष के संयोग द्वारा श्रविद्या हेत् है। भाष्यकार ने सूत्रकार के तात्पर्य के श्रभिप्राय से ही तस्य इस पद का अर्थ बुद्धि-संयोगस्य किया है, साज्ञात ही नहीं-नयोंकि द्रष्टा का दृश्य के साथ सामान्य संयाग ही पूर्वसूत्र में ५कृत है। (प्रकरण में आया हुआ है)। बुद्धिसंयोगस्येति-अविद्या यहां अनात्म में आत्मवद्भिमात्र है. क्योंकि वह ही यहाँ बुद्धि के साथ संयोग की कारण है श्रीर श्रमित्यादि में नित्यादि बुद्धि रूप श्रविद्या जो श्रागे कहेंगे उसकी विवेकख्याति से निवृत्ति भी नहीं होती है। श्रीर वह श्रविद्या बुद्धि के संयोग से जन्य है श्रवः बुद्धिसंयोग के श्रव्य-वहित पूर्व काल में होती चाहिय। (अनात्म में आत्मबुद्धि तो सम्भव है, अनित्यादि में नित्य बद्धि-रूप सम्भव नहीं है) श्रतः भाष्यकार कहते हैं विपर्ययति-सर्गान्तरीय श्रविद्या खचित्त के साथ निरुद्ध हो जाती है - उसकी वासना प्रधान में क्षित रहती हैं उनसे वासित प्रधान उसी पुरुष की संयोगिनी उस प्रकार की बुद्धि को उत्पन्न करता है अतः अनादि होने से दोष नहीं है। अविद्या की वासना में बुद्धि और पुरुष का संयोग हेत है-इसमें यक्ति कहते हैं विपयेयेति-विपर्यय ज्ञान की वासनाष्ट्रों के बल से पुरुषस्यातिरूप-कार्य निष्ठारूप स्व कर्त्तव्य की अन्तिम अवधि को बुद्धि प्राप्त नहीं होती अतः साधिकार होने से पनः लौट श्राती है- पुरुष के साथ संयुक्त हो जाती है। वही बुद्धि पुरुषान्यताख्यातिपर्यन्त हुई पर वैराग्य के उत्पन्न कर देने से समाप्ति को प्राप्त होती है। तत: - चिरताधिकारो (जिसका अधिकार समाप्त हो चुका वै) निष्पादित कार्या (जिसने अपना कार्य भोग भीर विवेकल्याति सम्पन्न कर दिया है ) निवृत्ताविद्या (जिसने श्रविद्या को निवृत्त कर दिया है) हुई बुद्धि संयोग नामक बन्ध के कारण के अभाव होने से फिर पुरुष से संयुक्त नहीं होती। तथा च श्रन्त्रय श्रीर व्यतिरेक से विपर्यय वासना बुद्धि पुरुष के संयोग का हेत है, यह भाव है। पुरुषख्याति से चित्त की निवृत्ति होती है जो यह कहा है इस विषय में नास्तिक के आद्येप के निराकरण करने का इच्छुक—उसको दिखलाते हैं। अन्न कश्चित वराडक के उपाख्यान-इष्टान्त से उद्घाटन करते हैं-श्रान्तेप करते हैं-न्यंसक के आख्यान कां ही कहते हैं - मुग्धया इत्यादि से लेकर उत्पादिष्यित-इस तक से, वह पराहक इस अपनी भार्या को, विनष्टमिति विनष्टं परवैराग्य से निरुद्ध ज्ञान जो कि चित्त की निवत्ति रूप है- मोत्त को करेगा-मिक्त देगा, यह नास्तिक की प्रत्याशा है-यह अर्थ है। उपेजा को सुचित करने के लिए- पूर्वाचार्य के बचनों से इस विषय में सिद्धान्त को कहते हैं

ईषद् असमाप्त आचार्य आचार्यदेशीय होता है ( अर्थात् जो आचार्य तो नहीं है परन्तु लग-भग आचार्य जैसा है) जिस बात के उत्तर की आचार्य लोग उपेता कर देते हैं। उसका भी उन्होंने उत्तर दिया है; यही उनकी आचार्य देशीयता, है आचार्य वह है जिसका स्वरूप वायु-पुराग्य में कहा है—

# श्राचिनोति च शास्त्रार्थमाचारे स्थापयस्यपि । स्वयमाचरते यस्मादाचार्यस्तेन चोच्यते ॥ इति

शास्त्र के अर्थों का ( उदेशों-श्योजनों का ) जो संचय करता है, जनता को सदाचार में नियुक्त करता है और खयं भी सदाचारी है वह आचार्य कहा जाता है। नतु-शब्द यहां सम्मोधन वाचक है, यूं कह सकते हैं— क्वन साज्ञात् मोज्ञ का हेतु नहीं है, किन्तु अविद्या नामक अदर्शन की निवृत्ति तत्कार्य निरोध योग द्वारा मोज्ञ का हेतु है। तथा च विनष्ट भी क्वान बुद्धि पुरुष वियोग रूप मोज्ञ का व्यापार द्वारा कारण सम्भव है।

र् शंका—यदि य६ श्राचार्यदेशीय का ही है तो क्या बुद्धि-चित्त श्रादि नामक श्रन्तःकरण

को निवृत्ति ही मोच नहीं है ?

समाधान — तत्र चित्तेति—चित्तिनृत्ति मोत्त होता ही है, किन्तु उस विषय में बेमौके ही इस नास्तिक को बुद्धि का मोह व्यथे है, इसलिए यहाँ उपेत्त्ग्यीय विषय में समाधान करने वाले की आचार्यदेशीयता है यह बात कही है।। २४॥

संगति—सूत्र १६ में हेय जो दु:ख है, १७ में हेय हेतु द्रष्टा और दश्य का संयोग जो दु:ख का कारण है, २३ में स्वशक्ति और स्वामी शक्ति के स्वरूप की उपलब्धि जो संयोग के वियोग का कारण है और २४ में संयोग का कारण श्रविद्या बतलाकर श्रव श्रगते सूत्र में हान अर्थातृ अविद्या के कारण संयोग के नाश को जो कैवल्य है उसको बतलाते हैं।

# तदभावात् संयोगाभावो हानं तद् हशेः कैवन्यम् ॥ २५ ॥

शब्दार्थ—तदभावात् = उसके (श्रविद्या के) श्रभाव से । संयोगाभावः = संयोग का श्रभाव । हानम् = हान है । तद्-दशेः = वह चिति शक्ति (द्रष्टा) का । कैवल्यम् = कैवल्य है ।

अन्वयार्थ—उसके (श्रविद्या के) श्रभाव से (श्रदरीनरूपी) संयोग का श्रभाव 'हान' है। वह चिति-राक्ति का कैवल्य है।

ज्याख्या—श्रविद्या के विरोधी यथार्थ ज्ञान से श्रविद्या का विन्छेद हो जाता है। श्रविद्या के स्थान होने पर श्रविद्या के कार्य 'संयोग' के स्थान को 'हान' कहते हैं। निराकार वस्तु 'संयोग' का मूर्त-द्रव्य के तुल्य छोड़ना नहीं होता है; किन्तु श्रज्ञान से जन्य संयोग अपने-श्राप ही निष्टुत्त हो जाता है। श्रथीत् पुरुष का श्रपन खरूप को भूला-जैसा होकर चित्त को श्रपने से भिन्न न समभते हुए केवल उसकी बाह्य दृत्तियों को ही देखते रहना जो संयोग है उसका कारण श्रद्योन सूत्र तर्देस में बतलाया था; श्रीर इसका कारण पिछले सूत्र में श्रविद्या बतलादी गई है। इस श्रविद्या के नाहा से श्रद्योन का और श्रदर्शन के नाहा से संयोग का स्थयं नाहा हो जाता है। इस संयोग का नाहा होना ही 'हान' है,

अर्थात् दुःख का अपने कारणसहित नाश हो जाना। यह हान ही चिति-शक्ति (पुरुष) का कैवल्य अर्थात् केवल हो जाना, निखर जाना, स्वरूपिश्वति, मोच्च अर्थात् शुद्ध परमात्म स्वरूप में अवस्थिति है।

टिप्पणी—न्यासभाष्य का भाषानुवाद सूत्र २५। इस श्रदर्शन के श्रभाव से बुद्धि श्रीर पुरुष के सङ्ग का श्रभाव ही अत्यन्त दुःख की निवृत्ति है, यह श्रर्थ है यही "हान" कहलाता है। यह द्रष्टा का कैवस्य है। यह पुरुष का श्रमिश्रीभाव है श्रर्थात् इसके पश्चात् फिर कदापि गुणों से संयोग नहीं होता। दुःख के कारण की निवृत्ति होने पर दुःख की निवृत्ति ही परम हान है। तब पुरुष स्वरूप-प्रतिष्ठित हो जाता है श्रर्थात् शुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रवस्थित हो जाता है।

भोजगृत्ति का भाषानुवाद सू० २५। श्रविद्या के विरोधी यथार्थ ज्ञान से श्रविद्या का उच्छंद हो जाता है। श्रविद्या के श्रभाव होने पर उसके कार्प्य संयोग का भी जो श्रभाव होता है बही 'हान' कहलाता है। मूर्च द्रव्य के समान इस का परित्याग नहीं होता है, किन्तु विवेकख्याति के उदय होने पर श्रविवेक निमित्त संयोग खयं ही निष्टल हो जाता है। यही इस संयोग का 'हान' है। यह जो संयोग का नाश है वही खरूप से नित्य केवली (श्रुद्ध खरूप) पुरुष का कैवल्य कहलाता है।

संगति-इस 'हान' की प्राप्ति का उपाय बतलाते हैं:-

#### विवेकख्यातिरविस्नवा हानोपायः ॥ २६ ॥

शब्दार्थ — विवेक-ख्याति = विवेकज्ञान । श्राविष्तवा — शुद्ध — निर्मेल = श्राडोल श्रथात् संशय-विपर्यय रहित । हानोपाय: = हान का उपाय है ।

अन्वयार्थ-शुद्ध विवेकख्याति हान का उपाय है।

अस्ययाय - विवेक हशय-द्रशा के भेद; श्रीर ख्याति नाम ज्ञानका है। इसलियं चित्ता श्रीर पुरुष इन दानों की भिन्नता का ज्ञान; श्रथवा यह ज्ञान कि शरीर, इन्द्रियों, मन, बुद्धि और चित्त सुमसे भिन्न हैं, विवेकक्वाति है। यह विवेकज्ञान श्रागम श्रथीन श्राचार्य के उपदेश और साओं के पढ़ने तथा श्रमुमान से भी उदय होता है, पर यह परोत्त ज्ञान है; श्रीर श्राची श्राचों के पढ़ने तथा श्रमुमान से भी उदय होता है, पर यह परोत्त ज्ञान है; श्रीर श्राची श्राची होता है। पर्ध्या के संस्कार चित्त में बेन रहते हैं और तामस-राजस बुत्तियें उदय होती रहती हैं। यह विवेकक्वाति विप्तत्व-सिह्त है। विप्तत्व के श्रथ विच्छेद हैं श्रयीत जिसमें बीच-बीच में राजसी तामसी बृत्तियों का उदय होना बना रहे। इसलिय ऐसा विवेक-ज्ञान हान का उपाय नहीं है। यह ज्ञान जब दीर्पकाल निरन्तर सत्कार-पूर्वक प्रतिपत्तभावना के बल से श्रयीत् करेश के विरोधी भेदज्ञान, राग-द्वेष के विरोधी मध्यस्थता, श्राभितेत्रेश के विरोधी सम्बन्ध-ज्ञान निवृत्ति के श्रमुष्ठान से जब परिपक्त हो जाने पर समाधि द्वारा साचान् करलिया जाता है तो वह श्रपरांच ज्ञान होता है। इससे श्रविद्या के नाश हो जाने पर कर्त्व-भोक्त्व श्रीमान से रहित और राजस-नामस मलों से शुन्य चित्त हो जाता है। तब सन्वत्या के प्रवाह के निरा हो जाता है। तब सन्वत्या के प्रवाह में चेत्रम

का जो प्रतिविम्ब अर्थात् प्रकाश पड़ रहा है और जिसके कारण चित्त में चेतनता प्रतीत हो रही है, चित्त से भिन्न उसका साज्ञात्कार होता है। यद्यपि यह साज्ञात्कार भी चित्त के द्वारा होता है इसलिये चित्त हो की एक साच्चिक दृत्ति है तथापि इसके निरन्तर अध्यास से विवेक-ज्ञान का प्रवाह निर्मल और शुद्ध हो जाता है, क्लेशों का सर्वथा नाश होता है और मिध्या-ज्ञान दुग्धवीज के तुल्य बन्धन की उत्पत्ति करने में असमर्थ हो जाता है। यही अबियुव अर्थात् अर्थाल, अविच्छेद निर्मल हान का उपाय है।

# क्षेत्रक्षेत्रक्रयोरेबमन्तरं ज्ञानचत्रुषा । भूतमकुतिमोत्तं च ये विदुर्यान्ति ते परम् ॥ गीता १३ । २४ ॥

अर्थ:—इस प्रकार चेत्र (प्रकृति)। श्रौर चेत्रक्व (पुरुष) के भेद को तथा विकारसिंहत प्रकृति से छूटने के उपाय को जो पुरुष ज्ञाननेत्रों द्वारा (विवेकख्याति द्वारा) तत्त्व से जान लेते हैं वे महात्मा जन पर-ब्रह्म परमात्मा को प्राप्त होते हैं।

टिप्पणी--व्यासभाष्य का भाषार्थ ॥ सूत्र २६ ॥ स्रव हान का उपाय क्या है ? यह बतलाते हैं।

बुद्धि और पुरुष की भिन्नता का ज्ञान विवेकख्याति है और वह मिध्याक्षान जिस से निवृत्ता हो गया है, ऐसी विवेकख्याति श्रविद्रव श्रर्थान् शुद्ध और निर्मल कहलाती है। जब मिध्यम्ह्यान दग्धवीज के समान बन्धन की श्रनुत्यित्त के योग्य होता है तब रजोगुग्रा-निभित्तक क्लेश दूर हो जाने पर सत्त्व के परम प्रकाश में परमवशीकार संक्रक वैराग्य
में वर्तमान हुए योगी के विवेकज्ञान का प्रवाह शुद्ध होता है। वह निर्मल विवेकख्याति
हान का वपाय है। उससे मिध्याज्ञान दग्धवीज भाव को प्राप्त हो जाता है पुनः उत्पत्ति
के योग्य नहीं होता यद मोल का मार्ग है। यही हान का उपाय है।

ज्यासभाष्य पर विज्ञानभिक्षु के बार्तिक का भाषानुवाद सूत्र २६॥ इससे परे हानोपाय ब्यूह के चतुर्थ पाद का भी वाच्य कहाँ तक है—इस विषय में चतुर्थ ब्यूह के प्रति-पादक सूत्र को उतारत हैं। अथेति बुद्धि—के संयोग की निवृत्ति ही साज्ञात दुःख के हान में कारण है। विवेकख्याति तो बुद्धि के संयोग के हेतु अविद्या की निवर्त्तक होने से परम्परा-सम्बन्ध से दुःख के हान का हेतु है इस बात को भाष्यकार ने प्राप्ति शब्द से स्वित किया है।

विवेकख्यातिरविद्रवा हानोपायः-

विवेकख्याति की साझात्काररूप निष्ठा को सूचित करने के लिए—इसका अविष्ठवा विशेषण दिया है (आरम्भ में अध्यासी को चिणिक विवेकख्याति होती है उसी को पर्याप्त समफ कर योगी प्रयक्ष को ढीला न करदे इसलिए अविष्ठवा कभी भी न हटने वाली विवेकख्याति मोझ का उपाय है यह सूचित किया है ) उसमें अविष्ठव शब्द से यह अधे कैसे निकलता है इस आकांता के लिए कहते हैं—मिध्याङ्कान के संस्कारों के कारण से विवेकख्याति प्रवित होजाती—मिध्याङ्कान के संस्कारों के कारण से विवेकख्याति प्रवित होजाती—मिध्याङ्कान के संस्कारों के कारण से विवेकख्याति प्रवित होजाती—सिध्याङ्कान के संस्कारों से बीच में वह अभिभूत हो जाती है। पदिति—जब साझात्कार की दशा में सुक्म मिध्या ङ्कान—अनागत अवस्था में हो, दग्ध बोज के

समान हो, उसका विवरण है बन्ध्य प्रसव, यह मिश्या ज्ञान का प्रसव-सामध्ये बन्ध्या हो जाता है (उत्पादन कार्य के योग्य नहीं रहता) तब जिसकी क्लेशपूली धुल गई है उस बुद्धि-सन्त्व के पर वैशारग्य—वैलन्ध्य होने पर इसी का विवरण है—परस्यां वशीकारसंज्ञायां परवशीकारसंज्ञक वैराग्य में वर्तने वाले बुद्धि सन्त्व के—परमाणुपरममहत्वान्तोऽस्य वशीकार—इस सूत्रोक्त जो इन्छा का अप्रतिपात रूप है उसमें वर्तमान बुद्धि सन्त्व का विवेकख्याति प्रवाह निर्मल—मिश्या ज्ञान से अकल्पित होता है अतः वह विवेकख्याति अविश्वा कहलाती है। वह साज्ञात्काररूपिणी विवेकख्याति हान का उपाय है। किस के द्वाग हान का उपाय है इस आकांज्ञा के विषय में कहते हैं—उस विवेकख्याति से सुक्ष्मरूप मिश्याज्ञान दम्धवीज होजाता है। किर वह नहीं जमना इस प्रकार से यह विवेकख्याति रूप—विज्ञकी निवृत्ति आदि रूप—मोज्ञ का मार्ग है—इसी का विवरण है हानोपाय—

र्शका∵ इस श्रकार झान से ही दुःख हान नामक मोच् की श्रप्ति के बचन से व्यसंश्रज्ञात योग काश्रयोजन क्या रहा?

समाधान – परवैराग्य जन्य श्रासंश्रज्ञात योग को भी यहां ज्ञान के द्वारा ही मोत्त की हेतुता है—यह स्वाद्यय है।। २६॥

टिप्पणी सूत्र २६। बौद्ध दर्शन - बौद्ध धर्म में 'हान' के स्थान में ''तृतीय श्रार्थ सत्य''

'दुःखनिरोध' (निर्वाण्) वतलाया गया है।

दु:स्वनिरोध: ( निर्वाण्)—तीसरे आर्थ सत्य का नाम 'दु:स्वनिरोध, है। निरोध शब्द का अर्थ नाश या त्याग है। यह सत्य बतलाता है कि दु:स्व का नाश होता है। बुद्ध ने भिन्नुओं के सामने इस सत्य की इस प्रकार व्याख्या की है—

ं ''इदं खोपन मिक्खवे दुक्खनिरोधं ऋरियसच्चं। सो तस्सायेब व तग्हाय श्रसेस

विराग निरोधो चागो परिनिस्सागों मुत्ति अनालयो"।

श्चर्थात् दुःख निरोध श्चार्यसत्य उस तृष्णा से अशेष-सम्पूर्ण वैराग्य का नाम हैं;

इस तृष्णा का त्याग, प्रतिसर्ग, मुक्ति तथा श्रनालय (स्थान न देना) यही है।

दुःख के कारण का दूसरे श्रार्य सस्य में विवरण दिया गया है। उस कारण को यदि नष्ट कर दिया जाय, तो कार्य श्राप से श्राप स्वतः नष्ट हो जावेगा। श्रातः कार्य कारण का सम्बन्ध ही इस सत्य की सन्ता का पर्याप्त प्रमाण है।

दुः खिनरोध की ही लोकि प्रिय संज्ञा 'निर्वाण' है। तृष्णा के नाश कर देने से इसी जीवन में पुरुष उस अवस्था पर पहुंच जाता है—जिसे निर्वाण के नाम से पुकारते हैं।

'श्रंगुत्तर निकाय' में निर्भाण प्राप्त पुरुष की उपमा शैल से दी गयी है:-

सेलो यथा एकपनो वातेन न समीरति। एवं रूपा, रसा, सहा, गन्धा, फस्साच केवला।। इहा धम्मा अनिहा च, न पवेपेन्ति तादिनो। ठितं चित्तं विष्य ग्रुतं वसं यस्सातु पस्सति॥ (अंगुक्तर निकाय ३।५२) अर्थात् प्रचएड भंभावात पर्वत को स्थान से च्युत नहीं कर सकता, भयंकर आंधी के चलने पर भी पर्वत एक रस, अडिंग, अच्युत बना रहता है। ठीक यही दशा निर्वाण प्राप्त व्यक्ति की है। रूप, रस, गन्धादि विषयों के थपेड़े उसके उत्पर लगातार पड़ते रहते हैं, परन्तु उस के शान्त चित्त को किसी प्रकार भी क्षुच्ध नहीं करते। आसवों से विरहित होकर वह पुरुष अख्युड शान्ति का अनुभव करता है।

संगति—निर्मल विवेकख्याति में योगी की जैसी प्रज्ञा उत्पन्न होती है उसका स्वरूप बतलाते हैं:—

### तस्य सप्तथा मान्तभूमिः महा ॥ २७॥

शब्दार्थ—तस्य = उसकी (निर्मल विवेकस्थाति वाले योगी की)सप्तथा = सात प्रकार की। प्रान्तभूमिः = सबसे ऊँची अवस्था वाली।प्रज्ञा = बुद्धि होती है।

अन्वयार्थ— उस निर्मल विवेकख्याति वाले योगी की सात प्रकार की सबसे ऊँची अवस्था वाली प्रझा होती है।

व्याख्या—ितर्मल विवेकख्याति द्वारा योगी के चित्त के अशुद्धि-रूप आवरण मल नष्ट हो जाने से दूसरे सांसारिक ज्ञानों के उत्पन्न न होने पर सात प्रकार की उत्कर्ष अवस्था वाली प्रज्ञा उत्पन्न होती है। उनमें से प्रथम चार प्रकार की प्रज्ञा कार्य से विमुक्त करने वाली है। विमुक्ति चित्त के अधिकार की समाप्ति को कहते हैं। यह चार प्रकार की प्रज्ञा सम्बन्धी विमुक्ति कार्य्य अर्थोत् प्रयक्षसाध्य है। इस कारण वह कार्य-विमुक्ति प्रज्ञा कहलाती है। और अन्त की तीन चित्त से विमुक्त करने वाली हैं, इस कारण वे चित्त-विमुक्ति प्रज्ञा कहलाती हैं। उपरोक्त चारों प्रज्ञाओं के लाभ से यह तीन प्रज्ञा स्वतः ही लब्ध हो जाती हैं।

कार्य विमुक्ति प्रज्ञाः—

१. क्षेय शून्य अवस्था—'' परिक्षातं हेयं नास्य पुनः परिक्षयमस्ति"। जो कुछ जानना था जान लिया श्रव कुछ जानना शेष नहीं रहा श्रर्थात् जितना गुर्णमय दश्य है वह सब परिग्राम, ताप, श्रीर संस्कार-दुःखों तथा गुर्णवृत्ति-विरोध से दुःखरूप ही है इसलिये 'हेय' है—यह मैंने जान लिया (२। १५, १८, १९,)।

२ - हेयग्रस्य अवस्था - ''क्षीणहेयहेतवो न पुनरेतेषां हातव्यमस्ति''। जो दूर करना था अथोत् द्रष्टा श्रीर दृश्य का संबोग जो 'हेयन्हेतु' है वह दूर कर दिया, श्रव कुछ

दर करने योग्य शेष नहीं रहा (२। १६, १७)।

३—प्राप्यप्राप्त अवस्था—"साक्षात्कृतं निरोधसमाधिना हानम्" । जो साजात् करना था वह साजान् कर लिया है (अर्थात् निरोध-समाधि द्वारा हानको साजान् कर लिया) अब कुछ साजान् करने योग्य रोष नहीं रहा (२।२५)।

४—चिक्तीर्पायून्य अवस्था—"भावितो विवेकख्याति क्यो हानोपायः।" जो करना था वह कर लिया है अर्थात् हान का उपाय निर्मल विवेकख्याति सम्पादन कर लिया, अब कळ सम्पादन करने योग्य शेष नहीं रहा (२।२६)।

- ५ चित्तविमुक्ति प्रक्षा चित्तसत्त्व-कृतार्थता । ''चरिताधिकारा बुद्धिः'' । चित्त ने अपना अधिकार भोग-श्रपवर्ग देने का पूरा कर दिया है, श्रव उसका कोई अधिकार रोष नहीं रहा है ।
- ६—गुणळीनता—गुणा गिरिशिखरतटच्युता इव प्रावाणो निरवस्थानाः स्व-कारणे प्रलयाभिमुखाः सह तेनास्तं गच्छन्ति । नचैषां प्रविळीनानां पुनरस्त्युत्पादः प्रयोजनाभावादिति ।" जिस प्रकार पर्वत की चौटी के किनारे से गिरे हुए पत्थर विना कके हुए पृथिवी पर ख़ाकर चूरचूर हो जाते हैं इसी प्रकार चित्त के बनाने वाले गुण अपने कारण में लय होने के अभिमुख्जा रहे हैं क्योंकि अब इनका कोई प्रयोजन शेष नहीं रहा।

७—आत्मस्थिति — "प्तस्यामवस्थायां गुणसम्बन्धातीतः स्वरूपमात्रज्योतिर-मळः केवळी पुरुषः इति" गुर्णों के सम्बन्ध से परे होकर पुरुष की परमात्म स्वरूप में स्थिति हो रही है। अब कुछ शेष नहीं रहा।

इस सात प्रकार की प्रान्तभूमि प्रज्ञा को अनुभव करता हुआ योगी कुशल (जीवन्मुक्त) कहा जाता है; और चित्त के अपने कारण में लीन होने पर भी कुशल (विदेह मुक्त) कह-लाता है। ये दोनों ही गुणातीत अर्थात् गुणों के सम्बन्ध से रहित केवल शुद्ध आत्मस्वरूप से स्थित होते हैं। इसलिये यह योगी विदेह मुक्त अवस्था को जीवन्मुक्त दशा में ही प्रत्यन्त कर लेता है।

संगति—हान का उपाय निर्मल विवेकख्याति की प्रज्ञान्त्रों का स्वरूप दिखाकर अव उसकी प्राप्ति के साधन योग-त्र्यंगों को बतलाते हैं।

## योगांगाऽनुष्ठानादशुद्धित्तये ज्ञानदीप्तिराविवेकल्यातेः ॥२८॥

शब्दार्थ— योग-श्रंग-श्रनुष्ठानात् = योग के श्रंगों के श्रनुष्ठान से । श्रशुद्धि-त्त्रये = श्रशुद्धि के नाश होने पर । ज्ञान-दीप्तिः - ज्ञान का प्रकाश । श्राविवेक-ख्याते = विवेकख्याति-पर्यन्त हो जाता है ।

श्चन्वयार्थ – योग के श्रीगों के श्रनुष्ठान से श्रहुद्धि के नाश होने पर ज्ञान का श्रकाश विवेकख्याति-पर्यन्त हो जाता है।

व्याख्या—योग के आठ अंगों के अनुष्ठान से क्लेश (२।३) रूपी अशुद्धि दूर होती है और सम्यक् झान का प्रकाश बढ़ता है। इन अंगों का अनुष्ठान जितना-जितना बढ़ता जाता है उतनी ही क्लेश की निष्ठित और झान के प्रकाश की अधिकता होती जाती है। यहाँ तक कि यह झान के प्रकाश को युद्धि विवेकख्याति पर्यन्त पहुँच जाती है, जिसका सूत्र सत्ताईस में वर्णन किया है। योग के अंगों का अनुष्ठान अशुद्धि के वियोग का कारण है और विवेकख्याति की प्राप्ति का कारण है और

टिप्पणी—( सूत्र २८ ) कारण नौ प्रकार के हैं:--

उत्पत्तिस्थित्यभिन्यक्तिविकारप्रत्ययाप्तयः । वियोगान्यस्वधृतयः कारणं नवधा स्मृतम् ॥

अर्थ - कारण नौ प्रकार का माना गया है : उत्पत्ति-कारण, श्विति-कारण, श्रमि-व्यक्ति-कारण, विकार-कारण, प्रत्यय-कारण, प्राप्ति-कारण, वियोग-कारण, धन्यत्व-कारण, वित-कारण । वा श्रविद्या संयोग की उत्पत्ति का कारण है। (सन्न २।२४)

(१) उत्पत्ति-कारण: जैसे बीज वृत्त का या मन विज्ञान का।

- (२) स्थिति-कारण: जैसे आहार शरीर की स्थिति का या पुरुषार्थ मन की स्थिति का, क्योंकि मन तब तक बना रहता है जब तक भोग श्रीर अपवर्ग को सिद्ध नहीं कर देता।
- (३) श्रभिव्यक्ति-कारण : जैसे प्रकाश रूप की श्रभिव्यक्ति ( प्रकटता ) का कारण है वा रूपद्वान पौरुषेय बोध की श्राभिव्यक्ति का कारण है।
- (४) विकार-कारण: जैसे श्राप्त से पक कर च।वल बदल (गल) जाते हैं, सो श्रिप्त उनका विकार-कारण है, वा मन का दूसरे विषय में लग जाना मन के विकार का कारग है।
  - (५) प्रत्यय-कारण : जैसे धुएँ का देखना श्राप्त के ज्ञान का कारण है।
- (६) प्राप्ति-कारण: जैसे धर्म सुख की प्राप्ति का कारण है, वा योग के अंगों का श्रनुष्टान विवेकख्याति की प्राप्ति का कारण है।
- ( ७ ) वियोग-कारण : जैसे कुल्हाड़ा लकड़ी के दुकड़ों के वियोग का कारण है, वा स्वर्शाक्त और स्वामिशक्ति के स्वरूप की उपलब्धि संयोग के वियोग का कारण है। (स॰ २। २३) वा योग के ऋंगों का अनुष्ठान अशुद्धि के वियोग का कारण है। (सू०२।२८)
- (८) अन्यत्व-कारण: जैसे सुनार सोने के कुएडल को दसरी वस्त अर्थात कहा बना देने का कारण है वा जैसे रूपवती स्त्री का देखना एक ही है, पर वह देखना पति के सख. सपिबयों के द:ख, बेगाने पुरुषों के मोह श्रीर तत्त्वज्ञानी की उदासीनता का कारण होता है।
- (९) धृति-कारण : जैसे शरीर इन्द्रियों (प्राणों) के धारने का कारण है: श्रीर इन्द्रिय (प्राण्) शरीर के धारने का कारण हैं, वा मनुष्य, पश्च, पत्नी, श्रीपधि, वनस्पति एक-दसरे के धारने के कारण हैं।--( व्यासभाष्य )

संगति-वे योग के श्रंग ये हैं :-

यमनियमासनपाणायामपत्याहारधारणाध्यानसमाधयोऽष्टावंगानि ॥२६॥

शब्दार्थ- यमनियमा ......समाधयः = यम, नियम, श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान समाधि (ये)। अष्टी अङ्गानि = आठ योग के अङ हैं।

अन्वयार्थ-यम, नियम, श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि (ये) छाठ योग के छङ्ग हैं।

ब्याख्या - ये ब्राठ योग के ब्रङ्ग विवेकख्याति के साधन हैं। उनमें से धारणा, ध्यान समाधि साजात सहायक होने से योग के अन्तरङ्ग साधन कहलाते हैं। यम-नियम योग के रुकावट हिंसादि वितकों को निर्मूल करके समाधि को सिद्ध करते हैं। अन्य तीन अगले-अगले अङ्ग में उपकारक हैं अर्थात आसन के जीतने पर प्राणायाम की श्विरता होती है और प्राणायाम की स्थरता से प्रत्याहार सिद्ध होता है।

समाधिपाद में बतलाये हुए अभ्यास, वैराग्य, श्रद्धा, वीर्य आदि और इस पाद में बतलाया हुआ क्रियायांग इन्हीं आठों अङ्गों के अन्तर्गत हो जाते हैं। अर्थात् धारणा, ध्यान श्रीर समाधि, विना अभ्यास-वैराग्य के नहीं हो सकते. क्योंकि अभ्यास तो इन श्राठों श्रङ्गों का पुनः पुनः श्रनुष्ठान-रूप ही है। श्रीर बिना वैराग्य के समाधि सिद्ध हो ही नहीं सकती, क्यांकि सम्प्रज्ञात-समाधि में एकामता श्रर्थात् एक वृत्ति रहती है, जिसमें राग बना रहता है, पर उस वृत्ति में राग स्थिर नहीं रह सकता, जब तक उससे इतर श्रन्य सब प्रकार की वत्तियों में वैराग्य न हो। सम्प्रज्ञात-समाधि की पराकाष्ट्रा विवेकख्याति है। उसमें भी जो वैराग्य है वह पर-वैराग्य कहलाता है; श्रीर निर्वीज-समाधि का साजात सहायक होने से उसका अन्तरंग साधन है, श्रद्धा वीर्य के विना किसी साधन का अनुष्ठान हो ही नहीं सकता। क्रियायोग के तप. स्वाध्याय, ईश्वरप्रशिधान नियम में आ जाते हैं।

विशेष वक्तव्य - (सूत्र २६) इस पाद में सूत्र ३ से १३ तक बतला आए हैं कि परुष क्रमशः हेशों और सकाम कर्मी द्वारा ( श्रविद्या से श्रास्मिता, श्रास्मिता से राग, राग से द्रेष. इन दोनों से श्रभिनिवेश छेश उससे सकाम कर्म, सकाम कर्मों की वासनाश्रों से जन्म, श्राय. भोग श्रौर उनमें सकाम कर्मों के पाप पुरुष श्रनुसार दु:ख सुख ) वहिर्मुख होकर नाना प्रकार के दःखों को प्राप्त होता है। इन दुखों की निवृत्ति के लिये इसी क्रमानुसार श्रन्तर्मुख होने का सरल उपाय ऋष्टांग योग है।

१ यम:-विहमुखता की सब से श्रन्तिम श्रवस्था मतुष्य का श्रन्य सब शाशियों के माथ व्यवहार है। इसलिये सबसे प्रथम इस व्यावहारिक जीवन को यमों द्वारा सात्त्विक और दिव्य बनाना हाता है। सकाम कर्म जो जन्म, आयु और भोग के कारण हैं निवृत्त हो जाते हैं। बाह्य व्यवहार से सम्बन्ध रखने वाले राग-द्वेष और श्रभिनिवेश हेश तन हो जाते हैं।

२ नियम:--नियमां का सम्बन्ध केवल अपने व्यक्तिगत शरीर इन्द्रियों तथा अन्त: करण के साथ होता है, इसलियं इनकं यथार्थ पालन से श्रपनी व्यक्ति से सम्बन्ध रखने वाला सारा बाह्य व्यावहारिक जीवन राजसी, तामसी विज्ञेप श्रीर श्रावरराक्रप मलीं से धल कर सात्त्विक पवित्र और दिव्य बन जाता है।

३. आसनः - श्रासन का सम्बन्ध शारीरिक क्रिया से हैं। इसके द्वारा शरीर की रज रूप चश्वलता और अस्थिरता और तमरूप आलस्य और प्रमाद हटकर शरीर में मान्त्रिक प्रकाश श्रीर दिव्यता उत्पन्न होती है।

४. प्राणायामः - प्राणायाम द्वारा प्राण की गति को रोक कर अथवा धीमा करके शरीर की श्रान्तरिक गति ( प्राण् ) को सात्त्विक ( दिव्य ) बनाया जाता है।

५. प्रत्याहार: - प्रत्याहार द्वारा इन्द्रियों को श्रालस्य श्रीर प्रमादक्रप तमस श्रीर विश्वमीखता रूप रजस से शून्य करके इनको सात्त्विक रूप में चित्त के साथ अन्तर्मख करके क्षच्य बनाना होता है।

धारणाः—धारणाद्वारा चित्त के मृद् और न्निप्तरूप तमस और रजस को हटाकर उसको सात्त्विकरूप में वृत्तिमात्र से किसी एक विषय में ठहरा कर दिव्य बनाना होता है। ७. ध्यान:—जिस विषय में चित्त को वृत्तिमात्र से ठहराया है उस वृत्ति को ऋश्यिर करने वाले रजस् श्रीर प्रमाद उत्पन्न करने वाले तमस् को हटाकर चित्त को उस सास्विक के ( दिव्य ) रूप से लगातार उस एक वृत्ति में ही ठहराना होता है ।

८. समाधि:—जिस विषय में चित्त को बृत्तिमात्र से ध्यान में अविच्छित्रता के साथ लगाया है उस ध्येयाकार वृत्ति को जो रजस् ध्यान और ध्यात आवा राता रूप में लेजा रहा है और तमस् जो उस ध्यान और ध्यात रूप आकारता को रोके हुए है उस लेशमात्र रजस् और तमस् को भी हटाकर समाधि में चित्त का उस सात्त्विक् (दिव्य) रूप में ध्यात और

ध्यान से शून्य जैसा होकर केवल ध्येयाकार रूप से भासना होता है।

इन त्राठों श्रङ्गों में से पहले पांच योग के बहिरङ्ग साधन कहलाते हैं। उसमें उनका सीधा सम्बन्ध नहीं होता और श्रन्तिम तीन इसलिये श्रंतरङ्ग साधन कहलाते हैं क्योंकि जिस विषयमें समाधि लगाई जाती है वे उसी को लेकर चलते हैं, किन्तु यह तीनों भी श्रसम्प्रज्ञात समाधि के बहिरङ्ग साधन हैं। उसका श्रन्तरङ्ग साधन परवैराग्य है, जिस के द्वारा श्रात्मा को चित्त से भिन्न साज्ञात् कराने वाली विवेकख्यातिरूप सात्त्विक वृत्ति जो श्रष्टांग योग की सीमा है उसका भी निरोध होकर गुद्ध परमात्म स्वरूप में श्रविश्वति होती है।

अविद्या और अस्मितादि होरा धारणा ध्यान और समाधि में तनु हो कर विवेकख्याति रूप अग्नि में दग्धवीजतुल्य हो जाते हैं और असम्प्रज्ञात समाधि द्वारा धर्मी चित्र के अपने

कारण में लीन होने से उनका भी लय हो जाता है।

अष्टांग योग में निचली भूभियों को सात्त्विक बनाते हुए ऊंची भूभियों में आरोह (Ascent) होता है। उन ऊंची भूभियों की सात्त्विकता की अधिकता के अनुसार ही दिव्यता की वृद्धि होती है। उन ऊंची भूभियों की सात्त्विकता और दिव्यता को लेकर अवरोह (Descent) में नीची भूभियों को सात्त्विक और दिव्य बनाया जाता है और फिर उन नीची भूभियों की उस साविकता और दिव्यता को लेकर उंची भूभियों को आरोह द्वारा सात्त्विक और दिव्य बनाया जाता है। इस प्रकार नीची और ऊंची सारी ही भूभियों, सारे अंग और उनकी क्रियायें अर्थात् बाह्य आध्यन्तर सारा ही जीवन सात्त्विक और दिव्य बन जाता है।

इन अङ्गों का पृथक-पृथक् साधने का विधान न सममना चाहिये वरन् आरम्भ से ही एक साथ सब अङ्गों को साधना चाहिये। क्योंकि जिम प्रकार निचले अङ्ग ऊपर वाले अङ्गों की सहायता करते हैं इसी प्रकार ऊपर वाले अङ्ग निचले अङ्गों की दृद्र भूमि करने में सहायक होते हैं। ध्यान और समाधि धारणा की ही ऊंची अवश्यायें हैं। अतः आरम्भ में

केवल धारणा का ही यन हो सकता है।

टिप्पणी—'( सूत्र २९ ) बौद्ध दर्शन—बौद्ध धर्म में 'हानोपाय' के खान में चतुर्थ आर्य सत्य ''दु:स्विनरोधगामिनी प्रतिपद''- ''अष्टांग योग'' के खान में ''अष्टाङ्गिक मार्ग'' और ''पांच यमों'' के खान में ''पृश्वजील'' बतलाये गये 'हैं। यमों में अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य तो समान हैं देवल योगदर्शन के अपरिग्रह यम के खान में बौद्ध धर्म में मध का निषेध बतलाया गया है। पाठकों की अधिक जानकारी के लिये बौद्ध धर्म के उन सिद्धान्तों का कुछ विस्तार के साथ बतला देना उचित प्रतीत होता है।

दु:खिनिरोधगामिनी प्रतिपद्—'प्रतिपद्' का ऋर्य मार्ग है। यह चतुर्य ऋार्य-सत्य दु:ख-निरोध तक पहुचाने वःला मार्ग है। निर्वाण प्रत्येक प्राणी का गन्तेव्य स्थान है उस तक पहुचाने वाले मार्ग का नाम 'ऋष्टाङ्गिक मार्ग' है। ऋाठ ऋंग ये हैं—

| (१)          | सम्यग् दृष्टि                  | प्रज्ञा |
|--------------|--------------------------------|---------|
| (२)          | सम्यक् संकल्प                  |         |
| (३)<br>(४)   | सम्यग् वाचा<br>सम्यक् कर्मान्त | शील     |
| (4)          | सम्यग् श्राजीविका )            |         |
| <b>( ६</b> ) | सम्यक् व्यायाम                 |         |
| (৩)          | सम्यक् स्मृति                  | समाधि   |
| (٤)          | सम्यक् समाधि 📗                 |         |

अष्टांगिक मार्ग यह मार्ग बौद्ध धर्म की त्राचार मीमांसा का चरम साधन है। इस मार्ग पर चलने से प्रत्येक व्यक्ति त्रपने दुःखों का हठान् नाश कर देता है तथा निर्वाण प्राप्त कर लेता है। इसलिये (अप्टांग योग के सदश) यह समस्त मार्गों में श्रेष्ठ माना गया है। जेतवन के पांच सहस्र भिक्षुत्र्यों को उपदेश देते समय भगवान् बुद्ध ने अपने श्री मुख से इसी मार्ग को ज्ञान की विशुद्धि के लिये तथा मार को मूर्छित करने के लिये । अयाणीय बतलाया है—

परगानदृष्टिको सेहो सञ्चानं चतुरो पदा । विरागो सेहो घम्मानं द्विपदानाश्च चच्खुमा ॥ एसो व मग्गो नत्यञ्जो दस्सनस्स विद्युद्धिया । एतंति तुम्हें परिपज्जथ मारस्सेतं पमोदनं ॥ (धम्मपद २०। १, २)

श्चर्थात् निर्वाग्रागामी मार्गों में श्रष्टांगिक मार्ग श्रेष्ट है। लोक में जितने सत्य हैं उनमें श्चार्यसत्य श्रेष्ठ है। सब धर्मों में वैराग्य श्रेष्ठ है श्चीर मनुष्यों में चक्कुष्माच् ज्ञानी बुद्ध श्रेष्ठ है। ज्ञान की विद्युद्धि के लिये तथा मार को मूर्छित करने के लिये यही मार्ग (श्रष्टांगिक मार्ग) श्राश्रयणीय है।

अष्टांगिक मार्ग का विशिष्ट-रूप

(१) सम्यक् दृष्टि—'दृष्टि' का अर्थ झान है (सत्कार्य के लिये झान की भित्ति आवश्यक होती है। आचार और विचार का परस्पर सम्बन्ध नितान्त घनिष्ट होता है। विचार की भित्ति पर आचार खड़ा होता है। इसलिये इस आचार मार्ग में सम्यक् दृष्टि पहिला श्रंग मानी गई है। जो व्यक्ति श्रकुशल को तथा श्रकुशलमूल को जानता है, कुशाल को श्रीर कुशलमूल को जानता है, वहीं सम्यक दृष्टि से सम्पन्न माना जाता है। कायिक. वाचिक तथा मानसिक कर्म दो हकार के होते हैं - इशल ( भले ) श्रीर श्रकुशल ( बुरे ) इन दोनों को भली प्रकार जानना 'सम्यक--दृष्टि' कहलाती है। 'मज्मिम निकाय' में इन दोनों का वराने निम्न प्रकार है-

|            | <b>श</b> कुशल                     | <b>कुश</b> ल          |
|------------|-----------------------------------|-----------------------|
|            | ( (१) प्राग्णातिपात (हिंसा)       | (१) श्र-हिंसा         |
| काय कर्म   | (२) श्रदत्तादान (चोरी)            | (२) ऋ-चौर्य           |
|            | (३) मिथ्याचार (व्यभिचार)          | (३) श्र-व्यभिचार      |
|            | (४) मृषावचन (भूठ)                 | (४) श्र-मृषावचन       |
| वाचिक कर्म | (५) पिशुन वचन (चुगर्ला)           | ५) श्रपिशुन वचन       |
|            | (६) परुष वचन (कटुवचन)             | (६) श्र-कटुवचन        |
|            | (७) संप्रलाप (बकवाद)              | (७) श्र-संप्रलाप      |
|            | ((८) श्रभिष्या (लोभ)              | (८) श्र-लोभ           |
| मानस कर्म  | (९) व्यापाद (श्रतिहिंसा)          | (९) अप-प्रतिहिस       |
|            | (१०) मिध्या दृष्टि ( भूठी धारणा ) | (१०) श्र-मिध्यादृष्टि |

अकुशल का मूल है लोभ, दोष तथा मोह। इन से विपरीत कुशल का मूल है अ-लोभ, श्रदोष तथा श्रमोह। इन कर्मों का सम्यक् झान रखना आवश्यक है। साथ ही साथ त्रार्यसत्यां - दुःख, दुःखसमुदय, दुःखनिरोध, तथा दुःखनिरोधमार्ग का भलीभांति जानना भी सम्यक दृष्टि है।

- (२) सम्यक् संकल्प-सम्यक् निश्रय। सम्यक् ज्ञान होने पर ही सम्यक निश्रय होता है। निश्रय निष्कामता का, श्रद्रोह का तथा श्रहिसा का होना चाहिये। कामना ही समग्र दु:स्वों की उत्पादिका है। श्रतः श्रत्येक पुरुष को इन बातों का दृद संकल्प करना चाहिये कि वह विषय की कामना न करेगा, प्राणियों से द्रोह न करंगा श्रीर किसी भी जीव की हिंसान करेगा।
- (३) सम्यक् वचन ठीक भाषण्। श्रसत्य, पिशुनवचन, कटुवचन तथा बकवाद-इन सब को छोड़ रना नितान्त श्रावश्यक है। सत्य से बढ़कर श्रन्य कोई धर्म नहीं है। जिन वचनों से दूसरे के हृदय का चोट पहुंचे, जो वचन कटु हो, दूसरे की निन्दा हो, व्यर्थ का बकवाद हो, उन्हें कभी नहीं कहना चाहिये। वैर की शान्ति कटुवचनों से नहीं होती, प्रत्युत 'झवैर' से ही होती हैं-

कदाचन । नहि बेरेन बेरानि सम्मन्तीह अवेरेन च सम्मन्ति एस सम्मो सनन्तनो ।। (भ्रम्मपद् २।५) • व्यर्थ के पदों से युक्त सहस्रों काम भी निष्फल होते हैं। एक सार्थक पद ही श्रेष्ठ होता है जिसे सुनकर शान्ति उत्पन्न हाती है। शान्ति का उत्पन्न करना ही वाक्यप्रयोग का प्रधान लक्ष्य है। जिस पद से इस उद्देश्य की सिद्धि नहीं होती, उसका प्रयोग नितान्त अयुक्त हैं—

# सहस्समिप चे वाचा श्रनत्थपदसंहिता। एकं श्रत्थपदं सेय्यो युं सुत्त्वा उपसम्मति॥

(धम्मपद ८।१)

(४) सम्यक् कर्मान्त – मनुष्य ही सन्तानि या दुर्गति का कारण उसका कर्म ही होता है। कमें के ही कारण जीव इस लोक में मुख या दुःख भोगता है तथा परलोक में भी स्वगे या नरक का गामी बनता है। हिंसा, चोरी, व्यभिचार व्यदि निन्दनीय कर्मों का सर्वेदा तथा सर्वेथा परित्याग व्यपित्तत है। इन्हीं की संज्ञा पश्चरील है। पश्चरील ये हैं — व्यह्सित, सत्य, व्यस्त्य, व्यवचर्य, सुरा-मैरेय आदिक मादक पदार्थों का व्यसेवन। इन कर्मों का व्यनुष्ठान सब के लिय विदित्त है। इनका सम्पादन तो करना चाहिये, परन्तु इन का परित्याग करने वाला व्यक्ति धम्मपद के शब्दों में 'मूलं खनति व्यक्तीं" व्यपनी ही जड़ खोदता हैं —

यो पाणमीतपातेति मुसवादं च भासति । लाके भदिकं भादयति परदारञ्ज गन्छति ॥ मुरामरयपानं च या नरो अनुयुक्तति । इहेबमेसा लाकस्मि मूलं खनति भ्रत्तनो ॥

(धम्मपद १०। १२, १३)

शास्मविजय श्रपने ऊपर विजय पाना हो मानव की श्रमन्तदान्ति का चरम साधन है। श्रास्मदमन इन कर्मों का विधान चाहता है। "श्रास्मा ही श्रपना नाथ-स्वामी है। श्रपने को छोड़कर श्रपना स्वामी दूसरा नहीं। श्रपने को दमन कर लेने पर ही दुर्लभ नाथ—(निर्वाण) को जन्व पाता हैं"—

> "अन्ताहि अन्तनो नायो को हिनाथो परो सिया। अन्तनो च सुदन्तेन नाथं स्नभति दुल्लभं॥" अ

> > (धम्मपद १२। ४)

भिक्षुक्यों के लिये तो आत्मदमन के नियमों में बहुत कड़ाई है। इन सार्वजनीन कर्मों

\* यह आत्मिबज्य का सिद्धान्त वैदिक धर्म का मूळ मन्त्र है— नोट:—उद्धरेदात्मनाऽत्मानं नात्मानमवसादयत् । आत्मैव द्यःत्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मन :॥ बन्धुरात्मात्मनस्तस्य यनात्मैवात्मना जितः । अनात्मनस्तु शत्रुत्वे वर्तेतात्मैव शत्रुवत् ॥ (गीता) के श्रतिरिक्त उन्हें पांच कर्म - श्रपराइ-भोजन, मालाधारण, संगीत, सुवर्ण, तथा श्रमूल्य शस्या का त्याग और भी कर्तव्य है। इन्हें ही 'दशशील' कहते हैं। भिक्षक्रों के निवृत्ति प्रधान जीवन को आदर्श बनाने के लिये भगवार बद्ध ने अन्य कमी को भी आवश्यक बतलाया है, जिनका उद्देख 'विनय पिटक' में किया गया है।

- (५) सम्यक आजीव (जीविका) मठी जीविका को छोड़कर सभी जीविका के द्वारा शरीर का पापण करना। बिना जीविका के जीवन धारण करना असम्भव है। मानवमात्र को क्रारीररच्छा के लिये कोई न कोई जीविका महुगा करनी ही पडती है. परन्त यह जीविका सभी होनी चाहिये जिससे दूसरे प्राणियों को न तो किसी प्रकार का क्षेत्रा पहुंचे त्रीर न उनकी हिंसा का त्रावसर त्रावे। समाज व्यक्तियों के समुदाय से बना है। यदि व्यक्ति पारस्परिक कल्याम की भावना से प्रेरित होकर श्रपनी जीविका श्रर्जन करने में लगे तो समाज का वास्तविक मंगल होता है। उस समय के ज्यापारों में बुद्ध ने निम्न पांच जीविकात्रों को हिसाववाग होने के कारण से त्रयांग्य ठहराया है-(१) सत्य विशाजा ( शस्त्र-हथियार का व्यापार ), (२) सत्तविंगिजा ( शागी का व्यापार ), (३) मंस विणिज्ञा ( मांस का त्यापार ), ( ४ ) मज विणिज्ञा ( मद्य = शराब का व्यापार ), ( ५ ) विस विशाला (विष का व्यापार)। 'लक्खण सत्त' ३ में युद्ध ने निम्न जीविकाश्रों की गहराीय बतलाया है - तराज की ठगी, वंस (बटखरें) की ठगी, मान की (नाप की) ठगी, रिशवा, वंचना, कृतव्रता, साचियोग (कृटिलता), छेदना, वध, बन्धन, डाका, ल्रटपाट की जीविका।
- (६) सम्यक् व्यायाम = ठीक प्रयत्न, शोभन उद्योग, सत्कर्मी के करने की भावना करने के लिये प्रयक्ष करते रहना चाहिये। इन्द्रियों पर संयम, बुरी भावनात्रों को रोकने और श्चान्की भावनात्रों के उत्पादन रखने का प्रयन्न, उत्पन्न हुई, श्रन्छी भावनात्रों को कायम रखने का प्रयत्न - ये सम्यक व्यायाम हैं। बिना प्रयत्न किये, चंचल चित्त से शोभन भावनायें दर भागती हैं श्रीर बुरी भावनायें घर जमाया करती हैं। श्रतः यह उद्योग श्रावश्यक है।
- (७) सम्यक् स्मृति इस श्रंग का विस्तृत वर्णन 'दीघ निकाय' के 'महासति पटान' सचा (२।९) में किया गया है। स्मृति प्रस्थान चार हैं—(१) कायानुपरयना, (२) वेदनानुपश्यना, (ः) चित्तानुपश्यना तथा धर्मानुपश्यना । काय, वेदना, चित्त तथा धर्म के वास्तविक स्वरूप को जानना तथा उसकी स्मृति सदा बनाये रखना नितान्त आवश्यक होता है। काय मलमूत्र, केश तथा नख आदि पदार्थों का समुख्यमात्र है। शरीर को इन क्रपों में देखने वाला पुरुष 'काये कायानुपश्यी' कहलाता है। बेदना तीन प्रकार की होती है-सख, द:ख, न सुख न द:ख। वेदना के इस स्वरूप को जानने वाला व्यक्ति वेदना में वेदनानुपर्यां कहलाता है। चित्त की नाना आम्थायें होती हैं-कभी वह सराग होता है. कभी विरागः, कभी सद्देष श्रीर कभी वीतद्देषः, कभी समोह तथा कभी वीतमोह । चित्त की इन विभिन्न श्रवस्थात्रों में उसकी जैसी गति होती है उसे जानने वाला पुरुष "िन्त में चित्तानपरयां होता है। धर्म भी नाना प्रकार के हैं (१) नीवरण—कामच्छन्द (कामुकता).

व्यापाद (दोह) स्त्यानमृद्ध (शरीर मन की श्रालसता), श्रीद्रत्य — कीकृत्य (उद्देग-खेद) तथा चिकित्सा (संशय) (२) स्कन्ध, (३) श्रायतन, (४) बोध्यगं: (५) श्रार्थ चत:-सत्य । इन के खरूप को ठीक-ठीक जानकर उनका उसी रूप में जानने वाला पुरुष 'धर्म में धर्मानुपश्यी' कहलाता है। सम्यक समाधि के निमित्त इस सम्यक स्मृति की विशेष त्रावश्यकता है। काय तथा वेदना का जैसा स्वरूप है उसका स्मरण सदा बनाये रखने से आसक्ति नहीं उत्पन्न होती। चित्त श्रनासक्त होकर वैराग्य की श्रोर बढ़ता है तथा एकाप्रता की योग्यता सम्पादन करता है। (विशेष विवरण के लिये देखों 'दिधिनिकाय' हिन्दी अनुवाद पृष्ठ १९०-१९८)

(८) सम्यक समाधि-योग दर्शन ''विवेकख्यातिरविप्लवा हानोपायः' तथा उपनिपद् "ऋते ज्ञानात्र मुक्तिः" (ज्ञान के विना मुक्ति नहीं मिलती ) के सदश बौद्ध धर्म में ज्ञान को निर्वाण = कैवल्य = मिक्त का मुख्य साधन माना है। ज्ञान की उत्पत्ति तब तक नहीं हो सकती, जब तक उसे धारण करने की योग्यता शरीर में पैदा नहीं होती। ज्ञान के उत्य के लिय शरीर की शद्धि नितान्त आवश्यक है। इस लिये अप्टांग योग के अनुसार ही बुद्ध भगवान ने शील और समाधि के द्वारा क्रमशः कायशुद्धि और चित्तशुद्धि पर विशेष जोर दिया है।

वुद्ध धमे के तीन महनीय तत्त्व हैं - शील, समाधि श्रोर प्रज्ञा । श्रष्टांगिक मार्ग के प्रतीक ये तीनों ही हैं। इतिल से तात्पर्य सात्त्विक कार्यों से है। बुद्ध के दोनों प्रकार के शिष्य थे - गृहत्यागी प्रव्रजित भिक्ष तथा गृहसेवी गृहस्थ। कतिपय कर्म इन दोनों प्रकार के बुद्धानुयायियों के लिये समभावेन मान्य हैं जैसे ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय, ब्रह्मचर्य तथा मद्य का निरोध, ये 'पचंशील' कहलाते हैं। श्रीर इनका अनुष्ठान प्रत्येक बीद्ध के लिये विहित है। भिक्षश्रों के लिये श्रन्य पांच शील की भी व्यवस्था है-जैसे श्रपराह-भोजन, मालाधारण, संगीत, सुवर्ण-रजत तथा महार्घ शय्या -इन पांचों वस्तुश्रों का परित्याग । पूर्व शीलों से मिला कर इन्हें 'दश शील' (दश सत्कर्म) कहते हैं। गृहस्थ के लिये अपने पिता माता, श्राचार्य, पत्नी, मित्र, सेवक तथा अमग्र-नाह्मणों का सत्कार प्रति दिन करना चाहिये।

बुरे कमें के अनुष्ठान से सम्पत्ति का नाश अवश्यम्भावी है। नशा का सेवन, चौरात की सैर, समाज ( नाचगाना ) का सेवन, जुआ खेलना, दुष्ट मित्रों की संगति तथा श्रालस्य में फसंना-ये छुत्रों सम्पत्ति के नाश के कारण हैं। (दिधिनिकाय, सिगालीबाद सुत्त ३२ प्रष्ठ २७१-२७६)

शील तथा समाधि का फल है प्रज्ञा का उदय। भवचक के मूल में 'अविद्या' विशमान है। जनतक प्रज्ञा का उदय नहीं होता. तबतक श्रविद्या का नाश नहीं हो सकता । साधक का प्रधान लक्ष्य इसी प्रज्ञा की उपलब्धि में होता है। प्रज्ञा तीन प्रकार की होती है-(१) श्रतमयी-श्राप्त प्रभागों से उत्पन्न निश्चयः (२) चिन्तामयी-यक्ति से उत्पन्न निश्चय तथा (३) भावनामयी — समाधिजन्य निश्चय । श्रुत—चिन्ता—प्रज्ञा से सम्पन्न ीलवान् पुरुष भावना (ध्यान) का अधिकारी होता है। प्रज्ञावान् व्यक्ति नानाप्रकार की

<sup>\*</sup> नोट अभिधर्मकोश ६। ५॥

ऋदियां ही नहीं पाता, प्रत्युत प्राणियों के पूर्व जन्म का ज्ञान, परिचत्त ज्ञान, दिव्यश्रोत्र, दिव्यचक्षु, तथा दुःखज्ञय—ज्ञान से सम्पन्न हो जाता है। उसका चित्त कामास्रव (भोग की इच्छा), भवास्रव (जन्मने की इच्छा) तथा श्रवियास्रव (श्रज्ञानमल) से सदा के लिये विमुक्त हो जाता है। साधक निर्वाण प्राप्त कर श्रद्धेन् की महनीय उच्च पदवी को पालेता है। धम्मपद ने बुद्धशासन के रहस्य को तीन ही शब्दों में समम्भाया है—

(१) सब पापों का न करना (२) पुरुष का सचंय तथा (३) ध्रपने चित्त की परिহাद्वि—

# सन्वपापस्स श्रकरणं क्रुसलस्स उपसम्पदा । स-चित्त परियोदपनं एतं बुद्धान सासनं ॥

(धम्मपद १४।५)

संगति — यम-नियम के बिना कोई अध्यासी योग का अधिकारी नहीं हो सकता। यह न कंवल अध्यासियों के लिये ही वग्न सब अश्रमवालों के लिये अत्यावश्यक हैं। इन में यमों का सारे समाज से धनिष्ट सम्बन्ध होता है, इस कारण इनके पालन में सब मनुष्य परतन्त्र हैं। अर्थात् ये सब मनुष्यों का परम कर्त्तव्य हैं, जैसा कि मनु महाराज लिखते हैं:—

# यमान् सेवेत सततं न नियमान् केवलान् बुधः । यमान् पतत्यकुर्वाणो नियमान् केवलान् भजन् ॥ —(मनु॰)

अर्थ — बुद्धिमान को चाहिये कि यमों का लगातार सेवन करे, न केवल नियमों का। क्यों कि केवल नियमों का सेवन करने वाला यमों का पालन न करना हुआ गिर जाता है।

यहाँ इस सूत्र में व्याख्या केवल उतनी ही की जावेगी नो योगियों तथा योग के जिज्ञासुओं के ऋभिमत है सूत्र ३१ के वि० वि० में उनका सामान्य श्रीर व्यापक रूप दिख-लाया जावेगा।

## क्यहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः ॥ ३० ॥

शब्दार्थ — श्रहिसा-सत्य-श्रस्तेय-ब्रह्मचर्थ-श्रपरिग्रहाः = श्रहिसा, सत्य, श्रस्तेय, ब्रह्मचर्य, श्रपरिग्रह । यमाः = यम हैं ।

अन्वयार्थ-- ऋहिंसा, सत्य, ऋस्तेय, ब्रह्मचर्य, ऋपरिग्रह यम हैं।

व्याख्या—श्रहिसा = शरीर, वार्णा श्रथवा मन से काम, कोध, लोभ, मोह, भय आदि की मनोवृत्तियों के साथ किसी प्राणी को शारीरिक, मानसिक पीड़ा श्रथवा हानि पहुँचाना, या पहुँचवाना या उसकी श्रनुमति देना या स्पष्ट श्रथवा श्रस्पष्ट रूप से उसका कारण बनना हिंसा है, इससे बचना श्रहिंसा है। गौ, श्रश्व श्रादि पशुश्रों का उचित रीति से पालन पोषण करके प्राण हरण न करते हुए उनसे नियमित रूप से दूध श्रारि सामग्री

<sup>🕂</sup> दीवनिकाय सामन्ज फल सुत्त पु॰ ३०-३२ ॥

प्राप्त करना नथा सेवा लेना हिसा नहीं है, पर यही जब उनकी रचा का ध्यान न रखते हुए सेवा इत्यादि करना के साथ ली जावे तो हिसा हो जाती है।

शिक्षार्थ ताइना देना, रोग-निवारणार्थ श्रीषधि देना श्रथवा श्राप्रश्चन करना, मुधारार्थ या प्रायिक्षित्त के लिये दर्ण्ड देना हिसा नहीं है यदि यह बिना द्वेष श्रादि के प्रेम से केवल उनके कल्याणार्थ किये जावें। पर यहीं जब देव, काम, क्रोध, लोभ, मोह श्रीर भय श्रादि की मनोष्ट्रित्तयों से मिश्रित हों तो हिसा हो जाते हैं। प्राणों का दररीर से वियोग करना सब से बड़ी हिसा है। श्री व्यासजी महाराज ने श्राहिसा की व्याख्या इस प्रकार की है कि सबे काल में सर्व क्कार से सव प्राण्यों का चित्र में भी द्रोह न करना श्राहिसा है। श्राहिसा ही सब यम-नियमों का मृल है, उसी के साधन तथा सिद्धि के लिये श्रम्य यम श्रीर निश्म हैं श्रीर इसी श्रहिसा को निर्मल रूप बनाने के लिये श्रहण किये जाते हैं।

पश्चशिखाचार्य जी कहते हैं :--

# स खन्तर्यं ब्राह्मणो यथा यथा व्रतानि बहूनि समादित्सते तथा तथा प्रमाद-कृतेभ्यो हिंसानिदानेभ्यो निवर्तमानस्तामेवावदातरूपापहिंसां करोति ।

अर्थ—निश्रय यह ब्राधाग ( वेदवेत्ता योगी ) ज्योंज्यों बहुतन्से व्रतों यम-नियमों को धारण करने की इच्छा करता है खर्थात् श्रनुष्ठान करता है त्योंत्यों प्रमाद से किये हुए हिंसा श्रादि के कारण-रूप पापों से नियत्त हुश्चा उसी श्राहिसा को निर्मल करता है।

श्रृहिसा तथा श्रम्य सब यमों के विपरीत श्राचरण करने में मुख्य कारण श्रपने को छोटे से भौतिक शरीर में संक्रुित रूप में देखना है, इमलिये योगियों के लिय तो श्रिहंसा का उन्नतम स्वरूप प्राणिमात्र में श्रपनी श्राह्मा को व्यापक रूप में देखना है। यथा—

# यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मम्येवातु-पश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विज्ञग्रुप्सते ॥

(ईशो०६)॥

अर्थ—जो (साधक) सम्पूर्ण भूतों को (अपनी) आत्मा में ही देखता है और समस्त भूतों में भी अपनी आत्मा को ही देखता है वह इस (सर्वात्म दर्शन) के कारण ही किसी से घृणा नहीं करता।।

# यस्मिन सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभृद्विजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः ॥

अर्थ जिस समय ज्ञानी पुरुष के लिये सब मृत ( त्रपनी ) आत्मा ही हो गये उस समय एकत्व देखने वाले उस विद्वान को क्या शांक और क्या गोह हो सकता है।

इस विशाल व्यापक दृष्टि के सम्बन्ध में यह शंका न करनी चाहिये कि इस समस्व बुद्धि से तामसी, राजसी प्रकृति वाले प्राणियों के प्रति व्यवहार में कठिनाई श्रावेगी, क्योंकि प्रत्येक मनुष्य के स्वयं श्रपने श्रन्तः करण में तामसी, राजसी श्रौर सास्विक तीनों प्रकार की वृत्तियों का उदय और चय होता रहता है। जिस महान योगी ने इन संकीर्ण भावों को हटा हिया है वह सारे अन्तः करणों तथा उनकी वृत्तियों को अपने ही अन्त:करण और वृत्ति जैसे ह्य में देखता है। जिस प्रकार अपनी तामसी, राजसी बृत्तियों के निरोधपुर्वेक सान्तिक बृत्तियों के उदय करने का यत्न करता है, इसी प्रकार सारे अन्तः करणों की तामसी राजसी वित्तयों के हटाने ( चय करने ) श्रीर सास्विक वृत्तियों के उठाने ( उदय करने ) की चेष्टा करता है।

श्रहिसा का सामान्य रूप सूत्र ३१ के विशेष विचार में देखें।

२. सत्य-वस्त का यथार्थ ज्ञान ही सत्य है। उसका शरीर सं काम में लाना शरीर का सत्य है, वाणी से कहना वाणी का सत्य है और विचार में लाना मन का सत्य है। जो जिस समय जिसके लिय जैसा यथार्थ रूप सं करना चाहिये वहीं सत्य है अर्थात कत्तेव्य ही सत्य है। ऋहिंसा तीनों काल में सत्य है। इस कारण यथार्थ रूप से यथार्थ ज्ञान से ऋहिसा के लिये जो कुछ किया जाने वह सत्य है। यदि कोई पुरुष द्वेष से दिल दुखाने के लिये श्वन्धे को तिरस्कार के साथ अन्धा कहता है तो यह असत्य है, क्योंकि यह हिसा है, और हिंसा सदा श्रमत्य है, श्री व्यासजी महाराज सत्य की व्याख्या इस प्रकार करते हैं : --

श्चर्यानुकल वाणी श्रीर मन का व्यवहार होना श्रथीत् जैसा देखा हो, जैसा श्रनुमान किया हो श्रीर जैसा सना हो वैसा ही वाणी से कथन करना श्रीर मन में धारण करना। दूसरे पुरुष में अपने बांघ के अनुसार ज्ञान कराने में कही हुई वार्णा यदि धोखा देने वाली. भ्रान्ति करानेवाली ऋथवा ज्ञान कराने में ऋसमर्थ न हो आर सब प्राणियों के उपकार के लिय प्रवृत्त हुई हो: और जिससे किसी प्राणी का नाश, पीड़ा श्रथवा हानि न हो वह सत्य है। यदि इस प्रकार भी कही हुई वाणी प्राणियों का नाश करने वाली हो तो वह सत्य नहीं है बल्कि इस प्राथाभास पुराय के प्रतिहरूप पाप से महान दु:ख को प्राप्त होगा। इसलिए अच्छी प्रकार परीचा करके सब प्राणियों के हिताथे सत्य बाले । मनु भगवान ने भी ऐसा हा कहा है:---

सत्यं ब्रूयात्मियं ब्रूयाक ब्रूयात् सत्यमिषयम् अर्थ —सत्य वाले, प्रिय बाले, वह सत्य न बाले जो आश्रय हो श्रथात् सत्य को मीठा करके बोले, कटु करके न बोले।

योगियों के लिये तो उच्चतम सत्य का स्वरूप श्रात्म-श्रनात्म, चेतन-जड़, प्रवित्र-श्रपवित्र, नित्य-श्रनित्य में विवेकज्ञान श्रथीत् श्रात्म। को त्रिगुर्गात्मक श्रन्त:कर्गा, इन्द्रियों, शरीर. विषयों तथा भौतिक जगत् से सबेथा भिन्न, निविकार, निर्लेप, निक्किय, श्रसंग. श्रपरिगामी, कृटस्य, नित्य, ज्ञानस्वरूप विवेकपूर्वक देखना है।

# प्रकर्यैव च कर्माणि क्रियमाणानि सर्वेशः।

#### यः पश्यति तथात्मानमकर्तारं स पश्यति ॥ गीता १३। २९॥

अर्थ:- जो पुरुष सम्पूर्ण कर्मी को सब प्रकार से प्रकृति से हा किये हुए देखता है तथा आत्मा को अकर्ता देखता है, वही देखता है अर्थात् तत्त्वज्ञानी है।

सत्य का सामान्य रूप सूत्र ३१ के विशेष विचार में देखें।

[सूत्र ३०

३. अस्तेय — अन्यायपूर्वक किसी के धन, द्रव्य अथवा अधिकार आदि का हरण करना स्तय है। राजा का प्रजा के नागरिक अधिकार दबाना, ऊँचे वर्ण वालों वा धन-पितयों का नीचे वर्ण वालों और निधनों के सामाजिक तथा धार्मिक अधिकारों का छीनना स्तेय है । श्रिधिकारिगणों का रिश्वत लेना, दुकानदारों का निश्चित वा उचित मृत्य से ज्यादा दाम लेना श्रथवा तोल में कम देना इत्यादि स्तय है। पर इस प्रकार किसी वस्तु को प्राप्त करने का मृत कारण लोभ श्रीर राग है। इस हेतु योगी को किसी वस्तु में राग होना ही स्तेय समभाना चाहिये। इसका त्यागना श्रस्तय है।

श्चस्तेय की ऋधिक व्याख्या के लिये सूत्र ३१ का विशेष विचार देखें।

थ. ब्रह्मचर्य — मैथुन तथा अन्य किसी प्रकार से भी बीर्य का नाश न करते हुए जितेन्द्रिय रहना स्रर्थात् स्रन्य सब इन्द्रियों के निरोधपूर्वक 'उपश्चेन्द्रिय' के संयम का नाम ब्रह्मचर्य है। पूर्णतया अझचर्य का पालन वहीं कर सकता है जो ब्रह्मचर्य के नाश करने वाले पदार्थों के भन्नगा तथा कामोदीपक टरयों के देखन श्रीर इस प्रकार की वार्ताओं के सुनने तथा ऐसे विचारों को मन में लाने से भी बचता रहे ।

योगियों के लिये बद्धाचर्य का वास्तविक स्वरूप रिव ऋर्थात् अन्न के खींचने के लिये जो प्राणों की झाभ्यन्तर क्रिया होती है उसी का नाम भूख है, वह वृत्तों पशु, पत्ती झादि झौर मनुष्यों में समान है। वृत्त प्राणों के अनुकूल ही अन्न को खींचते हैं। यही कारण है कि विशेष विशेष युद्ध उन विशेष स्थानों में जहां उनके श्रातुकूल पृथ्वी जलादि में परमाणु नहीं होते हैं नहीं उगते हैं। पत्र स्नादि भी प्राणों के श्रतुकूल ही श्रन्न को खींचते हैं, यदि मनुष्य के कुसंग से इस स्वाभाविक वुद्धि को न खो बैठे हों। किन्तु मनुष्य नाना प्रकार की वासनात्रों से भ्रमित होकर इस विवेक वृद्धि को स्रो देता है कि किस समय प्राणों को किस-किस विशेष रिय श्रथीत् अन्न की श्रावश्यकता है। कभी कभी प्राणों में भी कह विशेष कारणों के श्राधीन होकर बाहर रिय अर्थात् अर्थ की स्रोर आकर्षित होने की स्राध्यन्तर क्रिया होती है। यही काम विषयवासना के पीछे जाना है। इसके वशीकार हा जाने से ब्रह्मचर्म्य का खंडन होता है। इसलिये योगी के लिये ब्रह्मचर्य्य का वास्तिवक स्वरूप प्राणी पर पूरा श्रधिकार प्राप्त कर लेना है और प्राण आदि पश्च वायु श्रन्तः करण का सम्मिलित काये हैं। श्रतः श्रन्तः करण पर पूरा श्रधिकार कर सेना त्रावश्यक हैं। यह ऋधिकार श्रम्भनिष्ठा से प्राप्त होता है स्त्रर्थात् उस क्रम से श्रम्भनिष्ठ होना ही पूर्ण ब्रह्मचर्ण्य का उनके लिये वास्तविक खरूप है।

श्रिधिक जानकारी के लिये सूत्र ३१ का विशेष विचार देखें।

५. अपरिग्रह—धन, सम्पत्ति, भोग-सामग्री अथवा अन्य वस्तुओं को अपनी ( शरीर-रत्ता आदि ) आवश्यकतात्रों से अधिक केवल अपने ही भोग के लिये स्वार्थ-दृष्टि से सश्चय या इकट्ठा करना परिग्रह है। (श्रावश्यक वह वस्तु है जिसके बिना श्रश्यास श्रथवा धार्मिक कार्य निर्विध्नतापूर्वेक न चल सकें अर्थात् जो अध्यात्मोज्ञति अथवा धार्मिक कार्यों में साधनरूप से द्यावश्यक हो।) इससे बचना द्यपरिमह है। पर योगी के लिये तो सब से बड़ा परिमह, अविद्या आदि क्लेश, शरीर और चित्त आदि में ममत्व और अहडूार हैं जो सब परिप्रद्द के भूल कारण हैं। इसके लिये इन सब क्लेशों आदि का न रखना ही अपरिप्रद्द का लक्षण अभिमत है।

शेष सूत्र ३१ के विशेष विचार में देखें।

संगति – इस प्रकार सामान्यरूप से यमों का निरूपण करके अगन सूत्र में उनकी सबसे ऊँची अवस्था बसलाते हैं :—

#### जातिदेशकालसमयानविद्यकाः सार्वेभौमा महाज्ञतम् ॥ ३१ ॥

शब्दार्थ — जाति-देश-काल-समय-अनविष्ठिमा = जाति, देश, काल, और संकेत 'नियमविरोष' की सीमा से रहित । सार्वभौमाः = सब अवस्थाओं में पालन करने योग्य। महात्रतम् = महात्रत है।

अन्वयार्थ — जाति, देश, काल और समय की हद से रहित सर्व भूमियों में पालन करने योग्य यम, महावृत कहलाते हैं।

ज्याख्या — जाति, देश काल श्रौर समय (संकेत, नियमविशेष) को हद से रहित होने का यह अभिप्राय है कि इनके द्वारा हिंसा आदि यम संकुचित न किये जावें।

जाति द्वारा संकुचित : गौ श्रादि पशु श्रथवा ब्राह्मण की हिंसा न करूँगा।

देश द्वारा संकुचित : हरिद्वार, मथुरा स्त्राहित तीर्थ में हिंसा नहीं करूँगा। काल से संकुचित : चतुर्देशी, एकादशी स्त्राहित तिथियों में हिंसा नहीं करूँगा।

समय द्वारा संकुचितः समय के अर्थ यहाँ काल नहीं है बल्कि विशेष नियम या विशेष संकेत के हैं। जैसे देव अथवा ब्राह्मण् के प्रयोजन-सिद्धि के लिये हिंसा कहँगा अन्य प्रयोजन से नहीं। इसी प्रकार अन्य यमों को समक्त लेना चाहिये। अर्थात् समयाविष्ठिष्ठ सत्य-प्राण्डरण् आदि के संकट से अतिरिक्त मिध्याभाषण् न कहँगा। समयाविष्ठिष्ठ अस्तेय—दुर्भित्त के अतिरिक्त चोरी न कहँगा। समयाविष्ठित्र अस्तेय—दुर्भित्त के अतिरिक्त चोरी न कहँगा। समयाविष्ठित्र अप्रपरिमह्-परिवार के परिपालन के लिये डा प्रतिमह प्रहण कहँगा।

जब ये यम इस प्रकार की संकीर्णता से रहित सब जातियों के लिये सर्वेत्र सर्वेदा सर्वेशा पालन किये जाते हैं तो महात्रत कहलाते हैं।

विशेष विचार—( सूत्र २१) इस सूत्र का यह भी भाव है कि यमों का पालन किसी जाति-विशेष या देश-विशेष या काल-विशेष या अवस्था-विशेष के मनुष्यों के लिये नहीं है किन्तु यह भूमगड़ल पर रहने वाली सभी जाति, देश, काल और अवस्था वालों के लिये पालने योग्य है; इसीलिये ये सार्वभौम महान्नत कहलाते हैं। इससे पूर्व के सूत्र में हमने यमों का वह लक्षण किया है जो योगियों को अभिमत है। अब इस सूत्र के वि० वि० में हम उनका वह विशाल व्यापक और सामान्य स्वरूप दिखलाने का यन्न करेंगे जिसका सम्बन्ध सम्पूर्ण मनुष्य समाज और सारे राष्ट्रों से है।

तीसमें सूत्र की संगति में बतला आये हैं कि यमों का सम्बन्ध केवल व्यक्तियों से नहीं है परन्तु सारे मनुष्य-समाज से है, इसलिये सारे मनुष्य इनके पालन करने में

समष्टि रूप से परतन्त्र हैं। कोई मनुष्य चाहे वह किसी जाति, देश, काल, श्ववस्था, वर्षाध्रम, मत-मतान्तर का क्यों न हो, यदि उसे मनुष्य-समाज में रहना है तो उसके लिये ये यम सर्वदा माननीय व पालनीय हैं(।

संसार में फैली हुई भयद्भर अशान्ति का केवलमात्र उपाय यमों का यथार्थ रूप से पालन करना है। यम के अथे ही शासन और व्यवस्था रखने वाले के हैं। इनके पालन से संसार की अवस्था ठीक रह सकती है। यह शहू। कि ज्ञत्य शासकादि आहिंसा और गृहस्थी त्रक्षचर्य का पालन नहीं कर सकते, यमों को यथार्थ रूप से न सममने के कारण उपन होती है उसके निवारणार्थ यमों के स्वरूप को और स्पष्ट रूप से दिखलाने का यक्न करते हैं:—

आहिंसा - जिस प्रकार सारे क्लेशों का मूल श्रविवा है उसी प्रकार सारे यमों का मूल श्रहिंसा है। हिंसा तीन प्रकार की है—(१) शारीरिक, किसी प्राणी के प्राण हरण करना श्रथवा श्रन्य प्रकार से शारीरिक पीड़ा पहुँचाना; (२) मानसिक, मन को क्लेश देना (३) श्राध्यात्मिक, श्रन्त:करण को मलीन करना। यह राग, हेष, काम, कोध, लोभ, मोह, भ्रयादि तमोगुण वृत्ति से मिश्रित होती हैं, जैसा कि सूत्र तीस की व्याख्या में बतला श्राय हैं। किसी प्राणी की किसी प्रकार की हिंसा करने के साथ-साथ हिंसक श्रपनी श्रात्मिक हिंसी करता है, श्र्यान् श्रपन श्रन्त:करण को हिंसा के हिए संस्कारों के मल से दूषित करता है। इन तीनों प्रकार की हिंसाश्रों में सबसे बड़ी हिंसा श्राध्यात्मिक हिसा है, जैसा कि ईशोपनिषद में बतलाया है:—

# श्रमुर्या नाम ते लोका श्रन्धेन तमसाऽऽद्वताः । तांस्ते पेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥

अर्थ -जो कोई आत्मघाती लोग है (अर्थात् अन्तःकरण् को मलीन करने वाले हैं) ने मरकर उन लोकों में (योनियों में ) जाते है जो असुरों के लोक कहलाते हैं और घने अर्थिरे से ढके हुए हैं अर्थात् ज्ञानरहित मृद नीच योनियों में जाते हैं।

शरीर तथा मन की अपेसा आत्मा श्रेष्ठतम है, क्योंकि शरीर और मन तो आस्मा के करण (साधन) हैं, जो मनुष्य को उसके कल्याण्ये दिये गए हैं। इसलिए हिंसक अधिक दया का पात्र है, उसके प्रति भी द्वेष अथवा बदला लेने की भावना रखना हिंसा है। इसलिय जिस पर हिसा की जाती है उसके तथा हिसक दोनों के कल्याण्ये हिंसा पाप को हटाना चाहिये। योगी में अहिंसा अत की सिद्धि से आत्मिक तंज इतना बढ़ जाता है कि उसकी सिश्रिध से ही हिसक हिसा की भावना को त्याग देता है। मानसिक शक्ति बाले मानसिक बल से हिसा को हटा दें, वाचक तथा शारीरिक शक्ति वाले जहां तक उनका अधिकार है उस सीमा तक इन शक्तियों को हिसा के रोकने में प्रयोग करें। शासकों तथा न्यायाधीशों का परम कर्तच्य संसार में अहिंसा अत को स्थापन करना है। जिस प्रकार कोई मनुष्य मदोन्मत्त अथवा पागल होकर किसी घातक शका से जो उसके पास शरीर-एका

के लिये है, अपने ही शरीर पर आघात पहुँचाने लगे तो उसके शुभवित्तकों का यह कर्तक होता है कि उसके हितार्थ उसके हाथों से वह शक्त हरण कर ले। इसी प्रकार यदि कोई हिंसक शरीर-रूपी शक्त से जो उसको उसकी आत्मा के कल्याणार्थ दिया गया है, दूसरों को तथा अपनी ही आत्मा को हिंसारूपी आघात वहुँचा रहा है और अन्य किसी प्रकार से उसका सुधार असम्भव हो गया है तो अहिंसा तथा उसके सहायक अन्य सब यमों की सुज्यवस्था रखने वाले शासकों का परम कर्त्तक्य होता है कि उसके शरीर का उससे वियोग कर दें। यह कार्य अहिंसा त्रता में बाधक नहीं है वरन शहिंसा त्रता का रचक और पोषक है।

पर यदि यह कार्य हेपादि तमोगुणी वृत्तियों अथवा बदला लेने की भावना से मिश्रित है तो हिंसा की सीमा में आ जाता है। अहिंसा के स्वरूप को इस प्रकार विवेक-पूर्वक सममक्ता चािह ये कि सत्त्वरूपी धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्य (श्रेष्ठ भावनाओं) के प्रकाश में अहिंसा तथा उसके अन्य सब सहायक यमों में; और तमरूपी अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनैश्वर्य (नीच भावनाओं) के अन्धकार में हिंसा तथा उसके सहायक अन्य चारों वितर्कों में श्रवृत्ति होती है। धर्म-श्चापन के लिये युद्ध करना चत्रियों का कर्त्तव्य है उससे बचना हिंसारूपी अधर्म में सहायक करना है।

# स्वधमेषि चावेच्य न विकम्पितुमहैसि । धर्म्योद्धि युद्धाच्छेयोऽन्यत्त्त्तत्रियस्य न विद्यते ॥३१॥ गीता अ० २

श्रर्थ—स्वधर्म को समभकर भी तुमें हिचकिचाना उचित नहीं है क्योंकि धर्मयुद्ध की श्रपेछा चत्रिय के लिये श्रीर कुछ श्रधिक श्रेयस्कर नहीं हो सकता।

## यहन्छया चोपपश्चं स्वर्गद्वारमपावृतम्।

द्धालनः त्रत्रियाः पार्थं लभन्ते युद्धमीदृशम् ॥३२॥ गीता भ० २

अर्थ-हे पार्थ ! यों श्रपने-श्राप प्राप्त हुआ श्रीर मानो स्वर्ग का द्वार ही खुल गया हो, ऐसा युद्ध तो भाग्यशाली चत्रियों को ही मिलता है। वेद में भी ऐसा वतलाया गया है। यथा:--

# ये युध्यन्ते मधनेषु शूरासो ये तनृत्यजः।

# ये वा सहस्रदित्ताणास्तांश्चिदेवापि गच्छतात ॥

अर्थ—जो संद्रामों में लड़ने वाले हैं, जो अरवीरता सं अरीर को त्यागने वाले हैं, और वे जिन्होंने सहस्रों दिल्लायें दी हैं तु उनको ( ऋर्यात उनकी गति को ) भी प्राप्त हो।

अपनी दुर्जलता के कारण अयभीत होकर आत्याचारियों के आत्याचार सहन करना, अपनी धन-सम्पत्ति को चार डाकुओं से हरण करवाना, अपने समझ अपने परिवार, देश, समाज अथवा धर्म को दुर्जनों द्वारा अपमानित देखना अहिंसा नहीं है, बल्कि हिंसा का पोषक कायरता-रूपी महापाप है। इतना बतला देना और आवश्यक है कि चात्रधर्मातुसार तेजस्त्री बीर ही अहिंसा अत का यथार्थ रूप से पालन कर सकता है। दुर्बल, डरपोक, कायर, नपुन्सक हिंसकों की हिंसा बढ़ाने में भागी होता है।

**उदारणार्थ डाकू संगठन श्रीर मृत्य से निर्भयता इन दो शक्तियों को लेकर निकलते हैं।** जो पुरुष मृत्यु के भय से अपना धन और सम्पत्ति विना मुकाबिला किये हुए आसानी से दे हेते हैं, वे उनके दसरे स्थानों में डाका डालने श्रीर लटने के उत्साह श्रीर हिम्मत को बढ़ा कर उनके इस प्रकार की हिंसा में पाप के भागी बनते हैं। जो वीर प्रका उनसे श्राधिक मृत्य से अभयरूप श्रात्मबल श्रीर संगठनरूप हिन्य शक्ति रखते हैं श्रीर संगठित होकर निर्भयता के साथ उन डाकुकों का मुकाबिला करते हैं, वे अपने प्राणों को खोकर भी उन अत्याचारियों के दूसरे खानों में डाका डालने के उत्साह और हिम्मत को कम करते हैं, वे उनकी हिंसा को घटा कर श्राहिसा रूपी पराय के भागी बनते हैं। यदि वे इस संग्राम में सफल होते हैं तो अपने धन और सम्पत्ति के ऐश्वर्य्य को भोगते हैं और यदि बलिदान होते हैं तो खर्ग को प्राप्त होते हैं। भारतवर्ष के चत्रियों में यह प्रथा थी कि जब वे अत्याचारी विधर्मी यवनों के मुका-बिले में अपने धर्म और देश को बचाने की कोई आशा न देखते थे तो उनके छोटे बच्चे और क्षिणं आग की चिता में भस्म हो जाती थीं और वे वीर जन्नी हाथों में तलवारें लेकर एक-एक सैकडों अत्याचारियों को तलवार के घाट उतार कर बलि हो जाते थे। इस प्रकार धर्म श्रीर देशरता के परमकर्त्तव्य को श्रपने श्रन्त समय तक पूरा कर जाते थे। पर इस वीरता के साथ-साथ उनमें एक संकीर्णता और स्वार्थ का दुर्गुण भी था जो उन्होंने असंख्य गरीब और नीची जाति कहलाने वाले अपने भाइयों को उनके धार्मिक, सामाजिक, नागरिक, राष्ट्रीय और द्यार्थिक श्रधिकारों से विश्वत करके उनके अन्दर से मनुष्यत्त्व के श्रभिमान के संस्कार तक को निकाल दिया था । यह स्तेयरूप पाप ही उनकी असफलता का कारण हुआ । यदि वे इस स्वार्थमय संकीर्ण दृष्टि का परित्याग करके इन सब असंख्य भाइयों में अपनी जैसी शूर वीरना तथा धर्मप्रेम श्रीर देशभक्ति उत्पन्न करने का यह करते तो बहुत सम्भव है कि भारतवर्ष का इतिहास आज के इतिहास से कुछ और ही विचित्र रूप में लिखने योग्य होता । संसार में सारे राष्ट्रों की स्वतन्त्रता का भी मूल उपाय यही हो सकता है कि पराधीन राष्ट्र के सारे व्यक्ति संगठित रूप में निर्भय होकर यह हद संकल्प कर लें कि यदि जीना है तो स्वतन्त्र राष्ट्र के वायुमएडल में ही श्रास लेंगे अन्यथा स्वतन्त्रता की देवी पर बलि ह्रो जाएंगे।

श्राहिंसा श्रीर सत्य के अवतार महात्मा गांधीजी ने जब एक गाय के बछड़े की अत्यन्त करणावस्था में सारे शरीर में कीड़े पड़ जाने श्रीर उसका कष्ट श्रमहनीय हो जाने पर उसके बचने की कोई सम्भावना न देखी तो उनकी सस्वप्रधान बुद्धि ने इसी को विवेक-पूर्ण श्राहिसा निश्रय किया कि उसको उस असहनीय कष्ट से बचाने के लिये किसी श्रीपिध द्वारा शीघ उसके रुग्ण शरीर को पूथक् कराने में सहायता की जावे। पर यही कार्य यदि कोई चिकित्सक रोगी की चिकित्सा से तंग श्राकर श्रथवा उसका कोई सम्बन्ध उसकी सेवा-ग्रुश्था से बचने के लिये तमरूपी प्रमाद से करे तो वह घोर हिंसा में प्रशुत्त हो जावेगा। एक राष्ट्र-द्वारा श्राहिसा महान्नत के पालच का सबसे बड़ा उदाहरण सम्नाट श्रशोक के समय में मिलता है।

सर्वसाधारण के लिये अहिंसारूप व्रत के पालन करने में सबसे सरल कसीटी यह है "Do to others as you want others do to you" अर्थात् दूसरों के साथ

व्यवहार करने में पिहले यह भली अकार जांच लो कि यदि तुम इनके स्थान पर होते चौर वे तुम्हारे स्थान पर तो तुम उनसे किस प्रकार का व्यवहार कराना चाहते। बस वैसा ही तुम उनके साथ व्यवहार करो। यही सिद्धान्त सत्य श्रौर अस्तेय आदि यमों में भी घट सकता है।

सत्य—यह अहिंसा का ही रूपान्तर है। सत्य का व्यवहार केवल वाणी से ही नहीं होता है जैसा कि साधारण मनुष्य समम्ति हैं। सूत्र तीस की व्याख्या में सत्य का वास्तिवक खरूप दिखलाते हुए हमने बतलाया है कि कर्तच्य ही सत्य है। इसलिये जो मनुष्य प्रत्येक प्राणी के प्रति जिस अवस्था और जिस काल में वह हो उसके प्रति अपन्य कर्त्तच्य यथार्थरूप से समम्तता है और उसका यथार्थरूप से पालन करता है बही सत्यव्रती है। राजा हरिश्चन्द्र ने अपने पुत्र रोहिताश्व की मृत्यु का शोक और अपनी की को घोर विपदा में अपने समस्य खड़ी हुई देखकर उसका मोह छोड़कर अपने खामी चाएडाल के प्रति कर्त्तच्य को समभा और उसका पालन किया। यह उनके सत्य की अन्तिम परीचा थी जिसने उनका नाम सदा के लिये अमर कर दिया। यदि प्रत्येक मनुष्य अपने कर्त्तच्यक्पी सत्य-व्रत को पालन करने लगे तो संसार की अशान्ति स्वतः ही दर हो सकती है।

कई अविवेकी पुरुष दूसरों के हृदय को पीड़ा पहुँचाने वाले वचन कहने में अपने सत्यवादी होने का घमएड करते हैं। इस सम्बन्ध में हम केवल एक ऐतिहासिक घटना

का वर्णन कर देना पर्याप्त सममते हैं।

युधिष्ठिर के राजस्ययज्ञ समाप्ति पर मयदानव चित्रकार द्वारा स्कटिक की बनाई हुई युधिष्ठिर की आश्चयंजनक सभा में जल को थल, यल को जल, दीवार को दरबाजा, दरबाजे को दीवार इत्यादि समम्भते हुए दुर्योधन को स्थान-स्थान पर ठोकर स्वाते हुए देखकर पाएडवों और द्वीपदी का उसका उपहास करना तथा परिहास से यह शब्द कहना कि हे महाराज धृतराष्ट्र (अन्धे) के पुत्र ! देखो द्वार इघर है, जिन में इन छिपे हुये अर्थों से उसके दिल को चोट पहुँचाने की भावना थी कि अन्धों के अन्धे ही पुत्र होते हैं" (महाभारत सभापवे अ०२० ऋोक २४) हिंसारूपी असत्य था, जिसका फल महाभारत का युद्ध और उससे भारत का सर्वथा पतन हुआ।

इसी प्रकार, महाभारत में कर्णपर्व की एक घटना है। एक समय कर्ण से परास्त होने के पश्चात् युधिष्ठिर ने अर्जुन को कर्ण-वध के निमित्त उसके गाराडीव धतुष को धिकार कर उत्तेजित किया कि 'हे अर्जुन ! तेरे गांडीव धतुष, बाहु-वीर्य, केसरी-सुत हतुमान से आक्कत ध्वाना और अग्निदत्त रथ को बार-बार धिकार है। तुम अपने गांडीव धतुष को जो तुमसे बलवान होने का दावा करे, उस मित्र-राजा को सौंप दो।' अर्जुन ने यह अतिक्वा कर रखी थी कि जो उसको धिकार कर यह कहेगा कि तम अपने गाराडीव धतुष को किसी

7

दूसरे को दे दो क्योंकि वह तुमसे बलवान है उसको वह मार डालेगा। इसलिने उसने अपनी प्रतिज्ञा पालन करते हुए युधिष्ठिर का वध करने के लिये अपनी तलवार खींच ली। उस समय कृष्ण ने अर्जुन को सत्य का खरूप इस प्रकार वतलाया कि 'हे अर्जुन ! अज्ञानी कंवल शब्द के स्थृल रूप को देखते हैं पर ज्ञानी उसके सृक्ष्म स्वरूप अर्थ को देखते हैं और उसके ही अनुसार व्यवहार करते हैं। तेरी प्रतिज्ञा केवल गायडीव धनुष को धिकारने वाले का वध करने की थी, और धिकारना अपमान के लिये देशमाव से होता है। पर युधिष्टिर ने गायडीव धनुष की प्रश्नास और मान बढ़ाने के लिये प्रमान से तुमें उत्तित करके कर्ण को वध करने के लिये यह शब्द कहे हैं। इसलिये युधिष्ठर के शब्दों के यह अर्थ नहीं लिये जा सकते; और उसका मारना असल्य है। फिर भी यदि तू अज्ञानियों के सहश स्दिवाद में ही पड़ना चाहता है तो मारना केवल शक्स से और स्थूल श्रारेर का ही नहीं होता। युधिष्ठिर झानी है, शरीर उसके लिये कपड़े के तुत्य है, उसके शरीर का पृथक होना उसके लिये मुख्य नहीं है। वार्णा की चोट शक्स से अधिक तीक्ष्ण होती है, वही उसके लिये सुख्य के महश्च है, उसी से उसको मार।

राष्ट्र को सब परिध्वितियों को ध्यान में रखते हुए योगीश्वर कृष्ण भगवान् सत्यभाषण् की ब्यवस्था का उपदेश श्राजुन को सहाभारत कर्णपूर्व श्रध्याय ६९ में इस प्रकार करते हैं:—

### नहि धर्मविभागः कुर्यादेवं धनंजय !।

#### यथा त्वं पाएडवायेह धर्मभी हरपिटत: ॥ १७ ॥

क्रथं — हे धनश्वय ! धर्म के विभाग को जानने वाला ऐसा नहीं किया करता जैसा कि तम हे पाएडव, आज यहाँ धर्मभीरु और श्रद्धानी हो रहे हो ।

### श्रकार्याणां कियाणां च संयोगं यः करोति वै।

# कार्याणामिकयाणां च स पार्थे ! पुरुषाधमः ॥ १८ ॥

अर्थ — जो श्रकार्यों (न करने योग्य कामों) का क्रिया के साथ संयोग करता है, (श्रमल में लाता है) श्रीर कार्यों (करने योग्य कामों) का श्रक्रिया से संयोग करता है (श्रनुष्ठान नहीं करता) हे पार्थ! वह श्रधम पुरुष है।

### अनुसत्य तु ये भ में कथयेयु दपस्थिताः।

### समासविस्तरविदां न तेषां वेत्सि निश्चयम् ॥ १६ ॥

अर्थ--जो धर्मोतुष्ठान करने वाले (आमिल लोग) हर्देजा से (निश्चयपूर्वक) धर्म का निरूपण करते हैं उन संचेप और विस्तार से जानने वालों के निश्चय को तुम नहीं जानते।

### श्रनिश्रयक्को हिनरः कार्याकार्यविनिश्चये।

# अवशो मुक्कते पार्थ ! यथा त्वं मृद एव तु ॥ २०॥

अर्थ-कर्त्तव्याकर्तव्य के निश्चय से हीन मूढ़ मनुष्य, हे पार्थे ! तुम्हारी तरह अवस्य ही भूल करता है।

# निह कार्यमकार्ये वा मुखं इातुं कथंचन । अतेन इायते सर्वे तच त्वं नावमुख्यसे ॥ २१ ॥

अर्थ — कर्त्तन्य और श्रकर्त्तन्य किसी प्रकार भी सुख-पूर्वक (श्रासानी से) नहीं जाना जाता, यह सब-कुछ तो वेद और शास्त्रों के श्रवण से जाना जाता है, तुम इस बात को नहीं जानते।

अविज्ञानाद् भवान्यच धर्मे रत्तति धर्मवित् । प्राणिनां स्वं वर्धे पार्थे ! धार्मिको नावबुध्यसे ॥ २२ ॥

अर्थ—हे धर्मिवत् कौन्तेय ! तुम धर्म के तत्त्व को बिना जाने धर्म की रज्ञा करना चाहते हो । धार्मिक वृत्ति वाले भी तुम, प्राणियों का वध कब करना चाहिये, यह नहीं जानते ।

> पाणिनामवषस्तात!सर्वेज्यायान् मतो मप। अनुतां वा वदेद्वाचं न तु हिस्यात् कथंचन॥ २३॥

अर्थ—हे तात ! प्राणियों का न मारना ही सब से श्रेष्ट है मेरा यह मत है ( निश्चय है ) चाहे भूठ बोल दे परन्तु हिसा कभी न करें।

स कथं भ्रातरं ज्येष्ठं राजानं धर्मकोविदम् । इन्याद भवाजरश्रेष्ठ माक्रतोऽन्यः प्रमानिव ॥ २४॥

अर्थ—सो तुम श्रेष्ठ पुरुष दूसरे श्रज्ञानी मनुष्य की तरह, धर्मतत्त्व के ज्ञाता राजा श्रीर बड़े भाइ को किस श्रकार मारत हो।

> ऋगुष्यमानस्य वधस्तथाऽशत्रोश्च मानद ! पराङ्ग्रुखस्य द्वतः शश्यां चापि गच्छतः ॥ २५ ॥ कृतांजलेः मपन्नस्य ममत्तस्य तथैव च । न वधः पृष्यते सद्भिस्तच सर्वे ग्रुशौ तव ॥ २६ ॥

अर्थ — जो युद्ध नहीं कर रहा है, जो शशु नहीं है, हे मानद! जो पीठ दे चुका है— जो युद्ध से भाग रहा है, जो शरण में आ रहा है, जो हाथ जोड़े सामने आया है (आपद्-प्रस्त है) और जिसकी बुद्धि ठिकाने नहीं है, भले आदमी इनके वध को अच्छा नहीं कहते; और यह सब-कुछ तुम्हारे पूज्य (युधियिर) में विद्यमान है।

त्वया चैवं व्रतं पार्थे ! बालेनेव कृतं पुरा । तस्मादधर्मसंयुक्तं मोरूपीत्कर्मे ब्यवस्यसि ॥ २७ ॥

हे पार्थ ! तुमने पहले जो यह प्रतिक्षा की है, वह तो बच्चों की-सी है। उसी से अपनी मूर्क्वता के कारण अपर्म-युक्त कार्य करने का निश्चय कर रहे हो।

# स ग्ररुं पार्थे ! कस्मात्त्वं इन्तुकामोऽभिधावसि । असम्ब्रधार्य धर्माणां गति सूच्मां दुरत्ययाम् ॥ २८ ॥

अर्थ — थर्मी की सूक्ष्म और दुरत्यय गति का निर्णेय न करके, हे पार्थ ! तुम अपने बड़े भाई को क्यों मारने को दौड़ते हो ?

> सन्यस्य वदिता साधुर्न सत्याद्विधते परम् । तत्त्वेनेव सुदुर्ज्ञेयं पश्य सत्यमनुष्ठितम् ॥ ३१॥ भवेत्सत्यमवक्तव्यं वक्तव्यमनुतं भवेत् । यत्रानृतं भवेत् सत्यं सत्यं चाप्यनृतं भवेत् ॥ ३२॥

अर्थ—सत्य का वक्ता साधु है, सत्य से उत्तम कुछ नहीं है। (तुम ) देखो व्याव-हारिक सत्य तत्त्व से ही दुर्विक्रेय है। जहां भूठ सत्य हो जाय और सत्य भूठ हो जाय, वहां सत्य बोलना श्रकत्तंत्र्य हो जाता है श्रीर श्रनृत कर्तत्र्य हो जाता है।

सर्वस्त्रयापशारे तु वक्तव्यमतृतं भवेत्। तत्रातृतं भवेत्सत्यं सत्यं चाप्यतृतं भवेत् ॥ ताद्दशं पश्यते वालो यस्य सत्यमनुष्ठितम् ॥ ३४ ॥ भवेत्सत्यमवक्तव्यं म वक्तव्यमनुष्ठितम् । सत्यानृते विनिश्चित्य ततो भवति वमेवित् ॥ ३५ ॥

अर्थ—( दुराचारी हिसक द्वारा ) सर्वस्त हरण उनस्थित होने पर भूठ ही बोलना योग्य होता है ( भूठ बोलना क्तेंच्य बन जाता है ) वहां पर भूठ सत्य और सत्य भूठ हो जाता है । जो सत्य का अनुष्ठान करना चाहता है, ऐसे बालक को सत्य का यही तत्त्व समफता चाहिये । यदि कहीं पर सत्य बात का न कहना ही ठीक हो तो वहां पर किये हुए सत्य को नहीं ही कहना चाहिये । इस प्रकार भूठ और सत्य के तत्त्व को निश्चय करके मनुष्य धर्मवित् होता है । यथा चाल्पश्रुतो मुद्दो धर्माणामऽविभागवित्

द्वद्धानपृष्ट्वा सन्देहं महच्छ्वश्रमिवाईति । तत्र ते लत्त्वणोदेशः कथिदेवं भविष्यति ॥ ५४ ॥ द्रष्करं परमं क्वानं तर्केणाज्ञस्यक्यति ॥

अर्थ — जो मनुष्य विद्वान पुरुषों से पूछकर सन्देह का निराकरण नहीं कर लेता है वह श्रज्ञान के बड़े भारी गड़ दे में ही पड़ा रहता है। इसलिये यहां इछ धर्म के लक्षण और उद्देश्य को मैं तुमें कहता हूँ। धर्म का ज्ञान बड़ा दुष्कर है, तर्क से ही उसका निश्चय हो सकता है।

श्रुतेर्धर्म इति होके षदन्ति बहवो जनाः। तत्ते न मरणसूरामि न च सर्वे विषीयते ॥ ४४ ॥

अर्थ - बहत-से लोग ऐसा कहते हैं कि श्रति से धर्म का ज्ञान होता है। तेरे सामने में इसका खराडन नहीं करता । किन्तु श्रुति से सभी-कुछ नहीं निश्रय हो सकता ( देश, काल और परिश्वित अनुसार कहीं तर्क का भी आश्रय लेना पडता है )।

> मभवार्थीय भूतानां धर्मेशवचनं कृतम् । यत्स्यादहिंसासंयुक्तं स धर्मे इति निश्चयः ॥ श्रहिसार्थाय हिंस्नांणां धर्मपवचनं कृतस् ॥ ५७॥

अर्थ-प्राणियों की रज्ञा के लिये धर्म का प्रवचन किया गया है। जो श्रहिंसा से यक्त है वही धर्म है, यह तू निश्चय समभा। धर्म का प्रवचन तो हिंसकों की भी श्रहिंसा के लिये किया गया है।

धारणाद धर्मिमत्याद्वर्धमी धारयते मजाः। यत्स्याद्व धारणसंयुक्तं स धर्म इति निश्रयः ॥ ५८ ॥

अर्थ-धर्म प्रजा को धारण करता है ( व्यवश्या में रखता है ), धारण करने से ही उसे धर्म कहते हैं। जो धारण (कर्म) संयुक्त है (प्रजा को व्यवस्थित रखता है) वह धर्म है, यह (शास्त्रों का) निश्रय है।

ये न्यायेन जिहीर्षन्तो धर्मेमिच्छन्ति कहिंचित् । श्रकुजनेन मोक्तं वा नानुकुजेत कथंचन ॥ ५६ ॥ श्रवश्यं कुजितव्ये वा शंकेरकृष्यकुजितः। श्रेयस्तत्रानृतं वक्तं तत्सत्यपविचारितम् ॥ ६० ॥

अर्थ - जो न्यायानुकूल आचरण को ही धर्म का लच्चण मानते हैं उनका मत है कि यदि कहीं न बोलने से (चूप रहने से) ही छुटकारा होता हो तो वहाँ कभी न बोले ( चुप रहे ), यदि बोलना आवश्यक ही हो जाय या न बोलने से शक पैदा होता हो तो वहाँ मूठ बोलने में ही श्रेय है; वह बिना विचारे (नि:सन्देह ) सत्य ही कहलाता है।

यः कार्येभ्यो व्रतं कृत्वा तस्य नातुपपादयेत् ।

तत्रक्तवम्बामोति एवमाहुर्मनीषियाः ॥ ६१॥ अर्थ-जो किसी काम की प्रतिज्ञा करके उसको अनेक प्रकार से (विधि में हेर-फेर करके ) करता है मननशील कहते हैं कि वह उसके फल को नहीं पाता।

प्राखात्यये विवाहे वा सर्वेद्वातिवधात्यये। नर्भग्रयमभिंत्रवृत्ते वा न च मोक्तं मृषा भवेत् ॥ ६२ ॥

अर्थ---प्राणों पर संकट आने पर, विवाह-काल में, सर्व ज्ञाति का अत्यन्त वध डपस्थित होने पर वा हँसी मजाक के समय मूठ कहा मूठ नहीं होता। 33

# अधर्मे नाम्न पश्यन्ति धर्मतत्त्वार्थेद्शिनः।

यत्स्तेनैः सह सम्बन्धान्युच्यते श्रापथैराप ॥ ६३ ॥

अर्थ-जोकि चोरों के साथ पाला पड़ने पर (मूठ) इापथें ले लेकर भी ऋपने को उनके हाथ से छुड़ाले तो धर्म के तत्व को जानने वाले इसको अधर्म नहीं कहते।

श्रेयस्तत्रानृतं वक्तुं तत्सत्यमविचारितम्।

न च तेभ्यो धनं देयं शक्ये सति कथंचन ॥ ६४ ॥

अर्थ —चोर आदि से सम्बन्ध पड़ने पर मूंठ बोलना अच्छा है, वह बिना विचारे सत्य ही है। सामर्थ्य होते उनको किसी प्रकार भी धन नहीं देना चाहिये।

पापेश्यो हि धनं दत्तं दातारमि पीडयेत् । तस्माद्र धर्मार्थमतृतमुक्ता नानृतभाग्भवेत् ॥ ६५ ॥

अर्ध-पापियों को दिया धन दाता को भी दुःख देता है। इस कारण धर्म के लिये भूंठ बोलकर भी मनुष्य भूंठा नहीं होता।

> एव ते लक्त्योदेशो मयोदिष्टो यथाविषि । यथा धर्मे यथा बुद्धिः मयाद्य वै हितार्थिनः ॥ ६६ ॥ एतच्छुत्वा बृहि पाथे यदि वध्यो युधिष्ठरः ॥

अर्थ—में तुम्हीरा हितैर्पा हूँ, आज में ने यह धर्म का लक्षण और उद्देश्य बुद्धियूर्वक विधि-सहित धर्मानुसार कह दिया। इसको सुनकर, यदि युधिष्ठिर वध के योग्य है तो तुम ही कह दो, (अर्थात् वध के योग्य नहीं है)।

राजा श्रान्तो विज्ञतो दुःखितश्च कर्णेन संख्ये निशितैर्बाणसंघैः । यश्चानिशं सृतपुत्रेण वीर ! शरैर्श्यां ताहितो युध्यमानः ॥ ७६ ॥ धतस्त्वमेतेन सरोषमुक्ता दुःखान्वितेनेदमयुक्तरूपम् । स्रकोपिता स्रोष यदि स्म संख्ये कर्णे न हन्यादिति चात्रवीत् सः ॥७७ ॥

भर्थ — राजा युधिष्ठिर युद्ध में कर्ण के तेज बाग्यसमृह से घायल हुआ दुःखी और थक गया था; और हे बीर ! युद्ध करते हुए उस पर सूत्वुत्र निरन्तर खूब बाग्य चला रहा था, अतः दुःख से युक्त उस युधिष्ठिर ने रोष में आकर यह अयुक्त-रूप बचन तुमको कहा है। उसने इसलिये ऐसा कहा है कि यदि अर्जुन कुपित न होगा तो युद्ध में कर्ण को नहीं सार सकेगा। (युधिष्ठिर के कथन का अभिन्नाय तुम्हारे या गाग्रडीव के अपमान करने का नहीं है अपितु तुमको जोश दिलाकर कर्ण का बध कराना है)।

जानंति तं पाएडव एष चापि पापं लोके कर्यामसङ्गयन्यैः। ततस्त्वहुक्तो भृशरोषितेन राज्ञा समज्ञं परुषाणि पार्थ !॥ ७८ ॥ अर्थ—हे पाएडव ! राजा युधिष्ठिर यह भी समभते हैं कि यह पापी कर्ण लोक में अन्य वीरों से असझ है। हे पार्थ ! इसीलिये क्रोधातुर धर्मराज ने तुम्हारे सम्मुख ही तुमको यह कठोर वचन कहे हैं।

नित्योद्युक्ते सततं चामसद्ये कर्णे द्यतं द्वाद्य रणे निशद्धम् । तस्मिन इते कुरवो निर्जिताः स्युरेवं चुद्धिः पार्थिवे धर्भपुत्रे ॥ ७६ ॥ अर्थ—नित्य उद्यत और ऋत्यन्त श्रसद्य कर्णे के भरोसे पर ही त्राज युद्ध में बाजी लगी है, इसके मरने पर कौरव हार जायेंगे; महाराज धर्मपुत्र का यह श्रभिप्राय है।

ततो वधं न।हेति धर्मेषुत्रस्त्वया प्रतिक्कार्जुन पालनीया । जीवन्नयं येन मृतो भवेद्धि तन्मे निवोधेह तवानुरूपम् ॥ ८० ॥ अर्थ – श्रतः धर्मपुत्र वय के योग्य नहीं है, हे श्रजुन ! तुमका प्रतिक्का पालन करनी चाहिये। जिस बात से यह जीते ही मृतवत् हो जाय वह ( उपाय ) तुम्हारे श्रनुरूप है, यहाँ मुक्ते समक्त लो।

यदा मानं लभते माननाईस्तदा स वै जीवति जीवलोके । यदावमानं लभते महान्तं तदा जीवन मृत इत्युच्यते स: ।। ⊏१ ॥ अर्थ —जबतक माननीय पुरुष मान पाता रहता है तबतक हो वह संसार में जीता है; और जब वह महा श्रपमान को प्राप्त होता है तब वह जीते-जी मरा कहा जाता है।

सम्मानितः पार्थिवोयं सदैव त्वया च भीमेन तथा यमाभ्याम् । दृदैश्च लोके पुरुषेश्च द्वारेस्तस्यापमानं कलया पृयुच्च ॥ ८२॥

अर्थ—यह राजा युधिष्ठिर सदा ही तुमसे, भीम, सहदेव और नकुल से तथा अन्य वृद्ध और श्रूरवीर पुरुषों से लोक में सम्मनित रहा है। तुम इसका कुछ थोड़ा-सा अपमान करलो।

# त्वमित्यत्र भवन्तं हि ब्र्हि पार्थ युधिष्ठिरम् । त्वमित्युक्तो हि निहतो गुरुभवति भारत ॥ ८३ ॥

अर्थ — हे पार्थ ! तुम युधिष्ठिर को 'श्राप' के स्थान में 'तू' कहकर बुला लो । जो पूज्य होता है वह 'तू' कहकर बुलाने से ही मृत के तुल्य हो जाता है ।

> एवमाचा कौन्तेय ! धर्मराजे युषिष्ठिरे । त्रधर्मपूर्क्त संयोगं करुवैनं करूद्वर ! ।। ८४ ॥

अर्थ — हे कौन्तेय ! तुम यही व्यवहार धर्मराज युधिष्टिर के साथ करो, हे कुरूढ़ह ! इनके साथ यह अधर्म-संयुक्त व्यवहार ही करो (इनके अपमान के लिये तुम्हारा इतना व्यवहार ही पर्यात है)।

### अथर्वागिरसी क्षेषा श्रुीतनाम्रुत्तमा श्रुतिः । अविचार्येव कार्येषा श्रेयस्कामेर्नरेः सदा ॥ ८५ ॥

अर्थ-अथर्बाङ्गिरसी यह श्रुति सारी श्रुतियों में उत्तम है। आत्म-कश्याण के इन्छुक मनुष्यों का यह बिना विचारे ही करनी चाहिये।

## श्चवधेन वधः पोक्तो यद् ग्रुरं त्विमिश्वन्यग्धः । तद ब्रहि त्वं यन्मयोक्तं धर्मराज स धर्मवित ॥ ८६ ॥

अर्थ—प्रभु को जो कि 'तू' कहनाहै, यह उसका विनावध के ही वध है। हे धर्मक्र ! जो मैंने कहाहै वही तू धर्मराज को कह दे।

# वर्धं ह्ययं पारहव ! धर्मराजस्त्वचोऽयुक्तं वेत्स्यते चैवमेव । ततोस्य पादावभिवाद्य पश्चात् समंब्रद्याः सान्त्वयित्वा च पार्थम् ॥ ८७॥

अर्थ हे पाएडव ! यह धर्मराज इस प्रकार 'तू' कहे हुए को अनुचित समक ले तब तुम सब इनके चरणों में अभिवादन करके पृथापुत्र युधिष्ठिर को सान्त्वना के बचन कहना (सान्त्वना देना)।

# भ्राता प्राप्तस्तव कोपं न जातु कुर्याइ राजा धर्ममवेच्य चापि। ग्रुक्तोऽन्त्रताइ भ्रात्वधास पार्थ ! हृष्टः कर्छो त्व जिह स्ततुत्रम् ॥ ८८ ॥

अर्थ-बुद्धिमान् भाई धर्म को देखते हुए तुम्हारे ऊपर कोप कभी नहीं करेंगे। हे पार्थ! तुम मृठ और भ्रात्वध से रहित होकर प्रसन्नता-पूर्वक सूतपुत्र कर्ण को मार लेना।

शास्त्र के श्रमुसार निरपराधी जीवों की हिसा को रोकना सब से बड़ा सत्य है। कल्पना करे। कि कुछ लोग डाकुओं से पीछा किय जाने पर तुम्हारे समस्त्र किसी ग्रुप्त स्थान में छिप जावें और उनके प्रशान डाकु श्राकर तुम से पूछें कि वे श्रादमी कहां गए हैं ? इस अवसर पर तुम्हारा क्या कर्तव्य होगा। ऐसी श्रवस्था में प्रत्येक मनुष्य का श्रपनी श्रपनी सामर्श्यानुसार हिसकों की हिसा हटाना और निरपराधी की सहायता करना परम कर्तव्य होगा श्रपने श्रास्त्रवल से हिसाग्रतिष्ठित योगी श्रपने श्रास्त्रवल से हिसाग्री की हिसाग्रतिष्ठायां तस्त्रिक्षी वैरत्यागः। ।''

सम्मोहन और संकल्पशक्ति से युक्त मनोविज्ञानी मानसिक प्रेरणा से हिंसकों की हिंसा वृक्ति को हटावें। वाक्शक्ति में निपुण वक्तागण हिंसकों को इस पाप से बचने का उपदेश दें। शक्तविद्या में कुशल योद्धागण अपने शारीरिक वैल से हिंसकों की हिंसा हटाने का यज्ञ करें।

यदि तुम में उपर्युक्त कोई भी सामध्ये नहीं है और श्रापनी मृत्यु से भी डरते हो तो ऐसी परिस्थिति में मनु महाराज, योगीश्वर भगवान् कृष्ण श्रीर नीतिशास इस प्रकार व्यवस्था देते हैं:—

# "नापृष्टः कस्यचिद् ब्रयाम चान्यायेन पृच्छतः। जानमपि हि मेधावी जहबन्नोक ऋ(चरेतु"।। (मनु २ । १२०॥)

अर्थ:—जब तक (हिंसक) कोई प्रभंत करें तब तक कुछ न बोलना चाहिये और यदि हिंसक अन्याय से पूछे तो भी उत्तर न देना चाहिये। या जानते हुए भी पागल के समान कुछ हां, हूं कर देना चाहिये और यदि इससे भी काम न चले और हिंसक को इस आचरण से शंका होने की सम्भावना हो तो:—

### "अवश्यं कूजितच्ये वा शंकेरसप्यकूजितः।

श्रेयस्तत्रानृतं वनतुं तत्सत्यमिवचारितम् ॥'' (महाभारत कर्णपर्व) अर्थः — स्त्रौर यदि बोलना स्नावश्यक ही हो जावे या न बोलने से शक उत्पन्न हो तो वहां मुठ बोलने में ही श्रेय हैं। वह बिना क्लियरे (निःसंदेह) सत्य ही है। तथा —

## सत्यस्य बचनं श्रेयः सत्याद्पि हितं वेदत् ।

यद्भतहितमस्यन्तं एतत्सस्यं मतं मम ॥ (महा० भा० शान्ति पर्व ॥)

अर्थ: सत्य बोलना अच्छा है परन्तु सत्य से भी एसा बोलना अच्छा है जिससे सब प्राणियों का (वास्तविक) हित हो क्योंकि जिससे सब प्राणियों का अत्यन्त

(वास्तविक) हित होता है वह हमारे मत में सत्य है।

यहां इस बात को भली प्रकार समफना चाहियं कि श्रिहंसा (श्रपने वास्तविक स्वरूप में) तीनों काल में सत्य है। इसलियं श्रिहंसा के लियं नियामित सीमा तक जो कुछ भी किया जाए श्रीर कहा जाए वह करना श्रीर कहना सत्य रूप ही है न्यांकि जिस समय जिसके लिये जैसा करना चाहियं या कहना चाहियं श्र्यांत् कर्तव्य ही सत्य है। इसी बात को यहां शास्त्रकारों ने दर्शाया है किन्तु इसको सांसारिक लाभ तथा संकट श्रीर श्रापित के श्रवसर पर श्रसत्यभाषण में समर्थक समफने की भूल कदाप न होनी चाहिये क्योंकि यही श्रवसर सत्य की परीचा के होते हैं सत्य की महिमा इस प्रकार बतलाई गई है:—

# "श्रश्वमेधसहस्रं च सत्यंच तुलया धृतम्।

श्रश्वमेघसइस्राद्धि सत्यमेव विशिष्यते॥"

अर्थ:—हजार श्रश्वमेध श्रीर सत्य की तुलनाकी जावे तो सत्य ही श्रधिक रहेगा। तथा चः—

# ''म्रात्महेतोः परार्थे वा नर्महास्याश्रयात्तया।

ये मुषा न बदन्तीइ ते नराः स्वर्ग-गामिनः"।।

अर्थ: — जो लोग इस जगत में खार्थ के लिये, परार्थ के लिये या इंसी में भी कभी भूठ नहीं बोलते उन्हीं को खगे की प्राप्ति होती है। इसी क स्पष्टीकरण के लिये महा-भारत में बतलाया गया है कि धर्मावतार युधिष्ठिर महाराज ने संकट के समय में एक ही

वार " नरो वा कुंजरों वा " "मनुष्य अध्यवा हाथी" कहा था जिस के फलस्वरूप धनका पृथिवी से चार श्रंगुल ऊपर चलने वाला रथ साधारण रथों के समान पृथिवी पर चलने लगा। श्रीर श्रन्त में उनको एक चण्ण के लिये नरक में भी रहना पड़ा! श्रजुंन को शिख्यखी को सामने खड़ा करके भीष्म पितामह को तीरों द्वारा वध करने के फलस्वरूप श्रपने पुत्र बश्चवाहन से पराजित होना पड़ा।

अस्तेय अस्तेय सत्य का ही रूपान्तर है। केवल श्चिपकर किसी की वस्तु श्चथवा धन का हरण करना ही स्तेय नहीं है जैसा कि साधारण मनुष्य समझते हैं। भूख से तंग आकर उदर-पूर्ति के लिये चोरी करने वाला निर्धन स्तेय पाप का इतना अधिक श्वपराधी नहीं है जिनने कि निम्नप्रेणी वाले सम्पत्तिशील।

- (१) संकीर्ण इदय, सुवर्ग, ऊँची जाति कहलाने वाले, समृद्धिशाली, अपने को धर्म का ठेकेदार समफने वाले जो नीची जाति कहलाने वाले निधनों के धार्मिक, सामाजिक, नागरिक अधिकारों का हरण करने हैं (धार्मिक अधिकारों का हरण करना सबसे बड़ा स्तेय और महापाप हैं। क्योंकि ईश्वरीय झान की प्राप्ति और आत्मोन्नति करना मनुष्यमात्र का न केवलजन्म सिद्ध अधिकार ही है, प्रत्युत मनुष्य देह का यही एक मुख्य उदेश्य भी है।)
- (२) ऋत्याचारी राज। जो प्रजा के राजनौतिक, सामाजिक, धार्मिक तथा नागारक अधिकार हरण करता है।
  - (३) लोभी जमीदार जो ग़रीब किसानों से श्रत्याचार द्वारा धन प्राप्त करते हैं।
- (४) लोभी फैक्ट्रियों के मालिक जो मजदूरों को पेटभर श्रन्न न देकर सब नका स्रापन पास रखते हैं।
- (५) लोभी साहकार जो दूना सूद लेते हैं और रारीवों की जायदाद को अपने अधिकार में लाने की विन्ता में रहते हैं।
- (६) धोलेबाज व्यापारी जो वस्तुर्ज्ञों में मिलावट करके धोखा देकर श्रधिक लाभ कमाना चाहते हैं।
- (७) रिश्वतल्लार न्यायाधीश तथा अन्य श्रधिकारी-गण् जो वेतन पाते हुए भी कर्तव्य पालन में प्रमाद करते और रिश्वत लेते हैं।
  - (८) वकील जो कंवल फीस के लोभ से मुठे मुकद्दमे लड़वाते हैं।
  - (९) लोभी वैद्य जो रोगी का ध्यान न रखेकर केवल फीस का लोभ रखते हैं।
- (१०) वे सारे मनुष्य जो अन्यायपूर्वक किसी भी अनुचित रीति से धन, वस्तु अथवा किसी मी अन्य लाभ को प्राप्त करना चाहते हैं।

इस समय सारे राष्ट्रों में जो बड़े व्यान्दोलन चल रहे हैं वे व्यस्तेय व्रत के यथार्थ रूप से पालन करने से शान्त हो सकते हैं।

ब्रह्मचर्य-शारीरिक, मानसिक, सामाजिकादि सारी शक्तियां ब्रह्मचर्य पर निर्भर हैं। एक खस्थ शरीर के सहश ब्रह्मचर्य को पालन करता हुआ सारा मनुष्य समाज सुख और शान्ति को प्राप्त होता है। २५ वर्ष तक अर्खंड ब्रह्मचारी रहने के पश्चात् गृहस्थाश्रम में प्रवेश करके शास्त्रानुसार केवल सन्तानोत्पत्ति के लिये ऋतुसमय पर स्त्रीसंयोग करने से ब्रह्मचर्य व्रत नहीं दूटता है, व्रथात गृहस्थाश्रम में रहते हुये भी ब्रह्मचर्य व्रत का पालन हो सकता है।

प्राचीन पाश्चात्य देशों में ब्रह्मचर्य व्रत का पूर्ण राष्ट्र द्वारा पालन किये जाने का उदाहरण यूनान के स्पार्टी देश में मिलता है जिसके फलस्वरूप थर्मापिल के युद्ध में ईरानी आक्रमणकारी सम्राट् जैरक्सीज Xerxes (ईरानी नाम के खुतरो) के तीन लाख सैनिकों को केवल तीन सौ स्पार्टा के वीर ब्रह्मचारियों ने अपना बलिदान देकर आगे बद्दने से रोक कर सारे यूनान की स्वतन्त्रता को स्थिर रखा था।

अपरिग्रह इस व्रत का यथार्थ रूप से पालन न होने के कारण ही धन सम्पत्ति श्रादि का ठीक-ठीक विभाग नहीं है। किसी के पास सैकड़ों मकान खाली पड़े हुये हैं, किसी के पास रात में सोने के लिये एक छोटी सी कोंपड़ी भी नहीं है । किसी के पास खितयों

श्चनाज भरा हुआ है, कोई भूखा मर रहा है। इत्यादि-इत्यादि।

थोडे से व्यक्तियों का श्रपनी श्रावश्यकतात्रों से श्रधिक सम्पत्ति तथा सामग्री रखकर उसको ऋपने तथा दूसरों के निभित्त यमों का पुराध्यान रखते हुए ऋनावश्यक रूप से व्यय करने में भी समाज की इतनी हानि नहीं है जितनी कि hoarding and locking up कंजूसी से संप्रह करने और उसको बिना काम में लाये बन्द रखने से होती है। क्योंकि धन सम्पत्ति त्रादि सामग्री जब व्यय त्रर्थात् काम में लायी जाती है तो उसका श्रंश किसी न किसी रूप से सारे समाज में बॅट जाता है।

यदि हर-एक मनुष्य के पास केवल उसी की त्रावश्यकतात्रों के त्रमनुसार ही सारी वम्तुयें रहें तो कोई मनुष्य निर्धन, भूखा श्रीर बेधर न रहेगा। इस समय श्रपरिप्रहन्नत के कुछ क्रांश में पालन करने वाले रूस देश U.S.S.R. का उदाहरण हमारे समन्न है। यद्यपि वह भी श्रपरिमह का यथाथे स्वरूप नहीं है और श्रमेक दोषों, ब्रुटियों तथा नास्तिकता से यक्त है।

संगति—सर्व समाज से सम्बन्ध रखने वाले धर्म रूप यमों का वर्णन करके अब

वैयक्तिक धर्मरूपी नियमों को बतलाते हैं-

# शीचसंतोषतपः स्वाध्येश्वरमणिधानानि नियमाः ॥ ३२ ॥

शब्दार्थ – शोच, सन्तोष, तप, खाष्याय ( श्रीर ) ईश्वरप्रणिधान नियम हैं । व्याख्या – शोच दो प्रकार का है – बाह्य श्रीर श्राभ्यन्तर।

मृत्तिका जल आदि से शरीर के अंगों को शुद्ध रखना, शुद्ध सात्विक नियमित आहार से शरीर को सार्त्त्विक, नीरोग और खस्थ रखना। वस्ती, घौती, नेती आदि तथा औषधि से शरीर शोधन करना ये बाह्य शीच हैं।

आभ्यन्तर—ईर्पो, अभिमान, घृषा, असूया आदि मलों को मैत्री (१। ३१) आदि से दूर करना, बुरें विचारों को छुद्ध विचारों से हटाना, दुर्व्यवहार को छुद्ध व्यहार से हटाना मानसिक शौच है। अविद्या आदि क्लेशों के मलों को विवेक द्वारा दूर करना चित्त का शौच है।

सन्तोप सामर्थ्यानुसार उचित प्रयन्न के पश्चात् जो फल मिले अथवा जिस अवस्था में रहना हो उसमें प्रसन्नचित्त बने रहना और सब प्रकार की तृष्णा का छोड़ देना सन्तोप है।

### सन्तोषं परमास्थाय मुखार्थी संयतो भवेत् । सन्तोषमूलं हि सुखं दुःखमूलं विषयेषः ॥ मतु० ४। १२

अर्थ सुख का अर्थी परम सन्तोष का सहारा लेकर अपने-आप को संयम में रक्खे, क्योंकि सन्तोष सुख की जड़ है और इसका उस्टा (असन्तोष) दु:ख की जड़ है।

यहाँ यह बतला देना आवश्यक है कि सत्त्व के प्रकाश में चित्त की प्रसन्नता का नाम सन्ताप है न कि तम के श्रम्थकार में चित्त का आलस्य तथा प्रमादरूपी आवरण, जिसको सांच्य में तुष्टि कक्ष है।

### श्राध्यात्मिकाश्रतस्रः प्रकृत्युपादानकालभाग्याख्याः।

बाह्या विषयोपरमात् पंच नव तृष्ट्यो श्रभिमताः॥ सांख्यकारिका ५०

अर्थ – तुष्टियाँ (भोन्प्राप्ति से पहिले हो सन्तुष्ट हो जाना) नौ मानी गई हैं, चार ऋाध्यात्मिक हैं, जिनके नाम प्रकृति, उपादान, काल और भाग्य हैं; और पांच बाह्य हैं जो विषयों में उपराम से होती हैं।

चार आध्यात्मिक तुष्टियाँ—१ इस भरोसे पर कि श्रृक्तति खर्य पुरुष के भोग-व्यवनों के लियं काम कर रही है। व्यात्ममाचान् के लिये धारगा, ध्यान और समाधि का क्रभ्यास न करना श्रृक्तिन्तुष्टि है।

२ इस भरोसे पर कि संन्यास के प्रहण से स्वयं ऋपवगे शप्त हो जावेगा, यह करने की आवश्यकता नहीं, उपादान-तृष्टि है।

३ इस विचार से कि सब काम काल-आधीन हैं, समय आने पर अपवर्ग स्वयं प्राप्त हो जावेगा, यह न करना काल-तृष्टि है।

४ जब भाग्य में होगा स्वयं मुक्ति प्राप्त हो जावेगी, इस भरोसे पर यत्न न करना भाग्यतिष्ठ है ।

बाह्म तृष्टि : मोल के बाह्य साधनों में इस भय से प्रमाद और आलस्य करना कि शब्द, स्पर्श, रस, रूप, गन्ध, इन पांचों विषयों में पांच प्रकार के दुःख होते हैं अर्थात् इनके प्राप्त करने में दुःख, रला में दुःख, भोग में दुःख और दूसरे की हिंसा का दुःख। यहां तृष्टियों का वर्णन इस उद्देश्य से दिया है कि कोई अभ्यासी-जन अविवेक के कारण कहीं तृष्टि ही को सन्तोष न समक्ष बैठें। तप—जिस प्रकार अश्रविद्या का कुशल सारथी चश्चल घोड़ों को साधता है इसी प्रकार शरीर, प्राण, इन्द्रियों और मन को उचित रीति और अभ्यास से वशीकार करने को तप कहते हैं, जिससे सर्दी-गर्मी, भूख-प्यास, मुख-दु:ख, द्दर्थ-शोक, मान-रूपमान आदि सर्व इन्द्र श्रवस्था में बिना वित्तेष के ग्रोग-मागे में प्रवृत्त रहे। शरीर में व्याधि तथा पीड़ा, इन्द्रियों में विकार और चित्त में श्रप्रसन्नता उत्पन्न करने वाल। तामसी तप योग-सागे में निन्दित तथा वर्जित है। तप की विशेष व्याख्या इस पाद के सूत्र एक के विश्व वर्ण में देखें।

स्वाध्याय — वेद, उपनिषद् शादि श्रीर श्रध्यात्म-सम्बन्धी बिबैकज्ञान उत्पन्न करने वाले योग और सांख्य के सत्-शास्त्रों का नियमपूर्वक श्रध्ययन और श्रोंकार सिंदत गायत्री श्रादि मन्त्रों का जप स्वाध्याय है। इस की विशेष व्याख्या इस पाद के सूत्र एक के विश् व॰ में देखें!

हेश्वरप्रणिधान—ईश्वर की भक्ति-विरोध अर्थात् फलसहित सब कमी को उसके समर्पेण करना ईश्वरप्रणिधान है।

ईश्चरप्रियान का फल श्री वेदव्यास जी ने त्र्यपने भाष्य में इस प्रकार बतलाया है: — शृष्यासनस्थोऽय पथि त्रजन्ना स्वस्थः परिज्ञीणवितर्कजालः । संसारबीजज्ञयमीज्ञमाणः स्यान्नित्ययुक्तोऽप्रतभोगभागी ॥

अर्थ—जो योगी शत्या तथा त्र्यासन पर बैठा हुआ वा मार्ग में चलता हुआ वा एकान्त में स्थित हुआ हिसादि वितके-रूप जाल को नष्ट किए हुए ईश्वरप्रिणान करता है वह संसार के बीज श्रविद्या श्रादि क्लेशों के चय का अनुभव करता हुआ नित्य परमात्मा में गुक्त हुआ श्रवृत के भोग का भागी होता है अर्थान् जीवन्युक्ति के सुख को प्राप्त होता है। सब नियमों को ईश्वर-समर्पण- रूप से करना श्रेयस्कर है। यथा:—

ब्रह्मचर्यपहिंसा च सत्यास्तेयापरिब्रहात । सेवेत योगी निष्काषो योग्यतां मनसो नयन् ॥ स्वाध्यायशौचसन्तोषतपांसि नियतात्मवान् । इतीत ब्रह्मणि तथा परस्मिन् पवर्णं मनः॥

अर्थ-- नद्दाचर्य, श्राहसा, सत्य, श्रास्तय श्रीर श्रपरिमह का सेवन करें। जितिन्द्रश्र श्रुद्ध मन योगी स्वाध्याय, शीच, सन्तोष, तप इनका पर ब्रह्म में श्रपेण करें।

विशेष ज्याख्या इस पाद के सूत्र एक के विशेष वक्तज्य में देखें। विशेष वक्तज्य ॥ सन्न ३२ ॥

श्विना शुद्ध निर्विकार नीरोग श्रीर खस्थ शरीर के योग साधना कठिन है। इसलिए अवरीरशोधन सथा शरीर के विकार श्रीर रोग निवृत्ति के चार साधन बदला रेना अविव

38

प्रतीत होता है। इन चार साधनों में से (१) हठ योग की छः क्रियायें (२) प्राकृतिक चिकित्सा (३) सम्मोहन चौर संकल्पशक्ति को इस विशेष वक्तव्य में और चौथे श्रीषधियों को साधन पाद के अन्त में परिशिष्ट रूप में दिखलाया जावेगा।

विशेष वक्तव्य – हठ योग की छः क्रियाओं द्वारा शरीर-शोधन—हठयोग में शरीर-

शोधन के छः साधन बतलाये हैं :--

### घौतिर्वस्तिस्तथा नेतिनौतिकि त्राटकस्तथा । कपालभातिर्वेतानि पटकर्माणि समाचरेतु ॥ (गौरक्षसंहिता)

ऋर्थ-धौति, वस्ति, नेति, नौली, त्राटक और कपालभाति, इन छ: कर्मों को ( झरीर-कोधन के निमित्त ) करें।

इन कमों को विशेष रूप से किसी जानने वाले से ही सीखना चारिये। यहाँ पाठकों

की जानकारी के लिये उनका साधारण रूप से वर्णन किया जाता है:-

१ धीति — धीति तीन प्रकार की होती है : वारिधीत, ब्रह्मदातीन और वासधीत । वारि-धीति अर्थात् कुलर-कर्म : खाली पेट लबरण-मिश्रित गुनगुना पानी पीकर खाती हिलाकर वमन की तरह निकाल दिया जाता है। इसको गजकरणी भी कहते हैं क्योंकि जैसे हाथी सुंड से जल खीलकर फॅकता है उसी प्रकार इसमें जल को पीकर निकाला जाता है। आरम्भ में पानी का निकालना कठिन होता है। तालु से ऊपर छोटी जिह्ना को सीधे हाथ की दो अंगुलियों से दबान से पानी निकलने लगता है।

ब्रग्न-दातीन: सूत की बनी हुई बारीक, माम से चिकनी की हुई रस्सी के टुकड़े को अथवा रबड़ की ट्यूब को, लबए-मिश्रित गुनगुने पानी को खाली पेट पीने के पश्चात् बिना बाँत लगाये गले से दूध के बूंट के सदस निगला जाता है, फिर छाती हिलाकर उसको

निकाल सारे पानी को वमन के सददा निकाल दिया जाता है।

वास-धौति (वक्ष-धौति): घौति चार अंगुल चौड़ी, सोलह हाय लम्बी, बारीक मलमल-जैसे कपड़े की होती है। खाली पेट लक्ष्य-मिश्रित गुनगुना पानी पीने के पश्चान् पानी अथवा आरम्भ में दूध में भीगी हुई घौति के एक सिरे को अंगुली से हलक में ले जाकर बिना दांत लगाये शनै:-शनै: दूध के घूंट के सहश निगला जाता है। आरम्भ में निगलना किठन होता है और उस्टी आती है इसलिये एक घूंट गुनगुने पानी के साथ निगली जाती है, प्रथम दिन एक-साथ ही नहीं निगली जा सकती है, शनै:-शनै: अभ्यास बदाया जाता है। सब घौति निगलने के पश्चान् कुछ अंश गुंह के बाहर रखना पहना है। कुछ देर बाद नौली को चालन करके घौति तथा सब पिये हुए पानी को वमन के सहश निकाल विया जाता है। इन कियाओं से कफ और पिस रोग दूर होकर शरीर हुद्ध और हस्का हो जाता है। इन कियाओं से कफ और पिस रोग दूर होकर शरीर हुद्ध और हस्का हो जाता है।

इस क्रिया को अत्यन्त सावधानी के साथ करना चाहिये। धौती को तह करके पानी मैं भिगोना चाहिये। जितना भाग अन्दर ले जाना हो उसकी चार तह करते जातें। इस बात का भ्यान रहे कि अन्दर जाकर धौती चलमने न पावे, क्योंकि उसके निकालने में दिक्त होगी। यदि असावधानी से कभी ऐसी स्थिति हो जावे तो तुरन्त धौती को वापस खाना शुरू कर दें। दो तीन इन्च खाकर पुनः निकालना प्रारम्भ करें इससे अन्दर उलमी हुई घोती सुलम्म जायेगी यदि इस प्रकार भी न निकले तो कोई वमन करने वाली औषधि आदि खालें।

घेरएड-सहिता में घौति कर्म के चार निम्न भेद बतलाए हैं :--

(१) अन्तर्थों ति, (२) दन्त-धौति,(३) हृद्धौतिः और (४) मृलशोधन।

(१) अन्तर्धौति: इसके भी चार भेद बतलाए हैं— (क) वातसार, (स) वारिसार,

(ग) वहिसार श्रीर (घ) बहिष्कृत ।

(क) वातसार अन्तर्जीति : मुख को कौए की चोंच के सदश करके अर्थान् दोनों होठों को सिकोइकर धीरे-धीरे वायु का पान करे, यहाँ तक कि पेट में वायु पूर्णतया भर जावे। किर वायु को पेट के अन्दर चारों और सम्बालित करके धीरे-धीरे नासिकापुट द्वारा निकाल दे, इसे काकी मुद्रा और काकी प्राणायाम भी कहते हैं।

फल: हृदय, करठ और पेट की व्याधियों का दूर होना, शरीर का शुद्ध तथा निर्मल होना, क्षुषा की वृद्धि, मन्दाग्नि का नाश, फेफड़ों का विकाश, करठ में सुरीलापन होना।

बीर्य के लिये भी लाभदायक बतलाया गया है।

(ख) वारिसार अन्तर्धौति : इसमें मुख-द्वारा धीरे-धीरे जल पीकर करूठ तक भर लिया जाता है। फिर उदर में चारों खोर संचालित करके गुदामार्ग-द्वारा बाहर निकान दिया जाता है।

फल: देह का निर्मल होना, कोष्ठकद्वता तथा पेट के आमादि सब रोगों का दूर

होना, शरीर का शुद्ध होकर कान्तिमान होना बतलाया गया है।

(ग) बहिनसार अन्तर्वीति : नाभि की गांठ को मेरुप्र में सौ बार लगाये, स्वर्थात् उदर को इस प्रकार बार-बार फुलाबे-सिकोड़े कि नाभि-प्रन्थि पीठ में लग जाया करे। इससे

चदर के समस्त रोग नष्ट होतं हैं और जठराप्रि प्रदीप्त होती है। (अनुभूत)

(घ) बहिन्द्रत श्रन्तार्थीति : कीए की चोंच के सदस मुख बनाकर इतनी मात्रा में वायु को पान करें कि पेट भर जावे, फिर उस वायु को डेढ़ घरडे तक ( श्रथवा यथाशिक ) पेट में धारण किये रहे। तत्पश्चात् गुदामार्ग-द्वारा बाहर निकाल देना बतलाया गया है। जब तक आधे पहर तक वायु को रोकने का श्रभ्यास न हो जावे तबतक इस किया को करने का यह न करें, श्रन्यथा वायु के कुपित होने का भय है।

फल: इससे सब नाड़ियां शुद्ध होती हैं। जैसी यह क्रिया कठिन है वैसे ही इसका

लाभ अकथ्य तथा धगम्य वतलाया गया है।

(२) दन्त-चौति: यह भी चार प्रकार की होती है—(क) दन्तमूल, (स) जिह्नामूल (ग) कछोरन्थ्र और (प) क्यालरन्थ्र !

(क) दन्तमृत चौति : खैर का रस, सूखी मिट्टी अथवा अन्य किसी चौपिप-विरोष से दांवों की अङ् को अच्छी प्रकार साफ करें।

- (सं) जिह्नामूल-पौति: तर्जनी, मध्यमा श्रौर श्रनामिका श्रंगुलियों को गले के भीतर डालकर जीभ को जड़ तक बार-बार थिसे। इस प्रकार धीरे-धीरे कफ के दोष की बाहर निकाल दे।
- (ग) कर्णरन्ध्र-धौति : तर्जनी श्रौर श्रनामिका श्रंगुलियों के योग से दोनों कानों के खिद्रों को साक करे, इससे एक प्रकार का नाद प्रकट दोना बतलाया गया है।
- (ब) कपालरन्ध-धौति : निद्रा से उठने पर भोजन के अन्त में और सूर्य के अस्त होने पर सिर के गढ़े को दाहिने हाथ के अंगूठे द्वारा प्रतिदिन जल से साफ करें, इससे नाड़ियां स्त्रच्छ हो जाती हैं और दृष्टि दिन्य होती हैं।
- (३) हद्धौति : इसके तीन भेद हैं (क) दग्रङ-घौति, (ख) वमन-घौति और (ग) वासो-घौति ।
- (क) दराडधौति: केले के दराड, इस्टी के दंड, चिकने बेंत के दराड, श्रथवा बटवृत्त की अटा डाढ़ी को धीरे-धीरे हृदयस्थल में प्रविष्ट करने, फिर हृदय के चारों श्रोर घुमाकर युक्तिपूर्वक बाहर निकाल दे। इससे पित्त, कफ, श्रञ्जलाहट श्रादि विकारी मल बाहर निकल जाते हैं स्त्रीर हृदय के सारे रोग नष्ट हो जाते हैं। इसको भोजन के पूर्व करना चाहिये।

नोट—इसको उपर्युक्त ब्रह्म-दातौन समकता चाहिय श्रीर उसी विधि के श्रनुसार करना चाहिये।

- (ख) वनन-घौति: भोजन करने के पश्चात् करठ तक पानी पीकर भरले और थोड़ी देर तक ऊपर की त्रोर देखकर उस पानी को मुख-ारा बाहर निकालदे। पानी करठ के अन्दर न जाने पावे। कफ-दोष और पित्त-दोष दूर होते हैं।
- (ग) वासधौति (वस्त्रधौति): चार श्रंगुल चौड़ा श्रौर पन्द्रह हाथ का बारीक वस्त्र किंचित् उच्या (गर्म) जल से भिगोकर गुरू के बताय हुए क्रम से श्रर्थात् पहिले दिन एक हाथ, दूसरे दिन दो हाथ, तीसरे दिन तीन हाथ श्रथवा इससे न्यूनाधिक युक्तिपूर्वक धीरे-धीरे ही बाहर निकाल दे। इसको भोजन के पहिले करना चाहिये। इससे गुल्म, ज्वर, द्रीहा, कुछ एवं कफ-पिक्त श्रादि अन्य विकार नष्ट होते हैं। इसका वर्णन ऊपर श्राचुका है। (ज्वर की श्रवस्था में न करें)
- (४) मूलशोधन (गर्णेश-क्रिया): कबी मूली की जब से अथवा बीच की अंगुली से यक्तपूर्वक सावधानी से बार-बार जल द्वारा गुदामार्ग को साफ करें। इसके पश्चात् छुत, मक्खन उस स्थान पर लगाना अधिक लाभदायक है। जब एक अंगुली का अभ्यास हो जाबे तब दो का, कर सकते हैं इससे उदर रोग का काठिन्य दूर होता है। आम-जिनत एवं अजीर्य-जिनत रोग उत्यन्न नहीं होते और शरीर की पुष्टि और कान्ति की वृद्धि होती है। यह जठराप्ति को प्रदीस करती हैं। इससे सब प्रकार के अर्थ-रोग तथा वीर्यदीष भी दूर होते हैं।

२ वस्ति—वस्ति मृलाधार के समीप है। इसके साफ करने के कर्म को वस्तिकर्म कहते हैं। एक चिकनी नली को गुदा में लेजाकर नौलि-कर्म की सहायता से गुदामार्ग द्वारा

वस्ति में जल चढ़ाया झौर निकाला जाता है। साधारणतया इस किया का करना कठिन है। इसके स्थान पर पनिमा से काम लिया जा सकता है। इससे खातों का मल जल के साथ मिलकर पतला हो जाता है और शीघतापूर्वक बाहर निकल जाता है।

जल चढ़ाने के पूर्व सिरिश्त (एक शीशे की पिचकारी जो अंग्रेजी दवा की दकानों पर मिल सकती है) द्वारा गुदा में तेल चढ़ाना प्रशस्त है। एनिमा के स्रभाव में सिन्धि द्वारा ग्लिसरीन चढाने से भी मल तथा खाँव के निकालने में वही लाभ हो सकता है। वस्ति में रोगानुसार भिन्न-भिन्न क्वाथादि चढ़ाये जाते हैं, पर साधारण रीति गुनगुने जल में साजुन और लवण श्रथवा पोटैशियम परमेंगनेट (कुँवे में डालने की दवा ) मिलाने की है।

घेरगडसंडिता में वस्ति का निरूपण इस प्रकार है :-

विस्त के दो भेव हैं: एक जल-विस्त और दूसरी पवन-विस्त ( ध्यल-विस्त अथवा

जष्क-वस्ति) I

जल-विस्त (ज्ञालन-कर्म) : किसी बड़े पात्र में नाभिपर्यन्त जल भरवाकर, अथवा नदी, तालाव आदि जिनका जल शुद्ध हो, उत्कटासन लगाकर बैठ जाय, गुदामार्ग का आकुआपन और प्रसारण करे अर्थात उसी जल के अन्दर उत्कटासन से वैठा हुआ गुदा को इस प्रकार सिकोड़े श्रीर फैलावे जैसे अश्वादि मल त्याग के पश्चात् किया करते हैं। इससे प्रमेह, कोष्ठ की करता आदि रोग दूर होते हैं।

पवन-वस्ति ( स्थल-वस्ति, ग्रुष्क-वस्ति ) : भूमि पर पश्चिमोत्तान होकर लेट जाय फिर अश्विति मुद्रा द्वारा धीरे धीरे वस्ति का चालन करे अथवा गुदामार्ग का आकुष्यन और प्रसारण करें। इसके अभ्यास से जठराग्नि भ्रदीप्त होकर उद्दरगत आम, वात आदि रोगों

को नष्टकर देती है।

३ नेति - (क) नेति-कर्म के लिये महीन सूत के दस-पन्द्रह तार से बटी हुई एक डोरी की श्रावश्यकता होती है, जिसका एक किनारा नोकदार श्रीर मोम लगा हुआ होता है। नेति को पानी में भिगोकर उसके नोकदार सिरे को एक हाथ से नासिका द्वारा गले में लेजाकर दसरे हाथ से पकड़ा जाता है तत्पश्चात् एक दो बार श्रन्दर बाहर चला कर मुख से निकाल दिया जाता है। इसी प्रकार दूसरे नासिका छिद्र से। इस क्रिया से मिलक तथा गले की सफाई, नाक, कान, खाँख, दाँत के दर्द दूर होते हैं और नेत्र की ज्योति बढ़ती है। बारीक मलमल के कपड़े की भी नेती बनाई जा सकती है!

(स) जल-नेति : कम से दोनों नासिका-छिद्रों से जल को पीते हुए मुंह से अधवा दूसरे नासिकापट से निकालने से होती है।

(ग) कपालनेति मुंह में पानी भरकर नासिका-छिद्रों से निकालने से होती है।

नोट-नासिका-छिद्रों द्वारा पानी पीने से भी यही लाभ होता है।

**४ नौली —चारम्भ में इस क्रिया-को एक-साथ करना क**ठिन है। इमलिये तीन भागों में विभक्त करके इसका प्रयास करने में सुगमता होती है।

पहिला भाग—सीधा खड़ा होकर उदर का वायु बाहर निकालना । दोनों हाथों से दोनों घुटनों को दबाकर पूरा उड़ीयान करके अर्थात् पैट को बिल्कुल पीठ से मिलाकर दोनों नलों को उभारा जाता है। प्रथम पूरे उड़ीयान का श्रभ्यास पका करना होता है। उसके पश्चात् नल स्वयं वाहर उठने लगते हैं।

ृदूसरा भाग – एक-एक नल को बारी-बारी से निकाला श्रौर घुमाया जाता है।

पहिले नल निकालने का अभ्यास किया जाता है उसके पश्चात् घुमाने का ।

तीसरा भाग—दोनों नलों को वाहर निकालकर पहिले एक और से फिर दूसरी ओर से घुमाया जाता है।

इस किया को शौच से निवृत्त होकर खाली-पेट करना चाहिये।

फल : यह क्रिया हटयोग की छ: क्रियाओं में सबसे उत्तम मानी गई है। इससे गोला, तिछी, मन्दान्नि, श्राम, वात, पेट का कड़ापन पैचिश, संप्रहणी श्रादि पेट के सब

रोग दूर होते हैं तथा वात, पित्त कफ त्रिदोष एक-साथ दूर होते हैं।

प बाटक किसी सुखासन से बैठकर धातु या पत्थर की बनी हुई किसी छोटी बीज अथवा काराज पर काला विन्दु बनाकर बिना पलक मत्पकाय देखते रहना त्राटक है। स्कटिक (बिल्लोर) के यन्त्र पर त्राटक करने से किसी प्रकार की हानि नहीं हो सकती, नेत्र को ज्यांति बढ़ती है, स्वास्थ्य सुधरता है, मन, स्थिर होता है, चित्त शान्त और प्रसन्न होता है, यदि किसी इप्रमन्त्र के साथ किया जावे तो उसमें शीघ सफलता हाती है। रात्रि के समय मोमबत्ती अथवा तिल के तेल की बत्ती का प्रकाश स्कटिक पर डालते हुए त्राटक करना अधिक लाभदायक है। यन्त्र पर श्वास-प्रश्वास की गति की भावना करते रहने से पिहले बहि:कलिपता, तत्पश्चान निरन्तर अध्यास से बहि: अकल्पिता वृत्ति की सिद्धि प्राप्त हो सकती है। (३-४३) त्राटक के अध्यास से नेत्र और मस्तिष्क में उष्ण्ता बढ़ जाती है, इसलिये इस किया के करने वाले को नेति, जलनेति तथा नेत्रों को त्रिकला, हड़ अथवा गुलाब के पानी से धोना चाहिय; और नेत्र का व्यायाम अर्थान् शान्ति-पूर्वक रिष्ट को वार्ष में अपन से धोना चाहिय; और नेत्र का व्यायाम अर्थान् शान्ति-पूर्वक रिष्ट को वार्ष में अपन नेत्रों हो निरन्ति की किया करना चाहिए।

कई आचार्यों ने त्राटक के तीन भेद बतलाए हैं :--

(क) आन्तर त्राटक: नेत्र बन्द करके भूमध्य, हृदय, नाभि आदि आन्तरिक स्थानों

में चक्षुवृत्ति की भावना करके देखते रहना आन्तर त्राटक है।

(ख) मध्य-त्राटक : किसी धातु अथवा पत्थर की बनी हुई वस्तु पर अथवा काली स्याही से कागज पर लिखते हुए त्रोश्न् अथवा बिन्दु पर अथवा नासिकाम-भाग अथवा भूमध्य अथवा अन्य किसी समीपवर्ती लक्ष्य पर खुले नेत्रों से टकटकी लगाकर देखते रहना मध्य-त्राटक है।

(ग) बाह्य त्राटक: चन्द्र, प्रकाशित नस्त्र, प्रातःकाल खर्थ होते हुए सूर्य अथवा अन्य किसी दूरवर्ती लक्ष्य पर दृष्टि स्थिर करने की क्रिया को बाह्य त्राटक कहते हैं।

६ कपालभाति-धेरएडसंहिता में कपालभाति के तीन भेद दिखलाये हैं :-

पृष्ठ २७० उडियान



बाहर निकाल कर पेट को अन्दर से जाओ। यहाँ तक कि अभ्यास करते-करते पेट बिस्कुल पीठ के साथ जाकर लग जाए।

नीसी किया

विधि — उड्डियान के
ठीक हो जाने पर उसी
अवस्था में ही पेट के
मध्य की दोनों नलां
को बाहर निकालने का
प्रयन्न करों। जब दोनों
मसल निकालने-निकालने
बारीक हो जायं तो एक
को अम्बर दवा कर बारी-



बारी से एक-एक निका-छने का प्रयक्त करो। जब एक-एक अच्छी तरह निक-छने छों तो फिर सुमाने का प्रयक्त करो। यह किया पेट के छिये जितनी छाभ-प्रदृ हैं उतनी ही कठिन भी है। अनः इसे किसी अनुभवी गुरु से ही सीखना चाहिये।

(क) वातकर्म कपालभाति, (स) व्युत्कर्म कपालभाति, (ग) शीतकर्म कपालभाति ।

(क) वातकर्म कपालभाति : युखासन से बैठकर दाहिने हाथ के अंगूठ से दाहिने नथुने को किष्कत् दाकर बांये नथुने से बलपूर्वक वायु को अन्दर खींचे और बिना रोके हुए तुरन्त ही अनामिका और किनष्ठिका अंगुलियों से बांये नथुने को बन्द करके दाहिने नथुने से पूरी वायु को निकाल दे; इसी प्रकार दाहिने नथुने से पूरी वायु को निकाल दे; इसी प्रकार दाहिने नथुने से वायु खींचकर बांए से निकाल । इस प्रकार अत्यन्त शीशता से कमशः रेचक, पूरक प्राणाथाम को कपालभाति कहते हैं। आरम्भ में दस बार करे, फिर शनै:-शनै: बढ़ाता जावे। इससे नाड़ीशोधन सिद्ध होता है मह्तिक और आमाशय की शुद्धि होकर पाचनशक्ति प्रदीप्त होती है तथा कफजनित रोग दूर होते हैं। इससे नाक, श्वास नाड़ी तथा फेफड़े शुद्ध होते हैं श्वास रोग तथा खय रोग के लिये लाभदायक है। कुरद्धिती जायत और मन के खिर करने के निमित्त अभ्यास आरम्भ करते समय इस किया का करना प्रशस्त है। कपालभाति को निम्न दो विधियों से भी किया जाता है।

दूसरी विधि : दोनों नासिकापुट से एक-साथ उपरोक्त रीति से वायु को अन्दर

स्वींचना श्रीर बाहर निकालना ।

तीसरी विधि : दिल्लाण नासिकापुट बन्द करके वाम नासिकापुट से उपर्युक्त रीति से पूरकःरेचक करना; इसी प्रकार वाम नासिकापुट बन्द करके दिल्लाण नासिकापुट से उसी संख्या में पूरक-रेचक करना।

(ख) व्युत्कर्म कपालभाति : नासारन्ध्रों से जल पीकर मुख से निकाल देवे । इसे

भी अनुलोम और विलोम रीति से किया जाता है।

. मोट--इन दोनों को हम नेतिकर्म में जलनेति नाम से बतला आये हैं।

# (२) प्राक्वतिक नियमों द्वारा शरीर-शोधन श्रर्थात् विना श्रौपधि रोग द्र करने के उपाय

- (१) प्राकृतिक जीवन, सादा प्राकृतिक खान-पान, शरीर की सफाई ठरखे पानी से प्रातःकाल स्नान, सदी-गामी सहन करने का अध्यास। सब कार्यों के लिये निश्चित समय-विभाग, प्रातः और सार्यकाल दो-तीन मील खुली हवा में अमण, भूख से कम और चबा-चबाकर खाना, सप्ताह में एक बार उपवास आदि साधारण स्वास्थ्य के नियमों का पालन करना।
- (२) प्रातः श्रौर सार्थकाल निश्चित समय पर सन्ध्या, ज्यायाम, शीर्षासन, ऊर्ध्व-सर्वोङ्गासन, मयूरासन, सर्पासन श्रादि (साधन पाद सृष्ट ४६ वि० व०) प्राणायाम, भिक्का श्रादि (साधनपाद सृष्ट ५० वि० व०)।

स्वास्थ्य सुवारने, फेफड़े, पसली, झाती आदि के रोगों को हटाने के खिये :--

पेट का फुलाना — गर्दन, कमर, झिर को एक लाइन में रखकर सीधे खड़े हों, दोनों मधुनों से पूरे श्वास को बाहर निकालकर पेट को दोनों हाथों से दवायें। इस प्रकार दोनों 'हाथों से पेट को दवात हुए धीमे-धीमे श्वास को दोनों नधुनों से भरते हुए पेट का फुलावें। इस बात का ध्यान रखें कि इस प्रकार श्वास भरने से केवल पेट ही फूले, पसलियाँ और छाती बिल्कुल न फूलने पायें। भरसक श्वास भरने के पश्चात् थोड़ी देर उसे वहीं रोके रहें, तत्पश्चात् घीमे-धीमें श्वास को दोनों नथुनों से बाहर निकालें और पेट को भरसक दोनों हाथों से दवाकर अन्दर की ओर सिकोड़ें, इस क्रिया को पाँच छ: बार करें।

पसलियों का कुलाना — इसके बाद इसी प्रकार दोनों हाथों की हथेलियों से दोनों स्रोर की पसलियों का दवायें, दोनों नथुनों से श्वास को धीमे-भीमे स्वीचते हुए भरसक पसलियों को कुलावें, पेट व झाती बिल्कुल न फूलने पावे। कुछ देर श्वास को पसलियों में रोककर धीमे-धीमे दोनों नथुनों से निकालें, पसलियों को हाथों से दवाते हुए यथाझक्ति सिकोड़ें। इस किया को भी पाँच छ: बार करें।

श्राती का फुलाना — इसके बाद दोनों हाथों की हथेलियों से छाती को हँसली की हड़ी के नीचे दबाकर धीमे-धीमे श्वास को खींचते हुए भरसक छाती को फुलावें, इस बात का ध्यान रखें कि पसलियों और पेट बिल्कुल न फूलने पावें। कुछ देर श्वास को रोकने के पश्चास् धीमे-धीमे श्वास को बाहर निकालें, छाती को खूब सिकोईं। इस किया को भी पाँछ छः बार करें।

पूरी गहरी श्वास — उपर्युक्त तीनों क्रियाओं के अध्यास के पश्चात् इस प्रकार दोनों नशुनों से पूरा गहरा श्वास लें कि पहिले पेट, फिर पसलियों और अन्त में छाती फूले, कुछ देर रोकने के पश्चात् इस प्रकार धोमे-धोमे दोनों नशुनों से श्वास निकालें कि पहिले छाती सिकुड़े, फिर पसलियां और अन्त में पेट सिकुड़कर पीठ से लग जावे। इस क्रिया को भी पाँच छ: बार करें। इन क्रियाओं के करने से सब प्रकार के रोग और निबंलता दूर होकर हारीर स्कस्थ और निरांग हो जावेगा।

### (३) जल-चिकित्साः

हिप बाथ (Hip bath)—शीब से निवृत्त होकर खाली पेट छाती और पैरों को बबाकर बेबल नाभि के पास के पेट को ठएडे पानी में रखकर नाभि के नीचे के भारा को बारों तरफ कपड़ा फिरा कर ठंड पहुँचावें। इसके प्रश्नात् व्यायाम अथवा घूमना चाहिए।

सन बाथ (Sun bath)—सुबह को कुछ हलका कपड़ा श्रोदकर धूप में कुछ समय बैठना।

स्टीम बाथ (Steam bath)— कभी-कभी अथवा ज्वर आदि रोग से प्रसित होने पर कुर्सी या चारपाई के चारों ओर कम्बल या कपड़ा डालकर एक चादर ओद कर बन्द कमरे में बैठें। एक श्रंगीठी पर एक डेगर्चा में पानी भरकर उसके मुँह को बच्तेन से ढक कर चारपाई या कुर्सी के नीचे रख दें। जब खूब भाप आने लगे तब बर्तन हटाकर भाप लें। पसीना बिलकुल सूख जाने पर और शरीर ठएडा होने पर बाहर निकले।

सिट्स बाथ ( इन्द्रिय-स्नान ) एक तसले अथवा मिट्टी के बड़े कूंडे में ठंडा पानी भर कर, इन्द्रिय के गुँह के ऊपर वाली खाल को ऊपर करे फिर इन्द्रिय को पानी में रखकर नीचे से उस खाल को बांये हाथ के अंगूठे और उसके पास वाली अंगुली से इस प्रकार पकड़े कि जिस प्रकार पकड़ी हुई मिल्ली का कुछ भाग इन दोनों अंगुलियों से बाहर रहे। इस मिल्ली को कपड़े से छुआ-छुआ कर ठएड पहुँचानी चाहिए। यदि खाल इन्द्रिय के ऊपर चढ़ी हो और दोनों अंगुलियों से न पकड़ी जा सके तो उस खान को जहां पर यह खाल ऊपर से जुदी हुई है उसको कपड़े से छुआ-छुआ कर ठंएड पहुँचावें। पानी जितना ठएडा होगा बतना ही लाभदायक होगा। प्रातःकाल शौच के प्रधात अथवा भोजन के पूर्व व सार्यकाल सोने वा भ्यान से पहिले पाँच मिनट से आध घएटे तक इस किया को करें। यह किया चित्त को शान्त व प्रसक्त, वीथे-वाहिनी नाहियों, मित्तष्क तथा सब मर्म खानों को शिंक पहुँचाने, ब्रह्मचर्य की रज्ञा और प्रमेह आदि सब प्रकार के वीथे रोगों को दूर करने के लिये उत्तम है इस किया को करके अभ्यास पर बैठने से मन शिंव शान्त हो जाता है। पेशाब और शौच के प्रधात् इन्द्रिय के मुख पर ठएडा पानी धार के साथ डालने से भी लगभग यही लाभ प्राप्त होता है।

### शौच साफ़ लाने और आँव के निकालने के लिये :-

एक रूमाल को लपेटकर पानी में भिगोकर अथवा गीली मिट्टी को एक कपड़े में रखकर नाभि के नीचे रात्रि को साते समय वाधें, जब कपड़ा या मिट्टी सूख जावे तो उसे गीला कर दें। घाव, फोड़े-फुन्सी में गीलीं चिकनी मिट्टी लगायें। छजना आदि में गोबर दही के पानी में घोलकर लेप करें।

### सर्यविज्ञान :---

खर्गीय श्री परमहंस विश्रुद्धानन्द्जी महाराज ( प्रसिद्ध गन्ध बावा ) सूर्य-रिमयों को स्फटिक यन्त्रों द्वारा त्राकर्षित करके उनके संयोग-वियोग-विशेष से श्रुहुत चमत्कार दिखला कर पाश्चात्य देशों के बड़े-बड़े वैज्ञानिकों को विस्मित कर देते थे। उन्हने सूर्यविज्ञान द्वारा श्रसाम्य रोगों के चिकित्सार्थ बनारस में एक सूर्यविज्ञान-मन्दिर की भी। स्थापना की थी देश के दुर्भाग्य से इस कार्थ के पूर्व ही उनका देहान्त हो गया।

### मुर्यविकित्साः---

े सूर्य की किरणों को विशेष-विशेष रङ्ग के शीशे द्वारा मनुष्य के पीढ़ित अङ्ग पर डालना तथा उनको जल आदि पदार्थों पर आकर्षण बरके धनका स्वास्थ्य-सुधार और रोगनिवारण में प्रयोग करना बड़ा प्रभावशाली सिद्ध हुआ है, उसको सामान्य रूप से यहाँ चक्केस किया जाता है।

तत्त्वसम्बन्धी तालिका समाधिपाद सूत्र ३४ के विरोध वक्तव्य में पांचों तत्त्वों का रङ्ग, चिद्ध, खाद, गति, परिमाण आदि बतला आए हैं, इन्हीं तत्त्वों से झरीर बना हुआ है, इसलिये इन तत्त्वों की व्वामाविक परिमाण से न्यूनता या अधिकता ही रूपा अधवा अखका होने का कारण है। कौनसा तत्त्व बढ़ा हुआ है और कौनसे तत्त्व की कमी है;

इसकी जांच नाखून, पैशाब, पाखाने आदि के रङ्ग से की जाती है। जैसे लाल रङ्ग की कमी में आंखें और नाखून नीले रङ्ग के, पाखाना और पेशाब सकेंद्र अथवा कुछ कुछ नीले रङ्ग का होता है। नीले रङ्ग की कमी में आंख गुलाबी, नाखून लाल, पाखाना और पेशाब कुछ लाल या पीला होता है। इसी प्रकार मनुष्य के खाद, खभाव, श्वास की गति और नाबियों की चाल से भी तस्वों की जांच की जाती है। यदि किसी तस्व की उसके खाभाविक अवस्था में कमी को, उसके रङ्ग को सूर्य की किरगों द्वारा कुग्ण शरीर में प्रवेश करके पूरा कर दिया जावे-तो रोग-निवृत्ति हो सकती है। विशेष विशेष रङ्गों को सूर्य की किरगों द्वारा कुग्ण शरीर में पहुँचाने के बहुत उपाय हुंढे गए हैं, उनमें से सबसे सरल चार हैं:—

- (१) विरोप रङ्ग के शीरो द्वारा सूर्य की किरणों को रुग्ण शरीर में पहुँचाना अथवा उस रङ्ग की शीरो की लालटैन द्वारा उस रङ्ग का प्रकाश डालना।
- (२) विशेष रङ्ग की साफ बोतलों में ताजा या वर्षा का जल अथवा गंगाजल भर कर काग लगाकर कम से कम चार घरटे और अधिक से अधिक तीन दिन धूप में रख कर पानी को औषधिरूप में पिलाना तथा रुग्ण-स्थान में लगाना।
- (३) विरोष रंग की बोतलों में मिश्री आदि पदार्थ अथवा श्रौषधि रखकर, काग लगाकर पन्द्रह दिन से एक माह तक धूप में रखकर औषधिरूप में प्रयोग करना।
- (४) विशेष रंग की बोतलों में सरसों, तिल, घ्रलसी घ्रादि का तेल रखकर, काग लगाकर कम से कम ४० दिन तक धूप में रखकर पीड़ित स्थान में मलना।

### रंगों का प्रयोग :--

- (१) आसमान-जैसा हल्का नीला रंग जिसमें लाली बिल्कुल न हो—यह रंग ठएठा और कब्ब करने वाला होता है; और लाल रंग का जो गर्म और कब्ब दूर करने वाला है, बिरोधी है। इसलिये गर्मी से आये हुए बुखार, पेचिश्च, आंव, दस्तों में, फोड़े-फुन्सी और जहरीले जानवरों की काटने की पीड़ा आदि जो लाल रंग की अधिकता से होती है, वह इस हल्के नीले रंग के पहुँचने से शान्त हो जाती है।
- (२) लाल रंग—यह रंग गरम श्रीर कब्ज दूर करने वाला तथा माहे को निकालने वाला होता है। इसलिये ठएड की श्रिधिकता से जो रोग होते हैं, जैसे कालिज, लकवा, गठिया; सदी से सूजन श्रादि, इस रंग को तीनों तरह से पहुँचाने से दूर होते हैं।
- (३) गहरा नीला रंग चर्थात् वह नीला रंग जो लाली लिये हुए हो, जैसे वे लम्बी बोतलें जिनमें विलायत से घरएडी का तेल घाता है। जहां नीले रंग के साथ किश्वित गर्मी पहुँचाकर गन्दे माहे को निकालने की घावश्यकता होती है वहां इस रंग को काम में लाया जाता है, जैसे काली खांसी इत्यादि।
- (४) पीला ऋथवा हल्का नारंगी रंग—यह रंग गहरे नीले रंग की ऋपेका ऋधिक कब्ज खोलने वाला और गन्दे माहे को निकालने वाला है। इसलिये खुजली, कोढ़, रक्तविकार, बलरामी खुलार आदि में काम में लाया जाता है।

लगभग सब प्रकार के बुखार और सिर के दर्द जो गर्मी से उत्पन्न हो उनमें हस्की नीले रंगवाली बोतलों का पानी पिलावें, बुखार की तेजी में हस्के नीले शीशे का प्रकाश डालें और हस्की नीले रंग की शीशी का तेल मलें।

बलरामी बुखार में नारंगी रंग की बोतल का पानी पिलावें।

दिल की धड़कन, दिमाग़ की गर्मी, विपैले जानवरों के काटने में, पेचिश व श्रांव के दस्तों में हल्के नीले रंग की बोतल का पानी पिलावें श्रीर हल्के नीले रंग की बोतलों का सरसों का तेल दिमाग़, दिल व पीड़ित स्थानों में मलें, इसी रंग का प्रकाश डालें।

निमोनियाँ में गहरे नीले रङ्ग की बोतल का पानी पियें तथा लाल बोतल वाले अपलसी के तेल की छाती व पसलियों पर मालिश करें।

तिल्ला के रोग के लिये नीले रङ्ग की बोतल का पानी पिलाना और तेल की मालिश करना लाभदायक है।

मृगी में गहरे नीले या हल्के नीले रङ्ग की बोतल का पानी पिलावें, इसी रंग के तेल की मालिश करें, इसी रंग के शीशे का प्रकाश डालें।

नजला या जुकाम के लिये हस्के नीले रंग की बोतल का पानी श्रयवा नारंगी ब हस्के नीले रंग की बोतल का मिश्रित पानो पिलाना । गहरे नीले रंग वाली बोतल का तेल सिर व कनपटियों में मलना, हस्के नीले शीशे का प्रकाश डालना ।

सूखी खांसी के लिये गहरे नीले रंग की बोतल का पानी पिलाना श्रौर लाल रंग की बोतल का तेल छाती पर मलना ।

तर खाँसी में नारंगी रंग की बोतल का ऋथवा नारंगी बोतल व गहरी नीली बोतल, दोनों रंगों का मिश्रित पानी पिलाना, लाल बोतल का तेल छाती पर मलना।

दमा में नारंगी बोतल का पानी पिलाना श्रीर लाल बोतल के तेल को छाती पर मलना।

जिन रंगों (तस्वों) की कमी से जो रोग पैदा हुआ है उस रंग (तस्व) का ध्यान करने से भी रोग की निवृत्ति होती है।

### प्र. **प्र**न्य माकृतिक चिकित्साएँ:---

(१) ज्वर श्राघे सिर का दर्द श्रथवा इसी प्रकार का श्रौर कोई विकार उत्पन्न होने से पूर्व श्रथवा उसी समय, जिस नथुने से श्रास चलता हो उसे बन्द रखें।

(२) सिर के चक्कर होने पर दोनों हाथों की छुहनी पर जोर से कपड़े की पट्टी बांधें, आरोधे सिर के ददे में जिस ओर ददें हो उस ओर कपड़े की पट्टी वाधें।

(३) नाक से पानी पीने से सर दर्द दूर होता है।

(८) बारो का जुखार आने वाले दिन प्रातःकाल ही सकेद अपामार या मौलसरी के पत्ते हाथों से रगड़ कर हस्के कपड़े में बाँच कर सूंचते रहना चाहिये, काराजी नीबू के पत्ते मलकर सूंचने से भा जुखार को आराम होता है।

- (५) दाहिने स्वर में भाजन त्रादि खाने से और खाने के पश्चान् कुछ समय तक बायें करबट लेटने से भी श्रजीर्ण रोग दूर होता है। प्रथम दाहिने करबट से लेट कर १६ गहरी सांसें ले और छोड़े, फिर चित्त लेटकर ३२। इसके बाद बायें करबट लेट कर ६४ सांसें ले और छोड़े। प्रति दिन प्रातकाल भोजन से आध घंटे पूर्व जल पीवे। नाभि के दांये और से बाये आर बड़ी और बहे त्रातकाल भोजन से आध घंटे पूर्व जल पीवे। चाभि के दांये और से बाये आर बड़ी और बहे त्रातकाल से जाते करने और उठने से पूर्व आध घंटे पेट के बल लेटने से भी श्रजीर्ण रोग दूर हाता है।
- (६) कोष्ठबद्ध दूर करना—सौ बार पेट को खूब सिकोड़ श्रौर फैलावे। पहले एक-एक पैर को घुटने के ऊपर के हिस्से से मिलाकर पूरा उड़ीयान कर पेट की श्रोर खूब दबाये, फिर इसी प्रकार दोनों हाथों से दबायें। प्रातःकाल विस्तर से उठते समय सीघे तथा दोनों करवट से घूमकर हाथ पैरों को सिकोड़े श्रीर फैलावें।

शौच से पहले नासिका श्रथवा मुँह से ताजा पानी पीवें।

ख़ाने के पश्चात् शुद्ध किया हुआ रेत एक फंकी बिना दांतों से लगाये हुए फॉक कर उत्पर से पानी पीना।

रेत को धोकर मिट्टी आदि निकाल कर और बड़ी कंकड़ियों को छान कर साफ किया जाता है।

- (७) दन्तरोग-पाखाना जातं या पेशाब करतं समय नीचे ऊपर दोनों दांत मिला-कर जोर से दबाये रखें।
- (८) चक्कुरोग—प्रातःकाल बिस्तर से उठते ही मुँह में पानी भस्कर आँखों में २०, २० ऑटि पानों के डाल कर थो डालों, स्तान के समय दोनों पैरों के श्रंगूठे में तेल लगावें। नेती क्रिया करें।
- (९) रक्तपरिष्कार—शीतली शासायाम (साधनपाद सूत्र ५० वि० व०) से रक्त विकार दूर होता है। और रक्त शुद्ध होता है।
  - (१०) दु में चलते समय कानों को कपड़े से बन्द रखने से शरीर को दु नहीं सताती।
- (११) दिमार्गा काम में थकावट होने पर कुर्सी श्रादि का सहारा लेकर श्राँखें बन्द करके शरीर को बिलकुल ढीला खोड़ देना चाहिये, थकावट दूर होने पर स्मरण्-शक्ति ठीक काम करने लगेगी।
- (१२) हाथी दांत के कंघे को सर में रगड़ के साथ फेरने से सर दर्द दूर और मस्तिष्क बलवान होता है।
- (१३) नींद न द्याने पर पैर के नाखुनों में तेल लगानें। नाभी से नीचे भाग में गीला कपदा या मिट्टी बांधों या भंग पीस कर पैरों के तलवे तथा नाभि के नीचे भाग में लेप करें।
- (१४) मनुष्य अपने ही विचारों का बना हुआ है। यथा "श्रद्धामयोऽयं पुरुषों यो यच्छूड: स एव सः", मनुष्य विचारविरोष का ही पुद्गल है, जिसके जैसे विचार हैं वह वैसा ही है। इसलिए आरोग्यता की भावना करने और "ओ३व् आनन्दव् ओ३म् आरोग्यम्" े जाप से सब रोग दूर होते हैं।

### (३) सम्मोइन-शक्ति और संकल्प-शक्ति द्वारा शरीर-शोषन (ब्रारोज्यता) सम्मोदन-शक्ति

सम्मोहन — इस शक्ति को Personal अथवा Animal Magnetism (प्राणी की विद्युत्) और फारसी में शख्सी मिकनातीस या कशिश रूहानी कहते हैं। यह शक्ति मनुष्य में जितनी अधिक मात्रा में होती हैं उतना ही वह प्रभावशाली. तेजस्वी, उत्साही, आत्मविश्वासी, आशावादी और कार्यकुशल होता है इसकी न्यूनता ही मनुष्य को निराशा-वादी, निरुत्साही, उसके जीवनको अशान्तिमय और उसके कार्यों को असफल बनाती है।

सम्मोहन-२। कि का मुख्य स्थान — इस शक्ति का केन्द्र मतुष्य का सिर है, जो मिस्तिष्क और झानेन्द्रियों का स्थान है, इसिलये इसकी किरणें मतुष्य के नहरे, श्राँख, मुँह, नाक और मिस्तिष्क द्वारा निकलती रहती हैं। नेहरे के श्रातिरिक्त हाथों और अंगुलियों से भी इसकी किरणें निकलती रहती हैं, इसिलये हमारे जीवन का बहुत-सा कार्य हाथों द्वारा किया जाता है। यह शक्ति जो किरणों की शक्त हो हो शों की अंगुलियों और मुखड़े आदि से निकलती है, उसकी संझा हिन्दी में श्रोजस् , तेजस , अंग्रेजी में Aura कारसी में जलाल और नुर है। इसको प्राणतत्त्व और विगुत-प्रवाह भी कहते हैं।

सम्मोहन-शक्ति का प्रयोग — इस शक्ति को बदाकर आँखों से त्राटक द्वारा (निगाह जमा दर), नाक से श्वास द्वारा, मुँह से फूंक द्वारा और हाथों से मार्जन (Passes) द्वारा और मिलक से शुभ भावनाओं और टदनापूर्वक आदेश अर्थात् (Suggestions) सूचनाओं द्वारा शारीरिक तथा मानसिक रोगों की निवृत्ति की जाती है। भारतवर्ष में यह विद्या प्राचीग काल से चली आ रही है। पाश्चात्य देशों में इसका आधुनिक आविष्कार मैस्मेरिक (Mesmerism) और हिपनोटिक्स (Hypnotism) के नाम से प्रसिद्ध है।

याहप में सबसे प्रथम आस्ट्रिया के वीयना (Vienna) नगर के एक व्यक्ति मैस्सर ने लगभग १७७० में यह सिद्धान्त दूं डा था कि मनुष्य के हाथ की अंगुलियों के अप्रभाग से वियुत-प्रवाह अर्थात् अष्टरय शक्ति निकलती हैं जो रोगी के शरीर में प्रविष्ट होकर रोग निवारण करती है। इसका नाम उसने Animal अथवा Personal Magnetism (प्राण्यों का वियुत-प्रवाह) रखा। उसी मैस्मर के नाम पर इस विद्या का नाम मैस्मेरिज्य (Mesmerism) और इसके प्रयोगकत्तों का नाम मैस्मेराइचर (Mesmeriser) प्रचलित हुआ। मैनचेस्टर के एक डाक्टर बेड ने सन् १८४१ में यह अनुभव किया कि क्रियम निद्रा को उत्पन्न करके रोगी के रोग की सूचना, आहेश (Suggestions) द्वारा निवृत्ति की जासकती है। कृत्रिम निद्रा को स्पन्न करके रोगी के रोग की सूचना, आहेश (Suggestions) आर क्ष्म नाम के आधार पर इस विद्या का नाम हिपनोटिल्म (Hypnotism) और इस विद्या के प्रयोगकर्त्तों का नाम हिपनोटिल्म (Hypnotism) और इस विद्या के प्रयोगकर्त्तों का नाम हिपनोटिल्म (Hypnotism)

सम्मोहन-शक्ति के विकास करने के नियम —स्त्रक्ष और नीरोग रहना, ब्रह्मचर्य के नियमों का आचरण करना, शारीरिक, मानसिक आदि किसी प्रकार की शक्ति को बिना आवस्यकता व्यय न करना, कर्तन्य पर दृढ़ रहना, दृढ़ आत्मविश्वास और सङ्कर्पबल, श्रद्धा और उत्साह, सदाचार, जीवन की प्रत्येक अङ्ग में पवित्रता, निर्भयता, वीरता, धैय, शुभ विचार, सर्वदा चित्त की प्रसन्ता, परमार्थ-शुद्धि, प्राणिमात्र के लिये शुभकामना, शुद्ध चिन्तन, यम-नियम का पालन, आसन और प्राणायाम आदि का अध्यास, मन की एकामता और ईश्वर-भक्ति। ये सब इस शक्ति के विकास के नियम हैं।

सम्मोहन राक्ति के हास के कारण—शरीर तथा मन का अखस्य और रोगी होना, ब्रह्मचर्य के नियमों का उल्लंबन, शारीरिक और मानसिक शक्तियों का विना आवश्यकता व्यर्थ व्यय करना, संशयात्मकता (ढिलमिल यक्तीनी), कायरता, निरुत्साह, दुराचार, भय, काम, कोष, मोह, लोभ, राग-देप, ईर्ल्या, घमएड, घृणा, निर्देयता, दूसरों का अहित-चिन्तन, चित्त की चञ्चलता, अशान्ति, यम-नियमों का उद्यंपन और नास्तिकता। ये सब इस शक्ति के हास के कारण हैं।

### माक्षेण शक्ति को बढ़ाने के साधनः :---

- १ मन को एकाग्र करने का अभ्यास —समाधिपाद ३४ से ३९ वें तक के सूत्रों में बतलाये हुए किसी साधन द्वारा मन को एकाग्र करना।
- २ शरीर की आन्तरिक क्रियाओं का तथा रत्तप्रवाहिनी नाड़ियों के वशीकार करने का अभ्यासः—
- (क) एकान्त स्थान में सुखासन से बैठकर मन को एकाव्र करके एक हाथ को बिस्कुल खोलकर सीधा रखें। एक से दस तक गिनते हुए एक श्रंगुला को बन्द कर श्रन्य चारों को खुली रखे। फिर एक से दस तक गिनती करते हुए दूसरी श्रंगुली को भी बन्द करें, श्रन्य तीनों बिस्कुल खुली रहें। इस प्रकार पाँचों श्रंगुलियों को बन्द करलें। इसी प्रकार दूसरे हाथ की श्रंगुलियों को भी बन्द करें। फिर एक से दस तक गिन्ती गिनकर पहिले हाथ की पहिली श्रंगुली खोलें, श्रन्य सब बन्द रहें। इस प्रकार उस हाथ की सब श्रंगुलियों; और दूसरे हाथ की सब श्रंगुलियों को बन्द करने और खोलने की किया का श्रम्यास करें।
- (ख) किसी चौकी त्रादि पर दाहिना हाथ कलाई सहित रखकर हाथ को बिल्कुल होला छंड़ दो, मन को सब त्रीर से एकाम करके हद संकरण से ऐसी भावना करो कि रक्त का प्रवाह बड़ी तेजी से हाथ की त्रीर आरहा है, जिससे हाथ और अंगुलियों की रों फूल रहीं हैं और लाल हो रही हैं। जब यह होने लगे तो इसी प्रकार यह भावना करो कि हाथ और अंगुलियों से खून अपने-अपने स्थान पर आरहा है। हाथ तथा श्रंगुलियों अपनी साधारण अवस्था पर आ रही हैं। जब हाथों में इच्छानुसार खून का प्रवाह लाने और उतारने में अभ्यास हो जावे तो मार्जन (पासों) से इस विद्युत को हाथों की अंगुलियों द्वारा रोगी के हग्ण स्थान में भरकर उसकी रोग-निवृत्ति कर सकते हैं। 'पासों' का अभ्यास इस प्रकार है: हाथों की दोनों हथेलियों को जोर से रगई, जबतक कि गर्म न हो जावें। फिर

हाथों को आगे-पीछे खुब हिलायें और हाथों की अंगुलियों को खुब जोर से खोलें और बन्द करें। फिर एक कपड़े अथवा रही के तिकिये पर मनुष्य की कल्पना करके उसके सिर से पैर तक धीरे-धीरे अपने हाथों को ले जायें, अन्त में फटकावें। कुछ समय के पश्चात् इस अभ्यास से अंगुलियों में सनसनाहट होने लगेगी और ऐसा प्रतीत होने लगेगा कि अंगुलियों से विश्वत् का सृक्ष्म प्रवाह वह रहा है।

- (३) त्राटक का अभ्यास—हरुयोग के घटकर्मों में बतलाये हुए स्फटिक त्रथवा काले बिन्दु पर इस भावना से त्राटक करें कि नेत्रों के ज्ञानतन्तु बलवान हो रहे हैं, नेत्र प्रभावशाली और त्याकर्षक हो रहे हैं।
- (४) प्राणायाम का अभ्यास—दीर्घ श्रास-प्रश्नास (Deep Breathing) का अभ्यास "प्राकृतिक नियमों द्वारा शरीर-शोधन" में बतलाई हुई चारों क्रियाओं के अनुसार। तालयुक्त व भिक्षका श्रादि प्राणायाम स्त्र ५० के वि०व० में बतलाई हुई रीत्यनुसार। प्राणायाम ऐसी भावना से करे कि 'मैं प्राणशक्ति को शरीर में खींच रहा हूँ, प्राणशक्ति रोम-रोम में प्रविष्ट होकर सुभे उत्साह, जीवन-शक्ति और आरोग्यता प्रदान कर रही हैं' मैं सूर्य के सदश तेजस्वी बन रहा हूं।'
- (५) आरोग्यता और स्वास्थ्य की दृढ़ भावना—"प्राकृतिक नियमों द्वारा खारोग्यता में" बतलाये दृृृृृृ 'ख्रोश्म् आरोग्यत्', 'ख्रोश्म् आनन्दम्' के जाप के साथ यह विचार किया करें कि 'मैं स्वश्च हूँ', 'ग्रुम में आलस्य और प्रमाद नहीं है', 'में जुदापे के पाश से मुक्त हूं', 'में पूर्णत्या नीरोग और बलिष्ठ हूँ', मुम में अपने कर्त्तेव्य कार्यों के करने की पूरी शक्ति है', 'में उनको दत्तिचत्त होकर कर्त्वगा', 'ख्रपने कर्त्तेव्य में कश्चित् प्रमाद न कर्त्वगा', जैसे :—

्रतदस्म वै तद्विद्वानाह महिदास ऐतरेयः स किं पतदुपतपासे योहऽमनेन न प्रेष्यामीति स ह षोडशं वर्षशतमजीवत्स ह षोडशं वर्षशतं जीवति य एवं वेदः। ( छा॰ उप॰ )

अर्थ—इतरा का पुत्र महिदास जो इस रहस्य का जानने वाला था उसने रोग को लक्ष्य करके कहा कि 'तू मुक्ते यह क्या तपाता है, मैं इस ने न मह्ता।', वह ११६ वर्ष जीवित रहा तथा जो कोई भी ऐसा जानता है वह भी ११६ वर्ष पर्यन्त जीवित रहता है।

(६) इष्ट (अच्छी) प्रकृतियों का प्रहण और श्रनिष्ट (बुरी) प्रकृतियों का परित्यागः—इस शिक के प्रयोगकर्ता को सबसे प्रथम अपने आपको नियन्त्रण (Self-control) में रखना अपि आवश्यक है, क्योंकि जो खर्य अपने को अपने वश में नहीं रख सकता है वह दूसरों पर किंचित भी प्रभाव नहीं डाल सकता है। इस लिए जो दुष्ट प्रकृतियाँ अपने में हों उनका परित्याग और अच्छी प्रकृतियों का प्रहण निश्चयात्मकरूप से पूरे आत्म-विश्वास (Self-confidence) और दृद संकल्प (Firm determination) के साथ करना चाहिये।

अच्छे अथवा बुरे विचार मनुष्य के मन में जिस प्रगति से वरावर वठते रहते हैं वसी के अनुसार उनका वल बढ़ता है। अन्त में एक समय वे इतने प्रवल हो जाते हैं कि मनुष्य उनके अनुसार कार्य करने पर बाध्य हो जाता है। जैसे कार्य मनुष्य करता रहता है वैसी ही उसकी प्रकृति बनती जाती है। इससे सिद्ध होता है कि विचार ही मनुष्य की प्रकृति के कारण हैं। इसलिए जिस अनिष्ट प्रकृति को त्यागना है उसको बिना टालमटोल के (जैसे १, २ सप्ताह में छोड़ दूँगा, अथवा २,४ बार करने के पश्चात् छोड़ दूँगा इत्यादि तुरन्त उसके परित्याग का पूरे आत्मविश्वास से टढ़ संकल्प करके उसके विचारों को पूर्णतया मन से हटा हैं। अथवा जिस समय अन्दर से अनिष्ट कर्मों को करने का विचार उत्पन्न हो उसी समय उसको हटा हैं। इस प्रकार बराबर हटाये जाने से वे विचार दुर्बल होते-होते नष्ट हो जावेंगे। विचारों के न रहने पर उस प्रकार के कर्म होने खयं बन्द हो जावेंगे, बुरे कर्मों के छूटने से वह अनिष्ट प्रकृति भी छूट जावेगी।

इसी प्रकार जिस प्रकृति को प्रहुण करना हो। उसके विचारों को मन में प्रवल करते-करते हद प्रकृति के रूप में लाया जा सकता है।

आनिए प्रकृतियों के परित्याग और इंट्र प्रकृतियों के ग्रहण की प्रक्रिया:- आपने अनुभव किया होगा कि जितने बजे उठनें का संकल्प करते हुए आप सोते हैं आपकी आँख अवश्य उस समय खुल जाती है। इससे सिद्ध होता है कि जो बात मन अथवा सक्स शरीर को भलीभांति सुमा दी जावे उसके अनुसार कार्य करने के लिए स्थल शरीर बाध्य हो जाता है। विशेषतः उस समय जब निद्रा छा रही हो श्रौर समस्त श्रद्ध दीले हों, तब मन के अन्दर विशेष प्रभाव शरीर पर प्रकट होता है। इसलिए आरामकुर्सी या चारपाई पर लेटकर श्रङ्गों को ढीला कर चित्तवृत्ति को एकाम करे। एकामता के साथ साथ हल्की नींद की कल्पना करें। जब नेत्र भारी होने लगें श्रीर हल्की सी निडा श्राने लगे तो जिस अनिष्ट प्रकृति को छोड़ना हो उसके सम्बन्ध में प्रभावशाली शब्दों में इस प्रकार श्रादेश (Auto-suggestions) दें: 'हे मन तू इस दृष्ट प्रकृति का परित्याग कर दे. तक में यह दृष्ट प्रकृति नहीं रहनी चाहिए, कदाचित नहीं रहनी चाहिए, मैं इसको निकाल कर बाहर फैंक रहा हैं। मैंने इसको बाहर फैंक दिया है। अब तुम में इस प्रकार की कोई प्रकृति नहीं रही है।" यह आवश्यकता नहीं है कि इन्हीं शब्दों को दृहराया जाय, इस आशय का लेत हुए आप अपने ही प्रभावशाली शब्दों में इस प्रकार का आदेश (Auto-suggestions) दे सकते हैं। इसी प्रकार जब कोई इष्ट प्रकृति प्रहृण करनी हो तो यह प्रवल विचार उत्पन्न करना चाहिये "हे मन, मैं इस शुभ प्रकृति को तुम्हारे अन्दर स्थापना करता हैं। तम अब इसी प्रकृति के अनुसार काम करोगे, तम में यह प्रकृति हद हो गई है, मैंने इसको पूर्णतया टढ़ कर लिया है।" इसी रीति से किसी बच्चे, श्रद्धाल शिष्य, भक्त अथवा मित्र की दृष्ट प्रकृति को छुड़ाया जा सकता है। अर्थात् उसको आराम से लिटाकर सम्मोहन निद्वा ( क्रियम निद्वा में जिसका खारो वर्णन होगा) लाखो । जब क्रिय

निद्रा आजावे तो उसका नाम लेकर उपर्युक्त प्रकार की आज्ञाओं (Suggestious) द्वारा अर्थान् 'हे अमुक, मैं तुम्हारी इस अनिष्ट प्रकृति को तुम्हारे अन्दर से बाहर निकालता हूँ, इस अनिष्ट प्रकृति को खोड़ दो, सर्वदा त्याग कर दो, मैंने इसे तुम्हारे अन्दर से बिल्कुल निकाल दिया है।' ऐसा ही इष्ट प्रकृति के स्थापन में 'हे अमुक, मैं तुम्हारे अन्दर इस इष्ट प्रकृति को स्थापित करता हूँ इस प्रकृति को मैंने तुम्हारे अन्दर दृद कर दिया है, अब तुम इसके अनुसार ही सारे कार्य करोगे, इत्यादि।' इस प्रकार के वाक्यों को दस-पन्द्रह मिनट तक निरम्तर दुहराते रहना चाहिए। यदि सर में भारीपन अनुभव करे तो उसके सर पर दाहिना हाथ स्वकर, उसके नेत्रों में कुछ अन्तर से फूक मारकर यह सूचना देनी चाहिए कि 'मैंने तुमको नीरोग कर दिया है, तुम अब अन्छे हो, अब तुम में भारीपन नहीं है।' इस प्रकार का आदेश प्रातः सार्थकल दो बार अथवा रात्रि में एकान्त में दें। रात्रि में स्वाभाविक निद्रा में सोते हुए भी इस प्रकार के आदेश दे सकते हैं।

श्राकर्षणशक्ति का प्रयोग—जिस प्रकार प्रयोगकर्ता (Hypnotist) के लिये दढ़ संकल्प, श्रात्मविश्वास श्रीर पात्र के प्रति श्रुभ भावनाश्रों की श्रावश्यकता है इसी प्रकार पात्र की प्रयोगकर्ता के प्रति पूरी श्रद्धा, विश्वास और उसके छ।देशों को प्रहण् करने की इच्छा की भी श्राति श्रावश्यकता है। पात्र की इच्छा श्रयथा उसकी उसके प्रति पूरी श्रद्धा न

होने पर प्रयोग का पूरा प्रभाव न पड़ेगा।

स्चनायें अर्थात् आदेश (Suggestions)—इस शक्ति के प्रयोग में मुख्य चीज स्चनायें हैं। सूचनायें चाहे त्राटक, माजेन, फूंक आदि के साथ हों, चाहे इनके बिना हों, इह-संकल्प, पूरे आस्मिवशास और प्रभावशाली शब्दों में अवश्य होनी चाहिये। प्रयोगकर्त्ता को यह अवश्य देखना चाहिये कि जिसके ऊपर वह प्रयोग कर रहा है उसका उसके साथ क्या सम्बन्ध है। यदि किसी अपने बड़े पूज्य, जैसे पिता, गुरु आदि पर प्रयोग किया जावे तो उसके प्रति ये सूचनायें प्रार्थनारूप में होनी चाहियें। जैसे "आप महान् आत्मा क शरीर में कोई विकार नहीं होना चाहिये, आप अपने शरीर से इन सब विकारों को निकाल दीजिये, आप यह प्रार्थना स्वकार करली, अपने शरीर से सब विकारों को निकाल दिया, आप विल्कुल स्वस्थ हैं, आपका शरीर बिल्कुल नीरोग हो गया है" इत्यादि।

इस प्रकार की मानसिक प्रार्थना केवल त्राटक के साथ बिना मार्जन श्रथवा फूंक के भी प्रभावशाली होती है। गायत्री श्रादि वैदिक मन्त्र श्रथवा ॐ के जाप के साथ सूचनायें

श्रिधिक प्रभावशाली हो जाती हैं।

मार्जनिकिया के प्रयोग करने की विधि (Passes)—मनुष्य के शरीर पर हाथ फेरकर अपनी शक्ति को हाथ और अंगुलियों द्वारा प्रवैश करने की किया को मार्जन किया अथवा (पास' करना कहते हैं। मार्जन दो प्रकार के होते हैं, लम्बे और छोटे।

लम्बे मार्जन: सिर से पैर की अंगुलियों तक सारे शरीर में जो मार्जन किये जाते

हैं उनको लम्बे अथवा पूरे मार्जन कहते हैं।

ह्रोहै मार्जन : जो गर्दन, कमर, जंघा श्रादि से पैरों की श्रंगुलियों तक श्रथवा किसी बाजू, दर्गंड, कलाई श्रादि से उस हाथ की श्रंगुलियों तक किये जाते हैं उनको छोटे मार्जन कहते हैं।

मार्जन करने की विधि:--मार्जन स्त्री के बाई और पुरुष के दाहिनी श्रोर देना चाहिये। मार्जन करते समय पात्र के शरीर से हाथ चार इश्व दूर रहना चाहिये, दोनों हाथों की हथेलियों श्रीर श्रंगुलियों को मिलाकर तथा श्रंगुठे को दर रखकर पीड़ित स्थान पर श्रंगुलियों को कुछ देर रखकर धीरे-धीरे पैरों श्रथवा होथ की श्रंगुलियों तक ले जाकर हाथ की श्रंगुलियों को मटक देना चाहिये। चित्त एकाम्र, हृदय शुद्ध श्रौर पूरे दढ-संकल्प के साथ ऐसी भावना करनी चाहिये कि श्रंगुलियों द्वारा श्रापका तेज (विद्यत-प्रवाह) रोगी के पीड़ित स्थान में प्रवाहित होकर पीड़ा को हटाता हुआ स्वस्थ जीवन प्रदान कर रहा है। रोगी के पैरों अथवा हाथों की अंगलियों तक ले जाकर अपने हाथ की अंग्रालियां को इस प्रकार फटक दे जैसे कि रोगी की पीड़ा और रोग को निकालकर बाहर फेंक दिया है। इसी प्रकार कई बार करें। कोई-कोई प्रयोगकर्त्ता हाथ में छरी श्रथवा लोहे की छोटी छड़ी (hon rod) लेकर मार्जन करते हैं श्रीर पीड़ित खान पर उसको छुत्राकर रोग को खींच लेते हैं। यदि त्रावश्यकता समभें तो रोगी के सन्तोषार्थ और विश्वासार्थ एसे शब्दों (Suggestions) का भी कभी-कभी उचारण होता रहे जैसे, "तम्हारी पीडा दर हो रही है. तम स्वस्थ हो रहे हो, अब देखो तम्हारी पीड़ा कम हो गई, अब तम बिल्कल नीरोग श्रीर स्वस्य हो गए" इत्यादि । किसी वैदिक मन्त्र श्रथवा ॐ के मानसिक जाप से संकल्पशक्ति अधिक प्रभावशाली हो जाती है। रोगी को कुर्सी, चारपाई अथवा किसी वस्र पर आराम से वैठा ऋथवा लिटा देना चाहिये। फिर यदि उसके सिर ऋथवा सारे शरीर में वर्ष हो जैसे ज्वर श्रादि, तो लम्बे 'पास' सिर के पास कुछ देर हाथों को रोककर पैर की श्रंग्रालियों तक पास करें। यदि एक पाँव जंघा पिडली श्रथवा पंजे में पीड़ा हो तो उसी स्थान-विशेष से लेकर पाँव की श्रांगलियों के सिरे तक पास करें। यदि एक हाथ में बाज से पहुँचे तक कष्ट हो तो उसी हाथ की श्रंगुलियों के सिरे तक पास करे। यदि पीठ की श्रोर पीड़ा हो तो इसी प्रकार पीछे की श्रोर पास करके पीड़ा को निकालना चाहिये।

त्राटक और फुँक — उपर्युक्त भावना, श्रास्मविश्वास और दृद्ध संकल्प के सिहत नीरोगता की सूचनायें श्रीर वैदिक मन्त्र श्रथवा ॐ के भानसिक जाप के साथ त्राटक द्वारा रोगी के रुग्ण श्रथवा पीड़ित स्थान पर टकटकी बाँधकर लगातार देखने तथा पीड़ित स्थान पर मुंह से पूंक मारने से भी रोग-निष्टृत्ति की जाती है। इनका स्वतन्त्र रूप से तथा 'पासों' के साथ, दोनों प्रकार से प्रयोग हो सकता है।

जल, दुग्ध, घृत, तेल त्रादि पदार्थों त्रयथन किसी श्रीषधि पर उपर्युक्त सारी भाव-नाओं के साथ 'पास', त्राटक श्रीर फ़्र्क द्वारा इस शक्ति का संचार किया जाता है; और उनके यथायांग्य प्रयोग से रोग-निवृत्ति की जाती है। सूर्यचिकित्सा' में बतलाये हुए जल, तेल, मिश्री खादि पर प्रयोग इस काये के लिये विशेष हितकर होगा। इसी प्रकार कपड़ों को त**ह करके उनमें इन सब** शक्तियात्र्यों से इस शक्ति को पहुँचाया जाता **है।** इसे रोगी के नीड़ित स्थानों में बाँधने त्रथवा त्र्योदने से रोग-निवृत्ति हो जाती है।

केवल त्राटक का प्रयोग—सङ्कल्पशक्ति के प्रवल हो जाने पर बिना 'पास' या फूंक के हद-संकल्प द्वारा स्वास्थ्य की शुभ भावनाओं के साथ ॐ का मानसिक जाप करते हुए केवल दूर से त्राटक करने से भी सारे रोग दूर किये जा सकते हैं परन्तु यह फल पात्र की श्रद्धा और पूरे सदयोग स ही प्राप्त हो सकता है।

### दर बैठे रोगी का इलाज-Post Hypnotism :-

भ्यान की अवस्था परिपक्त हो जाने पर ही इसका प्रयोग हो सकता है। इसिलये प्रथम अपने अध्यास के कमरे में विध्युर्क नियत आसन से बैठकर किसी ऐसे पित्रशासम महान पुरुष के चित्र को जिस पर आपकी पूरी श्रद्धा हो, भ्यान में लाने का प्रयक्त करें। प्रथम वह चित्र बड़ी कठिनाई से एक च्या के लिये सामने आवेगा। निरन्तर अध्यास से जब वह चित्र बीस अथवा तीस मिनट के लिये ध्यान के आगे बना रहे तब दूर स्थान पर बैठे हुए रोगी के चित्र को भ्यान में लाकर उपर्युक्त प्रयोगों से उसके रोगों की निवृत्ति की जा सकती है, किन्तु यह प्रयोग एक निश्चित समय पर होना चाहिए और उस समय रोगी अपने कमरे में एकान्त शान्ति-पूर्वक आराम से सहारा लगाकर बैठ जावे या लेट आवे और इस प्रयोग को प्रहुण करने की भावना करें।

### श्रपने रोग का खयं इलाज करना :--

श्रपनी दृढ़ सङ्कल्पशक्ति श्रौर श्रारोग्यता की दृढ़ भावना के साथ उपशुक्त विधियों से श्रपना रोग भी निवारण किया जा सकता है। श्रथवा एक वहे द्पेण (श्राइने) में श्रपने प्रतिविम्ब पर उपरोक्त विधि श्रनुसार त्राटक, पास श्रादि द्वारा श्रारोग्यता की सूचनायें (Auto-suggestions) देकर रोग-निवृत्ति की जाती है, परन्तु जब पीड़ा के कारण श्रपनी इस शक्ति का खयं प्रयोग करने में श्रसमर्थता हो तब किसी दूसरे श्रपने शिष्य श्रथवा श्रन्य किसी श्रनुभवी प्रयोगकर्ता से इस शक्ति का प्रयोग करावे श्रौर उसमें श्रपनी शक्ति लगादे।

दूसरे की पीड़ाओं को वस्त्र में ख़ींचना — कोई-कोई प्रयोगकर्चा एक चादर खोढ़ कर बैठते हैं और रोगी को छपने सामने बैठाकर उसकी खांखों से खांखें मिलाकर पूरे संकल्प के साथ उसके रोग को चादर में खींच लेते तत्पश्चात् उस चादर को जला देते हैं।

पूज्यपाद स्वर्गीय परमहंस स्वामी विद्युद्धानन्द जी महाराज (प्रसिद्ध गर्धवावा) के सम्बन्ध में यह प्रसिद्ध है कि वे अपने श्रद्धालु शिष्यों के रोग और पीड़ा को अपने शरीर में स्वीच लेते थे, परन्तु यह काये अधिकतर शिष्यों की गहरी श्रद्धा और विश्वास पर निर्मर था।

कृतिम निद्रा ( Hypnosis )—त्राटक, मार्जन आदि क्रियाओं तथा सूचना (Suggestions) शक्ति से अथवा किसी चमकीली वस्तु पर नजर जमाकर नेत्रों के मजा-

तन्तुओं को थकाकर जो स्वाभाविक निद्रा के समान तन्द्रा उत्पन्न की जाती है उसको कृत्रिम निद्रा Hypnosis त्रथवा Hypnotic Sleep त्रथवा Mesmeric Sleep कहते हैं। कृत्रिम निद्रा उत्पन्न कराने की कई सरल विधियां:—

- (१) प्रयोगकर्त्ता पात्र को अपने सम्मुख श्राराम से बैठाकर उसकी आँखों पर त्राटक करें और उससे कहें कि वह भी बिना पलक म्मपकाए टकटकी बाँधकर उसकी ओर देखे, कुछ देर ऐसा करने के पश्चात् पात्र से कहें कि श्रव तुम इतने समय तक श्रथवा नवतक में तुमको श्राज्ञा न दूँ आँख नहीं खोल सकते, तुम कृत्रिम निद्रा में श्रागये हो। जो तुमको श्राज्ञा देंगा वैसा ही करोगे।
- (२) एक काग्रज पर सौ बार कृत्रिम निद्रा (Hypnosis) लिखो और पात्र से यह कहकर पढ़वाओं कि तुम अन्तिम शब्द पढ़ोंगे तो गहरी कृत्रिम निद्रा को प्राप्त हो जाओंगे, उस समय सारे कार्य मेरी आज्ञा के अनुसार करोंगे, मेरी आज्ञा से बाहर किसी भी प्रकार न जा सकोंगे।
- (३) रुई के फोये को वर्क या वर्क-जैसे ठएडे पानी में भिगोकर पात्र के मत्थे से नीचे की श्रोर रखे, फिर उसकों यह कहकर सूचना दे कि उसको उठाते ही वह गहरी कृत्रिम निद्रा को प्राप्त होगा।

(४) पात्र के सन्मुख किसी धातु के कटोरे को रखकर लोहे की छुरी से धीमे-धीमे कई बार पात्र को यह सूचना देकर बजावे कि ज्यों ही वह बजाना बन्द करेगा त्यों ही वह

(पात्र) गहरी कृत्रिम निद्रा को प्राप्त हो जावेगा।

- (५) पात्र के सामने एक प्याला दूध का श्रथवा मिश्री श्रादि के टुकड़े खाने के लिये रखकर यह सूचना दें कि इसके समाप्त करने के कुछ देर बाद वह गहरी कृत्रिम निद्रा को प्राप्त होगा। तत्पश्चात् कई विधान मार्जन दे।
  - (६) भ्रकुटी पर त्राटक करते हुए कृत्रिम निद्रा की सूचना दे।
- (७) पात्र को प्रभावशाली शब्दों में यह सूचना देकर कि पन्द्रह मिनट अथवा आध घर्छ में तुम कृत्रिम निद्रा को प्राप्त हो जाश्रोगे। उसको घड़ी में समय देखते रहने को कहो।
- (८) चुम्बक छड़ी (Mesmeric wand) हाथ में लेकर प्रभावशाली शब्दों में यह सूचना दो कि इस छड़ी में ऐसी शक्ति है कि जिसके सामने फिराई जाय वही कृत्रिम निद्रा को प्राप्त होगा, फिर जिस-जिस के सामने घुमाते जाओ वही सोता जावेगा।
- इस प्रकार कृत्रिम निद्रा में लाने के कई उपाय हैं। प्रयोगकर्ता को समय और आवश्यकतानुसार अपनी श्रयोग-बुद्धि से काम लेना होता है। ऊंची अवस्था वाले तो केवल मानसिक शक्ति से ही सारे कार्य कर सकते हैं। आरम्भ में प्रयोगकर्ता को किसी बारह वर्ष से सोलह वर्ष तक की आयु वाले लड़के पर अभ्यास करने से सुगमता होती है। अपनी शक्ति की जाँच इस प्रकार कर सकते हैं कि यदि किसी जाते हुए पुरुष के प्रति बाटक द्वारा ऐसा संकल्प करों कि वह तुम्हारी और देखे। जब ऐसा होने लगे तो सममो कि तुम्हारी शक्ति प्रयोग करने के योग्य हो गई है।

### कुत्रिय निद्रा द्वारा रोग-निवारण:---

कोई-कोई प्रयोगकर्ता रोगी को क्रिप्रम निद्रा में लाकर पूर्वोक्त रीति से स्वास्थ्य और नीरोगता की सूचनायें देकर और पीड़ा को निकालते हैं। इसमें दो प्रकार के मार्जन 'पास' दिये जाते हैं। विधान मार्जन (Downward Passes) और विसर्जन मार्जन (Upward Passes) विधान मार्जन ऊपर से नीचे की ओर अर्थान् सर से छाती अथवा पैर तक, क्रिप्रम निद्रा लाने के लिये; और विसर्जन मार्जन नीचे से ऊपर की ओर अर्थान् छाती अथवा पैर से सिर तक, कृत्रिम निद्रा खतारने के लिए दिये जाते हैं।

कृतिम निद्रा लाने की साधारण रीति यह है कि पात्र को पहिले यह सममा दिया जावे कि एक निश्चित समय तक कृतिम निद्रा में लाकर तुम्हारे रोग निकाल दिए जायेंगे। किर उसको कह दे कि हारीर को शिथिल करके लेट जावे और अङ्ग-प्रत्यङ्ग को ढीला छोड़कर नाक से गहरे आस-प्रश्वास करें। अकृटि पर त्राटक करते हुए रद सङ्कल्प के साथ कृतिम निद्रा में लाने की सूचनाओं के साथ विधान मार्जन है। दस बारह विधान मार्जन देने से जब कृतिम निद्रा आ जावे तो पूर्वोक्त विधि से स्वास्थ्य की सूचना (Suggestions) के साथ लम्बे अथवा छोटे मार्जन यथा-आवश्यकता दे। यह सूचना प्रभावशाली शब्दों में होनी चाहिये कि तुम्हारा अमुक रोग निकल रहा है, अब तुम बिल्कुल निरोग हो रहे हो। जामत होने पर रोग अथवा पीड़ा सब जाती रहेगी, इत्यादि।

दूसरी विधि यह है कि प्रयोगकर्ता पात्र को अपने सन्मुख एक कुट दूर कुर्सी पर बैठाकर उसकी दाहिने हाथ की अंगुलियों को अपने बांये हाथ से पकड़कर निगाह से निगाह मिलाकर ऐसा हद सङ्कल्प करें कि पात्र को निद्रा आ रही है, और पात्र को बिना ममफाए अपनी आंखों की ओर टकटकी वॉधकर देखने के लिए कहें, जब आंखों भारी होकर बन्द होने लगें तो बन्द करने को आझा दे। कृत्रिम निद्रा आजाने पर उपर्युक्त विधि से स्वास्थ्य-दायक सूचनायें दे।

बालको अथवा शिष्यों को इसी प्रकार कृत्रिम निद्रा में लाकर सूचनाओं द्वारा उनके दुर्गुयों को निकालकर सदाचारी बनाया जा सकता है।

ध्यान की परिपक्त अवस्था में दूर स्थान में रहने वाले शिष्य अथवा किसी प्रेमी के चित्र को ध्यान में लाकर इस प्रकार के Suggestions देने से वे दुर्गुण दूर हो सकते हैं और उसका जीवन पित्रत्र बनाया जा सकता है। यदि कोई अपने से द्वेष रखे या प्रतिअवकार करें तो उसको ऐसे Suggestions देने से कि तुम मेर प्रति द्वेष नहीं रखते हो; जैसा मेरा इदय तुम्हारे प्रति पत्रित्र है वैसे ही तुम भी मेरे प्रति शुद्ध हद्य हो, इत्यादि से उसका हदय पत्रित्र और दोषरिहत हो जाता है।

### इत्रिम निद्रा की भवस्थायें :---

कृत्रिम निद्रा अथवा सम्मोहन निद्रा को छ: अवस्थाओं में विभक्त किया जा सकता है। तन्त्रा, निद्रा, प्रगाद सुपुति, अनुपुत्ति, दिन्य-दृष्टि, और प्रत्यग् दृष्टि। साधारण पात्र प्रथम तीन अवस्थाओं में ही रहते हैं । उत्तम अधिकारी ही चौथी और पांचवी अवस्था मे वहुँच पाते हैं । छठी अवस्था किसी विरले ही को प्राप्त होती है ।

इस सम्मोहन शक्ति और संकल्प-शक्ति के ही श्रान्तर्गत पाश्चात्य देशों की Cliar-voyance दिव्य-दृष्टि, Spiritualism और Telepathy हैं। जब इस शक्ति को रोगनिवारणार्थ प्रयोग किया जाता है तो उसको क्यूरेटिव मैस्मेरिज्म (Curative Mesmerism) कहते हैं। और जब दिव्य दृष्टि श्रादि के लिये प्रयोग की जाती है तो फिनामिनल मैस्मेरिज्म (Phenominal Mesmerism) कहते हैं।

Clairvoyance—ज्यर्युक्त विधि से पात्र को सम्मोहन निद्रा में लाकर ऐसे आदेश दिए जात हैं कि तुम दिव्य-रृष्टि को शाप्त हो गये हो, तुम प्रत्येक वस्तु को देख सकते हो, तुम सब श्रिपी बानों को बता सकते हो इत्यादि । किर जो श्रिपी हुई बात पृश्ली जाती है तो वह उसका उत्तर देता है। आरम्भ में दिव्य-रृष्टि को कमानुसार बढ़ाया जाता है। अध्यान् पहिले उस कमरे की चीजों के बारे में पृश्ला जाता है किर अन्य श्यानों में भेजकर वहाँ के समाचारों को और किर दूर देशों और गुप्त बातों को माल्ल्म किया जाता है। आरम्भ में इसका प्रयोग छोटे बालक पर किया जाता है तत्वप्रश्चात् अत्येक बड़े मनुष्य पर भी कर सकते हैं।

Spiritualism— एक प्रानचेट (एक पान के आकार का लकड़ी का पतला तख्ता जिसके दो और धातु के दो पहिंच और किनारे पर पेन्सिल लगी होती है) पर अंगुली रखने से धनकी मैगनेट पावर से वह चूमने लगती है। मन की एकामता और हृदय की शुद्धता की अपेदा से उसमें पुरुप के उत्तर ठीक-ठीक निकल आते हैं। इसी प्रकार पेन्सिल को हाथ की अंगुलियों से पड़कर काराज पर रखकर अंगुलियों के मैगनेट पावर से चलने पर प्रभों का उत्तर दिया जाता है इसी प्रकार एक छोटी टेबिल (Table) ५र कई प्रयोगकर्त्ता एकामतापूर्वक विशेष भागताओं के साथ अपने हाथ की अंगुलियों को रखते हैं। अंगुलियों की विद्युत-शक्ति (Personal Magnetism) से उस टेबिल का एक-एक पाँव उठता है और प्रयोगकर्त्ताओं की एकामता और हृदय की शुद्धता के कारए बहुधा उत्तर ठीक ठीक ही मिलते हैं।

यहाँ इस बात को स्मरण रखना चाहिये कि जो इस प्रकार Planchet द्वारा अथवा किसी Medium द्वारा आत्माओं (Spirits) को बुलाकर उनकी मृत्यु के पश्चात् के जो समाचार मालूम किये जाते हैं, उनमें से अधिक प्रयोगकत्तां के अपने ही विचार होते हैं। (Planchet) विद्युत् Nagnet शक्ति से उन्हीं के विचारों की धाराएं घूमती हैं, तथा Nedium अपने ही विचारों को प्रकट करती हैं।

कभी कभी Nedium (पात्र) प्रयोगकर्त्ता के विचारों से प्रभावित होकर कसी के विचारों को प्रकट करने लगता है। यदि Nedium (पात्र) ऊंची दिव्य दृष्टि वाला हो तो वह उस पुरुष के विचारों को ही प्रहृण करने लगता है जिस की आत्मा Shrit को उस पात्र द्वारा बुलाने का यन्न किया जाता है। क्योंकि श्राकाश में सारे ही विचार विद्यमान हैं। कभी-कभी ऐसा भी देखा गया है कि कोई पुरुष श्रपनी सृत्यु के समय श्रपनी विशेष वातों को किसी श्रपने दूर स्थान में रहने वाले किसी कुटुम्बी या मित्र से कहने की तीत्र इच्छा रखता है तो वे विचार श्रपनी प्रवल शक्ति के कारण स्वयं उस तक किसी न किसी रूप में पहुंच जात हैं।

Telepathy—इसी प्रकार दो प्रयोगकत्तां अलग-अलग बैठकर एक निश्चित समय पर तालयुक्त प्राणायाम इत्यादि करके एक खबर (Message) भेजता है और दूसरा इसको प्रहण करता है (उपर्युक्त बातें केवल जानकारी के लिये लिखी गई हैं आत्म उन्नित चाहने वाले अभ्यासियों को इन में अधिक प्रयुक्त न होना चाहिये)।

# संकन्पशक्ति ( Will-power )-

उपर्युक्त जितने प्रयोगों का सम्मोहन-शक्ति द्वारा होना बतलाया गया है, उन सब में मुख्य भाग संकल्पशक्ति का दी है। बिना संकल्पशक्ति के उनमें से किसी में भी सफलता का होना असम्भव है। किन्तु केबल टढ़ संकल्पशक्ति-मात्र से वे सब तथा उनसे कहीं अधिक बढ़कर चमस्कार दिखलाये जाते हैं। संकल्पशक्ति ही मनुष्य के जीवन में उन्नति और अवनति का कारण होती है। उपनिषदों में बतलाया गया है 'संकल्पमयाऽयं पुरुषः ' अर्थात् मनुष्य संकल्प का ही बना हुआ है। मनु महाराज का कथन है :—

# संकल्पमृत्तः कामो वै यज्ञः संकल्पसम्भवः। वत-नियम-धर्माश्च सर्चे संकल्पनाः स्मृताः॥

अर्थ सब प्रकार की कामनाओं का मूल यह संकल्प है। यज्ञ संकल्प से उत्पन्न होता है, जल (प्रतिज्ञा), नियम, धर्म सब इसी संकल्प से उत्पन्न होनेवाले माने गये हैं।

आज हमें जितने महापुरुष दीख पड़ते हैं, जिनके नाम पर संसार फूल चढ़ाता है और जिन्हें श्रत्यन्त आदर से स्मरण करता है, उनके जीवन को पवित्र और उद्य बनाने का कारण संकल्पशक्ति ही है।

आयों की ईश्वरीय और जगत् की प्राचीनतम पुस्तक विद' में अनेकों सूक्त इसी विषय के आते हैं जिनमें बारम्बार यही प्रार्थना की गई है :—'तन्मे मनः शिवसंकल्पमसु'

श्चर्यात् मेरा यह मन पवित्र संकल्प वाला हो। यथा:—

## ॐ यज्जाग्रतो द्रमुदैति दैवं तदु सप्तस्य तथैवैति । दर्ग-गमं ज्योतिषां ज्योतिरेकं तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥

अर्थ—जो दिच्य मन जाप्रत श्रवस्था में दूर निकल जाता है श्रीर इसी प्कार सोने की दशा में भी बहुत दूर चला जाता है, वह दूर जाने वाला ज्योतियों का ज्योति अर्थात् इन्द्रियों का प्रकाशक मेरा मन ग्रुभ संकल्पों वाला हो।

ॐ येन कर्पाएयपसो मनीपिणो यहे कृपवन्ति विद्येषु घीराः। यदपूर्वे यस्त्रमन्तः प्रजानां तन्मे मनः श्चितसंकन्यमस्तु॥ अर्थ—कर्मशील, मनीषी, धीर-पुरुष जिसके द्वारा परोपकार चेत्र में तथा जीवन-संघर्ष में बड़े-बड़े कार्य कर दिखाते हैं, जो समस्त प्रजाव्यों (इन्द्रियों ) के व्यन्दर एक व्यपूर्व पुज्य सत्ता है, वह मेरा मन शुभ संकल्पों वाला हो।

## ॐ यत्मज्ञानम्रुत चेतो धृतिश्च यज्ज्योतिरन्तरमृतं प्रजासः । यस्माक्षऋते किंचन कर्म क्रियते तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्त ॥

अर्थ—जो नये-नये अनुभव कराता है। पिछले जाने हुए का अनुभव कराता है। संकट में धैर्य्य धारण कराता है। जो समस्त प्रजाओं (इन्द्रियों) के अन्दर एक अमर ज्योति है। जिसके बिना कोई कर्म नहीं किया जाता वह मेरा मन शुभ सङ्करूप वाला होवे।

# येनेदं भूतं धुवनं भविष्यत् परिग्रहीतममृतेन सर्वम् ।

येन यहस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसङ्करूपमस्तु ॥ अर्थ-जिस अमृत मन के द्वारा यह भत्त भविष्यत तथा वर्षमान जाना जाता है।

अर्थ — जिस श्रमृत मन के द्वारा यह भूत, भविष्यत् तथा वर्त्तमान जाना जाता है, जिससे सात होताश्रों वाला यहा फैलाया जाता है, वह मेरा मन शुभ संकल्पों वाला हो।

## ॐ यस्मिन्तृचः साम यजूर्षि यस्मिन् प्रतिष्ठिता रथनाभाविवाराः । यस्मिश्चित्त इ सर्वमोतं प्रजानां तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥

अर्थ — जिसमें ऋचोयें, साम, यजु इस प्रकार टिके हुए हैं जैसे रथ की नाभि में आहे, जिसमें इन्द्रियों की सारी प्रवृत्ति पिरोई रहती है, वह मेरा मन शुभ संकल्पों वाला हो।

## ॐ मुषारियरश्वानिव यन्मनुष्यान् नेनीयतेऽभीषुभिर्वाणिन इव । हुस्पतिष्ठं यद्जिरं जविष्ठं तन्मे मनः शिवसंकल्पमस्तु ॥

अर्थ — अन्छा सारथी जिस पूकार वेगवान घोड़ों को वागों से पकदकर चलाये जाता है उसी प्रकार जो मनुष्यों को लगातार चलाता रहता है, जो हृदय में रहने वाला है, वह मेरा मन शुभ संकल्पों वाला हो।

क्योंकि प्रारब्धकर्म संकल्प द्वारा ही क्रियमाण होते हैं, जैसा कि कहा है:—
'विनाझकाले विपरीतवुद्धिः' इसलिय मनुष्य यदि अपने संकल्प को विशुद्ध रखे और
जब वह मिलन और अपवित्र होने लगे तो यह जानकर कि मुक्तपर कोई भारी विपक्ति
आनेवाली है, शीघ ही अपने संकल्प और विचारों को शुद्ध और पवित्र बनाले तो कभी
भी दुर्भाग्य उसको भयभीत नहीं कर सकता। शुद्ध विचारवाले मनुष्य पर यदि अकस्मान्
कोई विपक्ति आ भी जाए तो उसका बोक तुरन्त ही दूसरे लोग बाँट लेते हैं। अर्थान्
अपनी सहायता और सहानुभूति से उसकी विपक्ति को तत्काल ही दूर कर देने का यक्त
करते हैं। परन्तु इसके विकद्ध दुर्जन को तत्काल दुःख में डालने के लिये सब के सब तैयार
हो जाते हैं। सुतरां जो मनुष्य दुःखों को अपने जीवन में कम करने की इच्छा करता है
असको बाहिये कि वह संकल्प-विद्या-प्रवीण बने और उसका सुप्रयोग करना सीके।

जैसे उगते हुए पौथे को उखाइकर फॅकना स्रति सुगम है, परन्तु जब वह वृज्ञ बन जाए तो फिर उसको जड़ से उखाइना मनुष्य की शक्ति से बाहर हो जाता है। ठीक ऐसे ही उत्पन्न होते दुष्ट संकल्पों का उच्छेदन और उनके ख्यान में पिवन्न तथा शुद्ध संकल्पों का संयोजन करना श्रतीव सुगम होता है, परन्तु नहीं जब एक वृद्धाकार धारण कर लेता है तो फिर उसका नष्ट करना कठिन हो जाता है। सुतरां जो उठते हुए दुष्ट संकल्प को बसी समय मिटा देते हैं वे उसके परिणामस्वरूप कर्म और कर्म के फल दुःख से भी बचे रहते हैं। इसी कारण 'वेद' में वारम्वार यह प्रार्थना आई है—'यह मेरा मन पिवन्न संकल्पों का स्रोत बने।' 'संकल्पविद्या' की शक्ति का पूरा-पूरा स्रतुभव करना स्रत्यन्त कठिन है। क्योंकि संसार के प्रत्येक पदार्थ में यह विद्या विराजमान है। स्राजतक जितनी मानसिक शक्ति (Mental Senses) जैसे मैस्मेरिज्म, हिप्नोटिज्म, टेलीपैथी..स्प्रचुष्पालिज्म स्नादि मनुष्य को विदित हुई हैं उन सब में यही स्रलीकिक शक्ति काम करती है।

मार्कोनी के थिना तार के तार वाले यन्त्र ने संकल्पशक्ति को अध्युत्तमता से सिद्ध किया है। उससे इसके प्रवल अस्तित्व का प्रत्येक बुद्धिमान् को निश्चय हो जाता है।

मार्कोनी महाशय कहते हैं:-

"एक शब्द अथवा वैसा ही कोई अर वायुनगड़ल में उसी पूकार की गति उराष करता है जिस पूकार भील में एक कड़्करी के डाल देने से तरक्नें उठने लगती हैं। शब्द की यह तरंगें दूर-दूर तक पहुँचती हैं, चाहे कितनी ही दूर का अन्तर क्यों न हो वह टेलियाफ के प्रत्येक यन्त्र को अपना अस्तित्व अनुभव कराती हैं। आकाश के सूक्ष्म मण्डलों (ईवर) पर संकल्प की तरंगें दौड़ती, काम करतीं और दूर-दूर तक पहुँचती रहती हैं।" यदि मार्कोनी साहब अपने इस अलौकिक यन्त्र का आविष्कार न करते तो युक्ति तथा तर्क पर ही भरोसा रखने वाले बहुत-से मनुष्यों को विश्वास ही न होता।

ईथर की शक्ति जो आकाश में विद्यमान है, जिस पर संकल्प की तरंगें दूर तक दौड़ती हैं, हमारे मिलाक में भी विद्यमान है। निरन्तर विचार से उसके अन्दर गति उत्पक्ष होती है और मिलाक से उसी भकार निकलती है जिस भकार विद्युत् की धाराएँ निकला करती हैं। विचार की वह धाराएँ जो अनिच्छित और संकल्पशक्ति की संरक्षा के बिना बाहर को निकलती हैं शीम ही नष्ट हो जाती हैं। परन्तु विचारशक्ति की वह तरंगें जिनके साथ संकल्पशक्ति का अबल बल विद्यमान होता है, मनुष्य के मिलाक से निकल कर रुकावट और विरोध के होते हुए भी उस समय तक निरन्तर दौड़ती रहती हैं जबतक उसको ऐसा कोई मन न मिला जाय जो उस विचार के साथ सहात्रमृति और अनुकूलता रखता हो।

यदि आप घूया, धिकार, फटकार वा शत्रुता के विचार इसी संकल्पशक्ति की सहायता से किसी के लिये मेजेंगे तो वे विचार जीवित शक्ति वन जायेंगे और वे तबतक निरन्तर दौढ़ते रहेंगे जबतक कि उसके मन तक न पहुँच जावें जिसके लिये वे भेजे गए थे। वे इसके खातिरिक्त और बहुत से मनों के खन्दर भी खपना प्रतिबन्द छोड़ जाते हैं। प्रेम का जो प्रत्येक विचार बाहर जाता है, खपने परिस्ताम में प्रेम की पूरी शक्ति लेकर इसी के

રેહ

पास बापस चा जाता है, इसीलिय यह कहावत प्रसिद्ध है कि — 'भन का मन साची है, और कारसी में कहा है कि 'दिल रा बदिल रहे चस्त'।

क्योंकि आसमान में अनेक माँति के विचार चक्कर लगाते रहते हैं, इसलिये जिस प्रकार के विचारों की मनुष्य में प्रह्मण करने की प्रकृति होती है, उसी प्रकार के विचारों को आकाश से वह अपनी ओर खींच लेता है। यहीं कारण है, यदि कोई बुरा विचार मन में उत्पन्न हो जावे तो फिर उसी प्रकार के विचारों की लड़ी मन में बन जाती है और वह तबतक बन्द नहीं होती जबतक कि मनुष्य खार्य अपनी प्रवल सङ्कल्पशक्ति से अपने मन को उस ओर से नहीं गोक हेता।

आकाश में उत्तम से उत्तम और निकुष्ट से निकुष्ट निचार विद्यमान हैं, इसलिये केवल उन विचारों को प्रह्मण करने के लिये मनुष्य को एकाप्र-चित्त से उद्यत होना और उस ओर चित्तपृत्ति का लगाना ही पर्याप्त है। जब तत्त्ववर्शी किसी पदार्थ पर विचार करता है तो उसी सम्बन्ध में नवीन बातें उसके मन में उठने लगजाती हैं और यह ऐसी बातें होती हैं जो स्वयं सोचने वालों के लिये भी सर्वथा नई और विस्मित करदेने वाली होती हैं। इसी प्रकार आविष्कार करनेवाला जब अपने आविष्कार के सम्बन्ध में विचार करने के लिये अपने चित्त को एकाप्र करके एकान्त में बैठ जाता है तो वह आकाश में से अपने उपर्युक्त विचारों को उसी प्रकार संग्रह करलेता है जिस प्रकार एक ताइ का वृत्त भूमि से मधुर रस को अपने अन्दर खींच लेता है। ठीक इसी प्रकार से एक आविष्कार करनेवाला अपने मन को अन्य विचारों से शून्य और एकाम करके अपने उपयोगी विचारों को अपने अन्दर आने का अवसर देता है; एवं निरन्तर अभ्यास के अन्त में एक विख्यात आविष्कारक वन जाता है।

बध्यात्म-विद्या के गुढ जब अपने किसी शिष्य से कोई काम करवाना चाहते हैं तो उसको पत्र आदि नहीं लिखा करते प्रत्युत अपने विचारों को ही उसके मन में रख देते हैं। यह विचार उसके अन्दर पहुँचकर उसको वहीं काम करने के लिये प्रेरणा करते हैं जिसका कराना उसके गुढ को अभिप्रेत होता है। यहीं मानसिक प्रेरणा है, यहीं गुप्त आध्यात्मिक सम्बन्ध और आत्मिक सहायता है, जो पिछले महात्मा अपने शिष्यों के साथ रखते थे। यदि तुम किसी के प्रति चुरे विचारों की भावना करोगे तो वे वहाँ दु:ख और ज्याकुलता देने के प्रश्नात् सम्बन्ध समत्व अपने सजातीय अन्य विचारों को तुम्हारे लिये उत्पन्न करेंगे अर्थात् जितने घृणा के विचार तुम दूसरों के निमित्त उत्पन्न करोगे उससे कहीं अधिक मात्रा में लौटकर तुमको मिलेंग और यदि प्रेम के विचार मेजोगे तो वे भी प्रभाव-रहित न रहेंगे, बल्कि वे उस मन तक अवश्य पहुँचेंगे और अपने परिणाम में अधिक प्रेम को तुम्हारे निमित्त उत्पन्न करेंगे। यही कारण है कि जिससे तुम्हारा मन घृणा करता है वह भी उसी प्रकार तुमसे घृणा करता है। हाँ, यदि तुम उसको घृणा को दूर करना चाहते हो तो उसके लिये अपने से प्रेम-भरे विचारों को भेजो। ये विचार उसके मन का गुआर करेंगे और फिर अपने परिणाम में जुम्हारे लिये प्रेम को उत्पन्न करेंगे। इसी कारण हमारे प्राचीन शाकों ने उपदेश किया है कि प्रत्येक मनुष्य को जीवमात्र की भलाई के लिये प्रवल शक्ति के साथ यह प्राचीना करनी चाहिये:—

## सर्वे भवन्तु सुखिनः सर्वे सन्तु निरामयाः। सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चित् दुःखमाप्तुयात्॥

अर्थ — सम्पूर्ण जीवों को सुख शप्त हो, सब प्राणी नीरोग हों, सबका कल्याण हो, किसी को भी दःख न हो।

जब एक मनुष्य अपने अन्दर से समस्त शत्रुता के विचार निकालकर सारे रंसार के लिये भलाई और सुख की प्रार्थना करता है तब उसको उसके बदले में (Universal Love) विश्वमात्र का प्रेम प्राप्त होता है और तब संसार का कोई पदार्थ उसके लिये त्रासोत्पादक नहीं रहता।

> ॐ श्रभयं नः करत्यन्तरित्तवभयं द्यावापृथिवी उभे इमे । श्रभयं पश्चादभयं पुरस्तादृत्तराद्वधरादभयं नोऽस्तु ॥

अर्थ-अन्तरित्त में हमारे लिये अभय हो, इन दोनों ही और पृथवी में सभय हो, अभय पीछे से हो, आगे से हो, उत्तर नीचे से हमारे लिये अभय हो।

> ॐ श्रमयं मित्राद्ययमभित्राद्ययं ज्ञाताद्ययं पुरो यः । श्रमयं नक्तमभयं दिवा नः सर्वो माशा मम मित्रं भवन्तु ॥

अर्थ – इम मित्रों से अभय हों, शत्रुओं से अभय हों, जाने हुए परिचितों से अभय हों और जो आगे आनेवाले हैं, अपरिचित हैं उनसे भी अभय हों। रात्रि और दिन में हम निर्भय रहें, समस्त दिशायें हमारे मित्ररूप में हों। (अर्थव० १९-१५-५-६)

वह वनों में भी उसी स्थानन्द स्थीर सुख से रहता है जैसे कि स्थपने घर में । स्वामी विवेकानन्द जी महाराज इसी शक्ति को वर्णन करते हुए स्थपने राजयोग में इस प्रकार

योगी को चाहिये कि वह रात्रि को सोते समय खौर भातःकाल जागने पर चारों विद्याओं में गुंह करके प्रवल संकल्पशक्ति से सारे संसार की भलाई खौर शान्ति के अधे अपने विचारों को छोड़े। यथा:—

ॐ द्यौ: शान्तिरन्तिरेच १ शान्तिः पृथिवी शान्तिरापः शान्तिरोषषयः शान्तिः। वनस्पतयः शान्तिर्विरवेदेवा शान्तिव्रेक्ष शान्तिः सर्वे १ शान्तिः शान्तिरेव शान्तिः सा मा शान्तिरेषि,। ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

अर्थ--- युलांक शान्ति दे, अन्तरित्त शान्ति दे, पृथ्वीलोक शान्ति दे, जलप्र--- । ए शान्ति देवें, रोगनाशक औषधियाँ शान्ति देवें, ओज्य वनस्पतियाँ शान्ति देवें । सबके-सब देव शान्ति-दायक होवें, ज्ञान शान्ति देवे, सब कुछ शान्ति ही देवे, शान्ति भी सचसुच शान्ति ही होबे, बहु ऐसी शान्ति सुके प्राप्त होवें।

स्त्र देरे

क्योंकि Every bit of hatred that goes out of the heart of man comes back to him in full force, nothing can stop it and every impulse of life comes back to him. अर्थात् पूर्णा का प्रत्येक विचार जो मनुष्य के अन्दर से बाहर आता है वह वापस अपने पूरे बल के साथ उसी के पास आ जाता है; और ऐसा करने में उसको कोई वस्तु रोक नहीं सकती। इसी प्रकार कोई मनुष्य अनुमान नहीं कर सकता कि अज्ञानता से विचारे हुए पूर्णा, प्रतिकार और कामी तथा अन्य घातक विचारों के भेजने से कितने जीवन नष्ट होंगे और कितनों की हानि होगी। इसिल्ये विचारशक्ति के महत्त्व को समम्मो और उसको सर्वदा पवित्र तथा निर्मल रखने का प्रयत्न करो और प्रतिदिन समस्त जीवमात्र के कल्याण के लिये प्रार्थना किया करो, इससे तुम्हारा और सबका भला होगा।

विचारों द्वारा मनुष्य के शरीर में 'स्वारुष्य' और 'रोग' दोनों हो का सश्वार किया जासकता है। 'विचार' भूख को उत्पन्न और नाश कर सकता है। वह मुखमरडल को अफ़ुल्लित, रक्त की गित को तीन्न और शरीर पर कान्ति प्रदान करता है। वह सुखमरडल को अफ़ुल्लित, रक्त की गित को तीन्न और शरीर पर कान्ति प्रदान करता है। यही देह को कँपाते हुए, नेत्रों से आँस्ओं का प्रवाह जारी कर देता है, मन की गित इसी के द्वारा शिधिल और तीक्ष्ण हो जाती है। यही मनुष्य को खानन्दमय बना देता है, और यही मनुष्य को निराशा की चिरकाल खोह में ढकेल देता है, इसी के अकस्मात् प्राप्त आनन्द को न पचाकर मनुष्य पृत्लकर मर जाता है; और कभी भय के कारण लहू सूख जाने अथवा मन की गित रक्त जाने तथा भय, शोक और असहा दु:ख के कारण तुरन्त और अकस्मात् मृत्यु हो जाती है, अर्थात् अहाँ यह मनुष्य को मृत्यु के मुख में तुरन्त ढकेल सकता है वहाँ वहां उसे स्वारुप्य, आनन्द और मुख प्रदान कर सकता है।

बस्तुत: इमारी दुनिया बह नहीं है जिसको हम मानते हैं प्रस्युत वह है जिसका हम विचार करते हैं। मनुष्य विचारों का एक पुतला है। जैसे इसके विचार होते हैं वैसा ही यह बन जाता है। इसलिए यदि हम रोग के विचार को एक समय तक निरन्तर बनाए रखेंगे तो निराश होना पड़ेगा, रोग अपना स्वरूप अवश्य दिखलायेगा, अर्थात् जैसा विचार करेंगे वैसा ही हो जायेगा।

श्रतः प्रतिदिन प्रतिक्षण मनुष्य को चाहिये कि वह निराश न हो, वरह सदैव श्राहाजनक प्रसन्नता, स्वास्थ्य श्रीर सफलता के विचारों को मन में धारण करें। मुख श्रीर श्राहा की तरेंगें रक्त की गति पर ही उक्तम प्रभाव डालेंगी श्रीर उसको छुद्ध तथा लाल करके स्वास्थ्य के मुप्रभाव को सम्पूर्ण देह में बाँट देंगी, जिससे तुम श्रपने स्वास्थ्य को श्रव्छा श्रीर शरीर को व्याधियों से मुरक्ति रस्त सकोंगे।

प्रत्येक मनुष्य सुन्दरता, स्वारथ्य और सुखमय जीवन की इच्छा करता है। प्रत्येक व्यक्ति चाहता है कि वह सौ वर्ष तक जीवत रहे। वह सौ वर्ष तक उस प्रकार का जीवन नहीं चाहता जो रोवे-फॉक्ते हुए और खाट पर पड़े हुए औषधियों का सेवन करते हुए कटे। वह जीवन चाहता है जो काम करते हुए रहे, हँसते-खेलते हुए। वह उसी के लिये ईश्वर के सन्मुख सिर मुकाकर प्रार्थना करता है :—

पश्येम शरदश्शतं जीवेम शरदश्शतं श्रृत्ययाम शरदश्शतं पत्रवाम शरदश्शतमदीनाः स्याम शरदश्शतम् । (यनु० १६ । २४)

अर्थ — मैं सौ वर्ष तक देखूं, सौ वर्ष जीवित रहूँ, सौ वर्ष तक सुनूं, सौ वर्ष पर्यन्त बोद्धं, सौ वर्ष तक सुखी और स्वतन्त्र जीवन भोगूं।

धार्मिक श्रीर लौकिक दोनों विषयों में मनुष्य उतना ही सफल होता है जितना उसका संकल्प दृढ़ होता है। यदि कोई किसी कार्य में असफल है, इसका कार्या उसका दर्भाग्य नहीं बहिक उसके संकल्प की निवलता है । मेरा तो विचार है कि मनुष्य के अन्दर यह बहमत्य शक्ति ऐसी गुप्त है कि जो कोई इससे काम लेना शुरू कर देता है उसको ही यह महान और उच बना देता है। अटल संकल्प में एक बलवान शक्ति होती है जो अपनी अनुकूल अवस्था को खब्यमेव अपनी ओर खींच लेती है। इस कार्या याद आप जीवनयात्रा में सफल होना चाहते हैं तो इस शक्ति को अपने अन्दर उत्पन्न करें क्योंकि जीवन की कठिनाइयों को दूर करने वाली यही एक शक्ति है। जिनमें यह शक्ति है वे अपने विचारों को बलवान बनाकर दूर तक भेज सकते हैं। परन्तु जिनमें यह नहीं है वे ऐसा नहीं कर सकते: श्रीर यही कारण है कि कुछ मनुष्य निवेल विचार वाले मनुष्यों की श्रपेता श्राधक सफल, यशस्त्री और ऐश्वयंवान हो जाते हैं। सङ्कल्पशक्ति ही मन को एकाम करके मस्तिक की स्रोर विचारों के स्राकर्षण में सहायक होती है। स्त्राकर्षण का यह नियम है कि उसका मकाव अपने सहधर्मी पदार्थ की ओर अधिकतर होता है, अर्थात् प्रत्यक पदार्थ अपने सह-धर्मी पदार्थ को अपनी श्रोर खींचता है। इसलिए जो मनुष्य जैसा बनना चाहता है, उसको हढ सङ्कल्प के साथ अपने अन्दर वैसे ही विचार उत्पन्न करने चाहियें और यह विचार अपने सहधर्मी को अवश्य अपनी ओर खींच लावेंगे, जिसका परिग्णाम यह होगा कि वह अपने उद्देश्य में अवश्य सर्फल होगा। इसलिए यदि तुम कोई काम करना चाहते हो तो तुम काम की छोटाई-बड़ाई की ओर न देखा करो, प्रत्युत अपने विचारों के न्यूनाधिक्य पर ध्यान रखा करो, क्योंकि काम में उसकी छोटाई व सुगमता के कारण सफलता नहीं हाती प्रत्युत उस काम के करने में तुम्हारी सङ्कल्पशक्ति की न्यूनाधिकता के अनुसार सफलता होगी। जो बात तुम्हें करनी हो, उसके लिये योंही विचार न किया करो, श्रीर जब किसी काम को करने का विचार करो तो फिर उसको दूसरे निर्वल विचारों की तरङ्गों के नीचे दवने न दो, और किसी ऐसे मनुष्य की सम्मति की परवाह न करा जो तुमको अपने विचार की कठिनाइयों के कारण छोड़ देने का उपदेश कर रहा हो। ऐसे मनुष्य खयं निर्वल हृदय और निर्वल विचारों के होते हैं, इसलिये वे साधारण बातों को असम्भव बातों में गिन लेते हैं। और सच तो यह है कि ऐसे मनुख्यों ने विचारों की शक्ति को कभी अनुभव नहीं किया, यदि किया होता तो वे कभी भी किसी के साहस और विचार को ( यदि वह विचार किसी दुराई क करने

अथवा ऐसे कर्म करने का न हो जिसके करने से उसकी जान जोखों में हो और मनुष्य-समाज में श्रशान्ति उत्पन्न होने का भय हो ) न गिराते वरन उसका साहस तोड़ने के स्थान में अपने प्रबल विचारों को साथ मिलाकर और भी अधिक पृष्ट करते और सफलता के श्रादर्श तक पहुँचाने में सहायता देते । जब मनुष्य एकबार दृढ विचार करके खड़ा हो जाता है, तो चाहे उसके मार्ग में कितनी ही कठिनाइयाँ क्यों न हों, वह सब को पार कर जाता है। कोई वस्तु उसको अपने उदेश्य से नहीं रोक सकती, वरन ऐसे प्रवार्थी मनुष्य की सहायता के लिए प्रकृति आप काम करती है । कोई पुरुष पहले से ही महान नहीं होता, प्रत्यत जो श्रपनी श्राभ्यान्तरिक शक्तियों से काम लेने लग जाता है वही महान पुरुष बन जाता है; श्रीर जो इनकी श्रोर ध्यान नहीं देते वहीं श्रपनी जीवनयात्रा में पीछे रह जाते हैं। महर्षि दयानन्द सरस्रती को साधारण साध से वर्त्तमान काल का ऋषि बनाने वाली यदि कोई वस्त थी, तो वह केवल उनकी सङ्कल्पशक्ति थी। समस्त भारतवर्ष उनके विचारों से विरोध रखता था, परन्त जब वह मनस्वी एक बार अपने तेत्र पर आरूढ हो गए तो कोई भी मनुष्य उनके सन्मुख खड़ा न हो सका। इसका कारण उनकी श्रमाध विद्या ही न थी, प्रत्युत हद सङ्ख्यशक्ति श्रीर उस शक्ति में पूर्ण विश्वास का होना था। इसी शक्ति के भरोसे पञ्जाब-केसरी भडाराजा रणजीत सिंह ने श्रटक नदी की छाती को घोड़ों के खुरपुटों से यह कह कर रींच डाला और अपनी सेना को पार कर दिया कि 'जाके मन में अटक है. सोई अटक रहा. जाके मन में घटक नहीं, उसको घटक कहाँ "। सचमुच यदि मन के घन्दर हकावट नहीं तो फिर कोई ऐसी शक्ति नहीं जो हमको अपने उद्देश्य की पूर्ति से तथा अपने जीवन को सर्वा और सार्थक बनाने से रोक सके।

महं हत्तस्य रेरिवा। कीर्तिः पृष्ठं गिरेरिव। ऊर्ध्व-पवित्रो वाजिनीव स्वमृतपिस्य। द्रविषाण्डं सुवर्षसम्। सुमेषा ममृतोत्तितः। इति त्रिशंकोर्वेदानुवचनम्। तै॰ उप०१। १० ०

अर्थ—में (संसाररूप) दृत्त को हिलाने वाला हूँ। मेरी-कीर्ति पर्वत के सदश है। मैं वह दूं जिस के क्वान का पवित्र (अकाश) ऊंचा उदय हुआ है मानो सूर्प्य में है। मैं वह दूं जो असली अमृत है। मैं चमकता हुआ धन (खजाना) हूं। मैं सुमेधा हूं, अमृत हूं चीएान होने वाला। यह वेद की शिज्ञा त्रिशंकु से दी गई है।

ट्द श्रीर बलवान सङ्कल्पशांक के कारण मनुष्य में ऐसी योग्यता श्रा जाती है कि वह अपने विचार को बहुत बड़ी शक्ति दे सकता है। अपने लक्ष्य पर फिर वह श्रपने विचार को उस समय तक स्थिर रखता है, जब तक उसका श्रभीष्ट प्राप्त नहीं होता। यदि किसी मनुष्य में श्रानाकानी की प्रकृति है तो यह समम लेना चाहिये कि उसकी सङ्कल्पशांकि निवेल है और उससे कोई काम न हो सकेगा। जो श्रपना हद विचार बनाकर फिर दूसरों की ट्द सम्मति के कारण उसको बदल देता है तो उससे भी उसकी सङ्कल्पशांक का पता

मिलता है और वह दूसरों की सम्मित का दास है, क्योंकि इसने श्रपनी विवेचना-शक्ति की खो दिया है। वह अपने नहीं, प्रत्युत दूसरों के विचारों के श्रनुसार कार्य कर रहा है। ऐसा करता हुआ वह दिन-पर-दिन अपनी विचारशक्ति को त्तीण कर रहा है, जिसके कारण प्रायः उसे अपने कामों में कठिनाई और श्रसफलता का मुँह देखना पहेगा। इस कारण इस शक्ति के महत्त्व को समभो । किन्तु हठ, दुराघ्रह और उच्छङ्कलता को ही विचारशक्ति न समभ लेना। विचारशक्ति और हठ आदि में महान अन्तर है। पहिली आचार की टढ़ता और श्रेष्ट्रता का परिग्णाम है तथा दसरी उसकी निर्वेलता का फल है।

संकल्पशक्ति को पूरा विकास देने के लिए दृढ़ आत्मविश्वास की आवश्यकता है और आत्मविश्वास की दृढ़ता आस्तिकता अर्थात् ईश्वरभक्ति से होती है। जब मनुष्य सर्वव्यापक, सर्वशक्तिमान, सर्वज्ञ ईश्वर का सहारा लेकर सारे कार्यों को उसके समर्पण करके अनासक्ति श्रीर निष्काम भाव से उसके लिए ही और श्रपने को केवल उसका एक करण (साधन) समभकर कर्त्तत्र्यरूप से करता है तो उसकी खर्य अपनी शारीरिक, मानसिक और आत्मिक शक्तियाँ भी खगाध ख्रौर खसीम हो जाती हैं। यही कारण है कि ईश्वरभक्तों ढारा जो महान् कार्य और श्रद्भत चमत्कार श्रनायास साधारणतया प्रकट हो जाते हैं उनके श्रनुकरण करने में संसार की सारी भौतिक शक्तियाँ अपना पूरा बल लगाने पर भी असमर्थ रहती हैं।

उसके सारे संकल्प ईश्वर के समर्पण और उसी की प्रेरणा से होते हैं, इसलिए वह

जो संकल्प करता है वही होता है।

उसकी कोई इच्छा अनुचित अथवा स्वार्थमय नहीं होती किन्त सारे प्राणियों के

कल्यागार्थ ईश्वरापेग होती है, इसलिय वह जो इच्छा करता है वही होता है।

वह कोई शब्द श्रमुचित, श्रमावश्यक श्रीर श्रमत्य नहीं बोलता, उसकी वागी ईश्वर-समर्पण होती है, इसलिये उसकी वाणी से जो शब्द निकलते हैं वैसा ही होता है।

उसके कार्य अनावश्यक और स्त्रार्थिसिद्धि के लिये नहीं होते, किन्तु सब प्राणियों के हितार्थ निष्काम भाव से ईश्वर की आज्ञानुसार कर्त्तव्यरूप से होते हैं, इसलिए वह उनको पूरे लगन और दृहता से करता है। संसार की कोई शक्ति उसको अपने कत्तेव्य से नहीं हटा सकती ।

संगति - जब यम तथा नियमों के पालन में विघ्न उपस्थित हों तो उसको निम्न प्रकार दूर करना चाहिये :-

## बितर्भवाषने प्रतिपत्तभावनम् ॥ ३३ ॥

शब्दार्थ — वितर्क-बाधने = वितर्को ढारा यम ( स्त्रीर नियमों ) का बाध होने पर। प्रतिपत्त-भावनम् = प्रतिपत्त का चिन्तन करना चाहिये।

अन्वयार्थ-वितर्को द्वारा यम और नियमों का बाध होने पर प्रतिपन्न का चिन्तन

करना चाहिये।

ब्याख्या - वितर्क विरोधी तर्क अर्थात् यम, नियम आदि के विरोधी अधर्म : १ हिंसा, २ असत्य, ३ स्तेय, ४ ब्रह्मचर्य का पालन न करना, ५ परिग्रह, ६ अशौच, ७ असन्तोष, ८ तप का अभाव, ९ खाण्याय का त्याग, और १० ईश्वर से विमुखता। जब किसी दुर्घटनावश यह वितर्क उत्पन्न हों और मन में इन योग के विधर्मी अधर्मों के करने का विचार आवे तो उनके प्रतिपत्ती अर्थात् उन वितर्कों के विरोधी विचारों का चिन्तन करके उन वितर्कहरूप अधर्मों को मन से हटाना चाहिये। प्रतिपत्त विचारों के चिन्तन से यह अभिप्राय है कि जैसे क्रोध आने पर शान्ति का चिन्तन करना, हिंसा का विचार उत्पन्न होने पर दया के भाव का चिन्तन करना इत्यादि।

व्यासभाष्य श्रनुसार प्रतिपत्तभावना :-

जब इस बह्महानेच्छुक योगी के चित्त में श्राहिसा श्राहि के विरोधी हिंसादि वितर्क उत्पन्न हों कि मैं इस वैरी का हनन करूंगा। इसको दु:ख पहुँचाने के लिये श्रासत्य भी बोव्हंगा, इसका धन भी हरण करूँगा, इत्यादि। इस प्रकार दुर्मागे वाली, श्रात बाधक, वितर्क-व्वर से जलती हुई श्रानि के समान यम-नियमों का बाध होने लगे तब इनमें प्रशृत्त के होने, किन्तु इन वितर्कों के विरोधी पन्नों का इस प्रकार बार-बार चिन्तन करें कि संसार की घोर श्रानि में सन्तप्त होकर उससे बचने के लिये सब भूतों को श्रामयदान देकर मैंने योगमार्ग की शरण ली है। श्राव उन छोड़े हुए हिंसा श्रादि श्रामों का पुनः महण् करना इन्ते के सहश श्रापती ही त्यागी हुई वमन का चाटना है। धिकार है सुभे, यदि मैं योगमार्ग छोड़कर श्राह्मानरूपी गढ़े में गिरूँ। इस प्रकार प्रथम सूत्र यमादि श्रीर द्वितीय नियमादि दोनों में वितर्कों की प्रतिपन्तभावना जान लेनी चाहिये।

संगति—वितर्कों के स्वरूप, उनके भेद और उनके फलसहित प्रतिपत्तभावना को बतलाते हैं:—

वितर्का हिंसादयः कृतकारितानुमीदिता लोभक्रोधमोहपूर्वका मृदुमध्याधि-मात्रा दुःखाझानानन्तफला इति मतियत्तभावनम् ॥ ३४ ॥

शब्दार्थ-वितर्का:-हिंसा-श्रादय: = (यम-नियमों के विरोधी) हिंसा श्रादि वितर्क हैं। कृत-कारिता-श्रनुमोदिता: = वे स्वयं किये हुए, दृसरों से कराये हुए और समर्थन किये हुए होते हैं ‡। लोभ-कोध-मोह पूर्वका: = उनका कारण लोभ, कोध और मोह होता है †।

टिप्पणी—॥ सूत्र २४ ॥ ‡ यह तीन प्रकार इसलिए बतलाए गए हैं कि इन तीनों में से किसी एक को यह भ्रम न रह जाये कि 'मैंने हिंसा नहीं की' किन्तु इस प्रकार के तीनों ही हिंसक हैं । ब्रोटी बुद्धि के मनुष्य ऐसा सममते हैं कि यह हिंसा मैंने स्वयं तो नहीं की इसलिये मुम्मे दोष नहीं।—'भोजवृत्ति'

्ययपि सूत्र में पहिले लोभ का महण् किया है तथापि आस्मिमन ( शरीरादि ) में आत्माभिमान-रूपी मोह सब अस्मितादि क्लेशों का कारण् है। बसी के होने पर मनुष्य को अपना दूसरा स्फता है। इसलिये लोभ, कोध, हिंसा, असत्यभाषणादि का वहीं मूल जानना वाहिये। तात्पर्य यह है कि दोष-समुदाय मोह से होते हैं। उच्णा का नाम लोभ है। कर्चाच्या-कर्चाय विचार का नाम लोभ है। कर्चाच्या-कर्चाय विचार का नाम कोध है।—'भोजवृत्ति'

मृदु-मध्य-ऋषिमात्राः = वे मृदु, मध्य और तील्र भेद वाले होते हैं। दुःख-श्रज्ञान-श्रनन्तफला = उनका फल दुःख और श्रज्ञान का श्रनन्त (श्रपिरिमित) होना है ÷ । इति-प्रतिपत्त-भावनम् = यह प्रतिपत्त की भावना करना है।

अन्वयार्थ—यभ-नियमों के विरोधी हिसा आदि वितर्क कहलाते हैं। (वे तीन प्रकार के होते हैं) खर्य किये हुए, दूसरों से कराये हुए और अनुमादन किये हुए। उनके कारण लोभ, मोह और कांध होते हैं, वे मृदु, मध्य और अधिमात्रा वाले होते हैं, यह सब दु:ख और अक्कानरूपी अपरिमित फलों को देने वाले हैं। इस प्रकार प्रतिपन्न की भावना करे।

ब्याख्या—यहां हिंसा वितर्क को उदाहरण देकर बतलाते हैं, इसी प्रकार अन्य सब वितर्कों को समक्त लेना चाहिये।

हिंसा तीन अकार की है : खयं की हुई, दूसरों से कराई हुई और दूसरों के किये जाने पर अनुमोदन या समर्थन की हुई । कारणों के अनुसार इसके तीन भेद हैं । लोभ से की हुई, जैसे मांस, चमड़े आदि के लिये । काध से की हुई अर्थात् किसी अकार का हानि पहुँचने पर देखवा की हुई । माहवश की हुई, जैसे खर्ग आदि की प्राप्ति के लिये पशुओं की बलि करना । इस अकार  $3 \times 3 = 9$  अकार की हिसा हुई । ये नौ अकार का हिसा सुदु, मध्य और अधिमात्रा के भेद से  $9 \times 3 = 9$  अकार की हिसा हुई । इसी अकार का हिसा सुदु, मध्य और आधिमात्रा के भेद से  $9 \times 3 = 9$  अकार की हुई । इसी अकार सुदु, मध्य और अधिमात्रा को भेद होने से तीन-तीन भेदवाली  $9 \times 3 = 9 \times 9$  अकार की हुई । इसी अकार असल्य, स्तय आदि वितकों के बहुत भेद होकर अनन्त, अपिरिमत अज्ञान और दु:ख इनका फल होता है ।

जब इस प्रकार नितके उपस्थित हों तब उनको इनके प्रतिपत्ती व्यर्थात् विरोधी विचारों से हटाना चाहिये कि ये हिंसा व्यादि वितके महापाप हैं। रजागुण व तमोगुण को उत्पन्न करके मोह तथा दु:ख में डालने वाले हैं। यदि इनमें फेंसा ता दु:ख और श्रद्धान का अन्त न होगा अर्थात् यह सब अपरिमित दु:ख और श्रद्धानरूपी फलों को देने वाले हैं। इस कारण इन से सवेदा बचना चाहिये। यह प्रतिपत्त भावना है। इस प्रकार यम-नियमों के विभ्नों को हटाता हुआ योगमागे पर चल सकता है।

श्री व्यासर्जी महाराज हिसा वितके के प्रतिपत्त की भावना इस प्रकार बतलाते हैं:— हिंसक पहिले वध्य-पशु के बीये अथोत् बल का नाश करता है, फिर शस्त्रादि से मारकर दु:स्व देता है, फिर उस जीवन से भी छुड़ा देता है। वध्य पशु के बल को नष्ट करने के कारण हत्यारे के स्वयं शरीर, इन्द्रिय आदि का बल तथा पुत्र, पौत्र, धनादिक उपकरण नष्ट हो जाते हैं, और शस्त्र द्वारा पशु को दु:स्व देने के बदले नरक, तियेक्, पशु

अज्ञान : मिथ्याज्ञान अर्थात् संशयात्मक और विपरीत ज्ञान को कहते हैं।

<sup>÷</sup>दुःखः अपनी विरुद्ध प्रतीत होनेवाली रजोगुण सं उत्पन्न हुई चित्त की एक वृत्ति का नाम दुःख है।

त्रादि योतियों में वैसा ही दुःख भोगता है और वध्य पशु के जीवत्व नष्ट करने के फलखरूप दुःसाध्य रोग में पीड़ित होकर प्रायान्त सिन्निहित श्रवस्था को प्राप्त हांकर मरने की इच्छा करता हुआ भी दुःख-फल श्रवस्य भोग्य होने से बड़े कष्ट से ऊँचे-ऊँचे साँस लेकर जीता है। यदि किसी कारण से पुख्य मिली हुई हिसा होने तो भी उस जन्म में उस पुख्य का फल सुख-प्राप्ति श्रव्यायु ही होगी। इसी प्रकार यथासम्भव श्रवस्यादि श्रन्य यमों तथा नियमों में भी जान लेना चाहिय। इस प्रकार वितकों में श्राव्य-फल का चिन्तन करता हुआ उनसे मन को हटावे।

संगति—इन वितर्कों के प्रतिपत्तों से निर्मल हो जाने के पश्चान योगी को यम तथा नियमों में जो सिद्धि प्राप्त होती है उसका वर्णन करते हैं :—

### श्राहंसामतिष्ठायां तत्सिकाषी वैरत्यागः ॥ ३५ ॥

शब्दार्थ — ऋहिंसा-प्रतिष्ठायाम् = ऋहिंसा की टढ़ स्थिति हो जाने पर । तन्सिन्नधौ -उस (ऋहिंसक योगी) के निकट । वैर-त्यागः (सर्वप्राणिनाम् भवति) = सब अणियों का वैर छट जाता है ।

अन्वयार्थ— ऋहिसा की दृढ़ स्थिति हो जाने पर उस (ऋहिसक योगी) के निकट सब प्राणियों का वैर छट जाता है।

ध्याख्या—'सर्वत्राणिनां भवति' सूत्र के श्रन्त में यह वाक्यशेष हैं। जब योगी की श्राह्सा-पालन में टूढ़ स्थित हो जाती है तब उसके श्राहंसक प्रभाव से उसके निकटवर्ती सब हिंसक प्राणियों की भी श्राहंसक वृत्ति हो जाती है।

श्राहिसानिष्ठ योगी के निरन्तर एसी भावना श्रीर यह करने से कि उसके निकट किसी प्रकार की हिसा न होने पाने, उसके श्रन्तःकरण से श्रहिसा की सास्विक धारा इतने तीव्र श्रीर प्रवल वेग से बहुन लगती है कि उसके निकटवर्ती तामसी हिंसक श्रन्तःकरण भी उससे प्रभावित होकर तामसी हिंसक श्रुन्तः करण भी उससे प्रभावित होकर तामसी हिंसक ब्रन्ति को त्याग देते हैं।

## सत्यनिष्ठायां क्रियाफलाश्रयत्वम् ॥ ३६ ॥

शास्त्रार्थ—सत्य-प्रतिष्ठायाम् = सत्य में हद स्थिति हो जाने पर । क्रियाफल-ब्राश्र-यत्वम् = क्रिया फल का स्थाश्य बनती है ।

अन्वयार्थ-सत्य में हुद स्थिति हो जाने पर किया फल का आश्रय बनती है।

व्याख्या — जिस योगी की सत्य में टढ़ स्थित हो गई है उसकी वाखी से कभी असत्य नहीं निकलेगा, क्योंकि वह यथार्थ झान का रखनेवाला हो जाता है। उसकी वाखी असोघ हो जाती है। उसकी वाखी असोघ हो जाती है। उसकी वाखी द्वारा जो किया होती है, उसमें फल का आश्रय होता है अर्थात् जैसे किसी को यझादिक किया के करने में उसका फल होता है, इसी प्रकार योगी के केवल वचन से ही वह फल मिलजाता है। यदि वह किसी से कहे कि तू धर्मात्मा अथवा सुखी हो जा, तो वह ऐसा ही हो जाता है।

सत्यनिष्ठ योगी के निरन्तर ऐसी भावना और धारणा रखने से कि उसके मुख से न केवल भूत और वर्तमान के सम्बन्ध में किन्तु भविष्य में होने वाली घटनाओं के सम्बन्ध में भी कोई असत्य वचन न निकलने पावे, सत्य की प्रवलता से उसका अन्तःकरण इतना खच्छ और निमल होजाता है कि उसकी वाशी से वही बात निकलती है जो क्रिया-रूप में होने वाली होती हैं।

# अस्तेयमतिष्ठायां सर्वेरब्रोपस्थानम् ॥ ३७ ॥

शब्दार्थ--- अस्तेय-प्रतिष्ठायाम् = अस्तेय की दृढ़ स्थिति होने पर । सर्व-रङ्ग-लप्स्थानम् = सब रङ्गों की प्राप्ति होती है।

अन्वयार्थ-अस्तेय की दृढ़ स्थिति होने पर सब रक्नों की प्राप्ति होती है।

ब्याख्या—जिसने राग को पूर्णतया त्याग दिया है वह सब प्रकार की सम्पत्ति का स्वामी है, उसको किसी चीज की कमी नहीं रहती। इसमें एक श्राख्यायिका है :—

किसी निर्धन पुरुष ने बड़ी खाराधना के प्रश्चात् धन-सम्पत्ति की देवी के दर्शन किये। उसके पैरों की एड़ी और मस्तिष्क घिसा हुआ देखकर उसको आश्चर्य हुआ। अपने भक्त की आम्रह-पूर्वक विनय पर उसको बतलाना पड़ा कि जो मुम्तसे राग रखते हैं और धर्म-छधर्म का विवेक त्यागकर मेरे पीछे मारे-मारे फिरते हैं उनको ठुकराते हुए मेरे पैर की एड़ी घिस गई है; और जिन्होंने ईअर-प्रियान का आसरा लेकर मुक्तमें राग छोड़ दिया है तथा मुक्तसे दूर भागते हैं उनको रिक्तान और अपनी और प्रवृत्त करने के लिये उनकी चौखट पर रगड़ते-रगड़ते मस्तिष्क घिस गया है।

## ब्रह्मचर्यमतिष्ठायां वीर्यलाभः ॥ ३८ ॥

शब्दार्थ — ब्रह्मचर्य-प्रतिष्ठायाम् = ब्रह्मचर्य की टढ़ स्थिति होने पर । वीर्यलाभः = वीर्य का लाभ होता है।

अन्वयार्थ - ब्रह्मचर्य की दृढ़ श्यिति होने पर वीर्य का लाभ होता है।

व्याख्या — वीर्थ ही सब शक्तियों का मूल कारण है, उसके पूर्णतया रोकने से शारीरिक, मानसिक श्रीर आत्मिक शक्तियाँ बढ़ जाती हैं, श्रीर योगमागे में बिना दकावट पूरी उन्नति कर सकता है। वह विनय करने वाले जिज्ञासुओं में ज्ञान प्रदान करने में समर्थ हो जाता है।

## श्रपरिग्रहस्थैर्थे जन्मकथन्तासम्बोधः ॥ ३६ ॥

दाष्ट्रार्थ- अपरिप्रह स्थैर्य-जन्मकथन्ता-सम्बोध: = अपरिप्रह की स्थिरता में जन्म के कैसेपन का सालात होता है।

अन्वयार्थ -अपरिग्रह की स्थिरता में जन्म के कैसेपन का साजात होता है।

व्याख्या—सूत्र के अन्त में 'अस्य भवति' शेष है। अपरिग्रह की व्याख्या में बतला आए हैं कि योगी के लिय सबसे बड़ा परिग्रह अविद्या, रागादि क्लोश और शरीर में अहंल और ममल है। इनके त्यागने से उसका चित्त शुद्ध, निर्मल होकर यथार्थ झान प्राप्त करने में समर्थ हो जाता है। इससे उसको भूत और भविष्य जन्म का ज्ञान हो जाता है कि इससे पूर्व जन्म क्या था, कैसा था, कहाँ था, यह जन्म किस प्रकार हुआ, आगे कैसा होगा। इस प्रकार इसकी तीनों काल में आत्मखरूप की जिज्ञासा निवृत्त हो जाती है।

संगति-अब नियमों की सिद्धियाँ कहते हैं :-

# शौचात् स्वांगजुगुप्सा परैरसंसर्गः ॥ ४० ॥

शब्दार्थ—शौचात् =शौच से । स्वाङ्ग-जुगुप्सा = अपने अङ्गों से घृणा होती है । परै:-असंसगः = दसरों से संसर्ग का अभाव होता है ।

अन्वयार्थ — शौच से अपने श्रङ्गों से घृणा और दूसरों से संसर्ग का अभाव होता है। व्याख्या - शौच के निरन्तर अभ्यास से योगी का हृदय शुद्ध हो जाता है, व्यक्त मल-मृत्रादि अपवित्र वस्तुओं के भग्रहार इस शरीर की श्रशुद्धियाँ दीखने लगती हैं। इसमें राग और ममत्व छूट जाता है। इसी हेतु से उसका संसर्ग दूसरों से भी नहीं रहता। वह इस शरीर से परे सबसे अलग रहते हुए केवली होने का यत्न करता है। यह शरीरशुद्धि का फल है।

संगति - अव आभ्यन्तर शौच का फल कहते हैं :-

# सन्बशुद्धिसौपनस्यैकाउयेन्द्रियजयात्मदर्शनयोग्यत्वानि च ॥ ४१ ॥

शब्दार्थ-सत्त्वशुद्धि = चित्त की शुद्धि । सौमनस्य = मन की ख्वच्छता । ऐकाम्य = एकामता । इन्द्रियजयः = इन्द्रियों का जीतना । आत्मदर्शन-योग्यत्वानि च = और आत्मदर्शन की योग्यता ।

अन्वयार्थ—चित्त की शुद्धि, मन की खच्छता, एकाप्रता, इन्द्रियों का जीतना और आत्मदर्शन की योग्यता आभ्यन्तर शौच की सिद्धि से प्राप्त होती है।

स्याख्या — सूत्र के खन्त में 'भवन्ति' यह वाक्यरोष है । आध्यन्तर शौच की टढ़ स्थिति होने पर तम तथा रज के आवरण धुल जाने से चित्त निर्मल हो जाता है। मन के खच्छ होने से उसकी एकामता बढ़ती है। मन की एकामता से इन्द्रियों का वशीकार होता है अर्थात बहिर्मुख से खन्तर्मुख हो जाती हैं।

परांचि खानि व्यत्णत् खयम्भूस्तस्मात् परांक् पश्यति नान्तरात्मन् । कथिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैज्ञदाष्ट्रचच्चरमृतत्वमिष्णन् ॥

— कठ उपनिषद् वस्ली ४ मन्त्र १ अर्थ — स्वयम्भू ने (इन्द्रियों कं) छेदों को बाहर की ओर छेदा है वहिमेख किया है। इस कारण मनुष्य बाहर देखता है, अपने अन्दर नहीं देखता। कोई ही भीर पुरुष अमृत को बाहता हुआ अपनी ऑक्सों (इन्द्रियों) को बन्द करके अन्तर्मुख होकर उस आत्मा को जो अन्दर है देखता है। इस प्रकार इन्द्रियों के वशीभृत हो जाने से चित्त में विवेकस्थाति-रूपी आत्मदर्शन की योग्यता प्राप्त हो जाती है।

### सन्तोषादनुत्तमग्रखलाभः ॥ ४२ ॥

द्माब्दार्थ—सन्तोषात् = सन्तोष से। अनुत्तम-सुख-लाभः = अनुत्तम सुख प्राप्त होता है। अन्वयार्थ—सन्तोष से अनुत्तम सुख प्राप्त होता है।

व्याख्या—श्रमुत्तम सुख—उत्तम से उत्तम सुख त्रार्थात् जिससे बढ़कर कोई श्रीर सुख न हो। सन्तोष में जब पूरी श्रिरता हो जाती है तो तृष्णा का नितान्त नाश हो जाता है। तृष्णा-रहित होने पर जो प्रसन्नता तथा सुख प्राप्त होता है उसके एक श्रंश के समान भी बाह्य-सुख नहीं हो सकता। व्यासजी का कथन है:—

## यस कामसुखं लोके यस दिन्यं महत्सुलम् । तन्यान्यसुखस्यैते नाईतः पोदर्शी कलाम् ॥

अर्थ—संसार में जो कामहुख है और जो महान दिव्य हुस्त है वह तृष्णा के त्तय के सुख कें सोलहुवें त्रांश के समान भी नहीं है।

### कायेन्द्रियसिद्धिरशुद्धित्तयात्तपसः ॥ ४३ ॥

शब्दार्थ — काय-इन्द्रिय-सिद्धिः = शरीर श्रीर इन्द्रियों की सिद्धि । श्रश्चद्धिःस्रयात् = श्रश्चद्धि के दूर होने से । तपसः = तप से होती है ।

अन्वयार्थ—तप से चशुद्धि के तय होने से शरीर श्रीर इन्द्रियों की शुद्धि होती है।

व्याख्या—जिस श्रकार लोहें को बार बार श्राग पर तपाने और श्रहिरन पर कूटने
से उसके मल दूर हो जाते हैं और उसको इच्छानुसार काम में ला सकते हैं। इसी श्रकार
तप के निरन्तर त्रानुष्ठान से श्रशुद्धियों के मलों के दूर होने पर शरीर खस्थ खच्छ और
लघु हो जाता है, और उसमें श्रीणमा श्रादि सिद्धियें (२।४४,४५) श्रा जाती हैं और
इन्द्रियें दिव्य-दर्शन, दिव्य-श्रवण, दूर-श्रवण (२।४८) श्रादि सिद्धियों को श्राप्त करने
में समर्थ हो जाती हैं।

### स्वाध्यायादिष्टदेवतासम्भयोगः ॥ ४४ ॥

शब्दार्थ—खाध्यायात् = स्वाध्याय से । इष्ट-देवता-सम्प्रयोगः = इष्ट देवता का साम्रात् होता है।

अन्वयार्थ-स्वाध्याय से इष्ट देवता का साज्ञात् होता है।

ब्याख्या—स्वाध्यायशील को देवता, ऋषियों श्रीर सिद्धों के दर्शन हाते हैं श्रीर वे इसके योग-कार्यों में सहायक होते हैं।—( ब्यासभाष्य )

इष्ट मन्त्र के जपरूप स्वाध्याय के सिद्ध होने पर योगी को इष्ट देवता का योग होता है अर्थात वह देवता प्रत्यन्न होता है। (भोजकृति)

उपासना में उपास्त्र के गुर्जों को धारण करना, उसमें अवस्थित होना अर्थात् उसके तदाकार होना होता है। उपास्त्र के जिन इष्ट गुर्जों अथवा आकारविरोष की भावना के साथ किसी विरोष मंत्र अथवा विना मंत्र के धारणा की जाती है तब ध्यानको परिपक्त श्रवस्था में रजम् और तमस् से शून्य हुआ चित्त सात्त्विक प्रकाश में उस विशेष इष्ट श्राकार में परिश्चित हो जाता है। जैसा कि समाधिपाद सूत्र १८ के विशेष वक्तव्य में साकार उपासक भक्तों के सम्बन्ध में बतलाया गया है।

## समाधिसिद्धिरीश्वरमिखधानात् ॥ ४५ ॥

शब्दार्थ—समाद्धिसिधिः = समाधि की सिद्धि । ईश्वर-प्रणिधानात् = ईश्वरप्रणिधान मे होती है ।

अन्वयार्थ-समाधि की सिद्धि ईश्वर-प्रणिधान से होती है।

व्याल्या—ईश्वर की भक्तिविरोध और सम्पूर्ण कर्मों तथा उनके फलों को उसके समर्पण कर देने से विन्न दूर हो जाते हैं और समाधि शीन्न सिद्ध हो जाती है। इस समाधित्रहा से योगी देशान्तर, देहान्तर और कालान्तर में होनेवाले श्राभिमत पदार्थों का यथार्थ झान प्राप्त कर सकता है।

यहाँ यह शङ्का नहीं करना चाहिये कि ''जब ईश्वर-प्रणिधान से ही समाधि का लाभ हो जाता है तो योग के अन्य सात अज्ञों के अनुष्ठान से क्या प्रयोजन हैं'' क्योंकि इन सोतों योग-सङ्गों के बिना ईश्वर-प्रणिधान का लाभ किठन है। इसलिये यह ईश्वर-प्रणिधान के भी उपयोगी साधन हैं। ईश्वर-प्रणिधान-रिहत सातों अङ्गों के अनुष्ठान से नानाप्रकार के बिच्न उपिश्वत होने से दीर्घकाल में समाधि का लाभ प्राप्त होता है। ईश्वर-प्रणिधान सिहत योग-सङ्गों के अनुष्ठान से निर्विद्यता के साथ शीघ ही समाधि-सिद्धि प्राप्त हो जाती है। इसलिये योगाभिलाधी-जनों को ईश्वर-प्रणिधान सिहत योग के अङ्गों का अनुष्ठान करना चाहिये।

संगति—यम-नियम को सिद्धियों सहित बतलाकर अब क्रमशः आसन का लह्मण् कहते हैं:-

### स्थिरमुखगासनम् ॥ ४६ ॥

अर्थ-जो स्थिर और सुखदायी हो वह आसन है।

व्याख्या - जिस रीति से स्थिरतापूर्वक बिना हिले-डुले खौर सुख के साथ बिना किसी प्रकार के कष्ट के दीर्घकाल तक बैठ सकें वह खासन है। हठयोग में नाना प्रकार के खासन हैं। जो शरीर के खस्थ, हरका खौर योग-साधन के योग्य बनाने में सहायक होते हैं पर यहाँ उन आसनों से अभिप्राय है जिनमें सुखपूर्वक निश्चलता के साथ अधिक से अधिक समय तक ध्यान लगाकर बैठा जा सके। उनमें से ज्यादा उपयोगी निम्न हैं। जो अध्यासी जिसमें सुगमतया अधिक देर तक बैठ सके वह उसको प्रहुण करें।

स्वत्तिकासनं, सिद्धासनं, समासनं, पद्मासनं, बद्धपद्मासनं, वीरासनं, गोमुखासनं, बजासनं।

र खस्तिकासन की विधि – दायें पाँच के अंगूठे और अन्य चार उंगलियों को कैंची
 के सहश फैलाकर उसके अन्दर बायें पाँच और जंघा के जोड़ वाले नीचे भाग को दवाओं।

स्त्रीर दाये पांव को तली बांई जंघा के साथ लगायें। इसी प्रकार बायें पैर को दायें पैर के नीचे लेजाकर श्रंग्रुठे श्रीर उंगलियों की कैंची में दायों पाँव श्रीर जंघा के जोड़ वाले नीचे भाग को दवाश्रो। श्रीर बायें पांव की तली दायीं जांग के साथ लगाएं। दायें पांव के स्थान पर बायें पाँव का तथा बायें के स्थान पर दायें पांव का भी उपयोग किया जा सकता है।

सिद्धासन — बार्थ पैर की एड़ी को सीवनी अर्थात् गुदा और उपस्थेन्द्रिय के बीच में इस प्रकार टदता से लगावे कि उसका तला दायें पैर की जंघा को स्पर्श करें। इसी प्रकार दाहिने पैर की एड़ी को उपस्थेन्द्रिय के जड़ के ऊपर भाग में इस प्रकार टद लगावे कि उसका तला बायें पैर की जंघा को स्पर्श करें। इसके पश्चात् बायें पैर के अंगूठे और तर्जनी को दायीं जांघ और पिडली के बीच में ले लेवें। इसी प्रकार दायें पैर के अंगूठे और तर्जनी को बायीं जंघा और पिडली के बीच में ले लेवें। सारे शरीर का भार एड़ी और सीवनी के बीच की हो नस पर तुला रहना चाहिए।

इससे नाड़ी समृह में ऋाग-सी तप्त होने लगती है। इसलिए नितम्बों के बीच में आध इश्व मोटी गड़ी श्रथवा कपड़ा लगा देना चाहिए। यह श्रासन वीर्थ-रच्चा के लिए ऋति उपयोगी है। इस श्रासन के सम्बन्ध में कुछ लोगों का ऐसा कहना है कि इससे गृहस्थियों को हानि पहुँचती है यह भ्रम-मृलक है।

समासन — सिद्धासन से इसमें केवल इतना भेद है कि इसमें पहले उपस्थेन्द्रिय की जड़ के ऊपर के भाग में बायें पैर की एड़ी को फिर उसके ऊपर दायें पैर की एड़ी को सिद्धासन की विधि से रखते हैं। इससे कमर सीधी तनी रहती है।

४ पद्मासन - चौकड़ी लगाने में दाहिने पैर को बायें रान की मूल में श्रीर बायें पैर को दाहिने रान का मूल में जमाकर रखने से पद्मासन बनता है। इस श्रासन से शर्रार नीराग रहता है और प्राणायाम की क्रियाओं में सहायता मिलती है।

५ बद्ध-पद्मासन —यह पद्मासन सिद्ध होने के पश्चात् किया जा सकता है। इस में दोनों जंघाओं को दानों पैरों से दवाकर रखना होता है श्रीर पैरों के श्रंगूठे भूमितल से लगे रहते हैं।

६ भीरासन—दाहिना पैर बायीं जंघा पर श्रौर बायें पैर को दाहिनी जंघा पर रखकर दोनों हाथों को घुटने पर रखें।

७ गोमुखासन—दाहिन पृष्ठ पार्श्व (चूतड़) के नीचे बायें पैर के गुरूक (गांठ) को श्रीर बायें पृष्ठ पार्श्व के नीचे दाहिने पैर के गुरूक को रखकर दाहिने हाथ को सिर की ओर से और बायें हाथ को नीचे की ओर से पीठ पर ले जाकर दाहिनी तर्जनी (अंगुट्ठे के बगल वाली अंगुली) से बायीं तर्जनी को टड्तापूर्वक पकड़ लें।

८ बज्रासन —दोनों जंघाओं का वज्र के समान करके दोनों पावों के तलुवों को गुदा के दोनों ओर पारवे भाग में लगाकर घुटने के बल बैठ जावे। जिससे कि घुटने से निचले भाग से पांव की उंगलियों का भाग भूमि को स्पर्ध करे। श्रासन के समय गर्दन, सिर और कमर को सीधे एक रेखा में रखना चाहिए। और मुलबन्ध के साथ श्रर्थान गुदा और उपस्थ को श्रन्दर की श्रोर खींच कर बैठना चाहिए।

खेचरी महा के साथ अर्थात जिह्ना को ऊपर की ओर ले जाकर ताल से लगाकर बैठने से भ्यान श्रन्छ। लगता है और श्रासन में हदता श्राती है। एक ही श्रासन से शनै:-शनै: अधिक समय बैठने का अभ्यास बढ़ाते रहना चाहिए। पैर आदि किसी र्श्रग में एक श्रासन में बैठे रहने से यदि दर्द मालुम हो तो उस श्रंग पर नरम कपड़ा रखकर बैठना चाहिए। यदि श्रधिक पीड़ा हो तो रतन-जोत के तेल की मालिश कर सकते हैं। एक श्रासन से जब ३ घंटे ३६ मिनिट तक बिना हिले-इले सुखपूर्वक बैठ सको तब उस श्रासन की सिद्धि समभतो चाहिये। श्रारम्भ में बीच में दो-एक बार श्रासन को बदल सकते हैं। श्रासन को दृढ़ करने का सरल उपाय यह है कि जब बैठने का श्रवसर मिले उसी एक आसन में बैठने का यत करें। जो अभ्यासी स्थल श्रथवा विकारी शरीर होने के कारण उपयक्त श्रासनों में न बैठ सके वह श्रर्द्ध पद्म, श्रद्ध सिद्ध श्रथवा किसी सुखासन से तथा दीवार का सहारा लेकर बैठ सकते हैं। पर मेहदराड को सीधा और कमर, गर्दन श्रीर सिर का सम रेखा में रखना अति आवश्यक है। प्रथम तीन-श्र्यात स्वस्तिक, सिद्ध श्रीर सम श्रासनों में हाथों को उल्टा करके घटनों पर रखना श्रथवा ज्ञानमुद्दा से बैठना लाभ-दायक है। दोनों हाथों की कलाई को घटनों पर रखकर तर्जनी अर्थात अंगूठे के पास की अध्युली तथा अध्युठेको एक दसरेकी अधेर फेरकर दोनों के सिरे आपस में मिलाने और शेष श्रंगुलियों को सीधा फैलाकर रखने को ज्ञानसुद्रा कहते हैं। श्रन्य तीन आर्थात पद्म. बद्ध परा तथा वीरासन में दोनों हाथों को उठाकर सीने से लगाये रखना हितकर है। सब मासनों में बायां हाथ एडियों के ऊपर सीधा रखकर उसी प्रकार दायां हाथ उसके ऊपर रख कर अथवा जिसमें सुगमता प्रतीत हो उस विधि से हाथों को रखकर बैठ सकते हैं। मख को पूर्व अथवा उत्तर दिशा की खोर करके बैठना चाहिए।

कश्यास पर बैठने से तीन घंटे पूर्व कुछ न खावे। बैठने के लिए एक चौकी होनी खाहिए जो न अधिक ऊँची हो और न अधिक नीची हो। चौकी के ऊपर कुशासन उसके ऊपर उन का आसन उसके ऊपर रेशम या ( उसके अभाव में ) सूत का वक्ष होना चाहिए। अहिंसा में निष्ठा रखने वाले अश्यासियों को किसी प्रकार के चर्म को आसन के रूप में प्रयाग न करना चाहिए। देश काल और परिश्वित को दृष्टि में रखते हुए किसी-किसी स्मृति में मृगचमें की ब्यवशा दी गई है किन्तु वर्त्तमान समय में उत्तम से उत्तम ऊनी आसन सुगमता से प्राप्त हो सकते हैं और निरंपराधी पशुओं को हिंसा अधिकतर चर्म प्राप्ति के बरेश्य से ही की जाती हैं।

विशेष वक्तव्य—।। सूत्र ४६ ॥ श्रभ्यास ऐसी कोठरी या कमरे में करना चाहिये। जा शुद्ध शान्त, एकान्त चौर निर्विच्न हो। हर प्रकार के शोरगुल, मच्छर, पिस्सू श्रौर सील चाहि से रहित हो। हवन श्रथवा घृत के साथ धूप-दीप चाहि सुगन्धित वस्तुश्रों के जलाने से बसको सुगन्धित रखना चाहिये। नदीतट श्रथवा पांच हजार कीट से श्राधिक ऊँचाई

वाले पहाडी स्थानों का वायमंडल शब्द और भजन के लिये अधिक उपयोगी होता है। गरम मैदान वाले स्थानों में शरद श्रीर वसन्त ऋत में भजन श्रच्छा हो सकता है। पहाडों में अथवा जमीन में खुदी हुई गुफा समाधि लगाने के लिए ऋति उत्तम है किन्तु उसमें सोल किंचिन्मात्र भी न होने पात्रे और शब्द हो। योगाभ्यास में खान-पान में संयम रखना श्रात त्रावश्यक है। श्रीर शरीर तथा नाड़ीशोधन से शोध सफलता प्राप्त होती है। जिसका विस्तारपूर्वक वर्णन इस पाद के प्रथम तथा ३२ वें सूत्र के विशेष विचार में कर दिया गया है। यहां शरीर के सूक्ष्म, सात्त्विक, ग्रुढ, स्वश्न, नीरीम, त्र्यासन की हढ और ध्यान की स्थिर करने तथा कुएडलिनी को जागत करने वाले कुछ उपयोगी, बन्ध, महायें श्रीर श्रासन बनलाये हेते हैं:--

१ मूळ-बन्ध-पूल गुदा एवं लिङ्ग स्थान के रन्ध्र को बन्द करने का नाम भूल-बन्ध है। बाम पाद की एड़ी की गुदा और लिंग के मध्य भाग में हुद लगाकर गुदा की सिकांड़ कर योनि स्थान अर्थात गुदा और लिङ्ग एवं कन्ध के बीच के भाग को दढ़तापूर्वक संकोचन द्वारा अधोगत अपान वायु को बल के साथ धीरे-धीरे ऊपर को खेंचने की मूल-बन्ध कहते हैं। सिद्धासन के साथ यह बन्ध अच्छा लगता है। अन्य आसनों के साथ एडी को सीविनी पर बिना लगाये हुए भी मल-बन्ध लगाया जा सकता है।

फल : इससे ध्यपान वाय का ऊर्ध्व-गमन होकर प्राग्य के साथ एकता होती है। अगडिलिनी शक्ति सीधी होकर ऊपर की श्रोर चढ़ती है। को श्रवद्ध दूर करने, जठराग्नि को प्रदीप्त करने श्रीर वीर्य को ऊर्ध्व-रेतस बनाने में यह बन्ध श्रति उत्तम है। साधकों को न केवल भजन के अवसर पर किन्त हर समय मल-बन्ध को लगाए रखने का अभ्यास करना चाहिए।

२ उद्यक्तियान बन्ध-दोनों जानुत्रों को मोड़कर पैरों के तल्क्ष्मों को परस्पर भिड़ाकर प्रेट के नाभि से नीचे और ऊपर के आठ अंगल हिस्से को बल-पूर्वक खींचकर मेरुदाएड रीद की हुड़ी से ऐसा लगादे जिससे कि पेट के स्थान पर गड़दा-सा दीखने लगे। जितना पेट को श्चन्दर की ओर श्रधिक खींचा जावेगा उतना ही श्रन्छ। होगा। इसमें प्राग्त पत्नी के सहज सवस्ता की श्रोर डड़ने लगता है इसलिये इस बन्ध का नाम उद्घीयान रखा गया है। यह बन्ध पैरों के तल्खों को बिना भिड़ाए हुए भी किया जा सकता है।

फल: प्राण और वीये का ऊपर की श्रोर दौड़ना, मन्दाग्नि का नाश, क्षणा की वृद्धि, जठराम्नि का प्रदीप्त श्रीर फेफड़े का शक्तिशाली होना।

जालन्धर-बन्ध-कराठ को सिकोड़कर ठोडी को दृढ़ता-पूर्वक कराठकूप में इस प्रकार श्यापित करें कि हृदय से ठोड़ी का अन्तर कंवल चार अंगल का रहे. सीना आगे की ओर तमा रहे । यह बन्ध कराठ स्थान के नाडी-जाल के समृह को बांधे रखता है इसलिये इसका नाम जालन्धर-बन्ध रखा जाता है।

फल : कएठ का सुरीला, मधुर श्रीर आकर्षक होना, कएठ के सङ्कांच द्वारा इड़ा, पिकता नाडियों के बन्द होने पर प्राण का सुबुम्ना में प्रवेश करना। 39

लगभग सभी श्रासन, मुद्रायें श्रीर प्राण्।याम मृलबन्ध श्रीर उड्डायान-बन्ध के साथ किये जात हैं। राजयोग में ध्यानावस्था में जालन्धर-बन्ध लगाने की बहुत कम श्रावश्यकता होती है।

४ महाबन्ध — पहली विधि: बांग्रे पैर की एड़ी को गुदा और लिङ्ग के मध्य भाग में जमाकर बांग्री जंघा के ऊपर दाहिने पैर का रख, समसूत्र में हो, वाम अथवा जिस नासारन्त्र से बायु चल रहा हो उससे ही पूरक करके जालन्धर बन्ध लगावे। फिर मूलढ़ार से बायु को ऊपर की ओर आकर्षण करके मूलबन्ध लगावे। मन को मध्यनाड़ी में लगाय हुए यथाशक्ति कुम्भक करें। तत्पश्चात् पूरक के विपरीत वाली नासिका से धीर-धीरे रेचन करें। इस प्रकार दोनों नासिका से अनुलोम-विलोम रीति से समान प्रणायाम करें।

दूसरी विधि : पदा श्रथवा सिद्धासन से बैठ योनि श्रीर गुझ-प्रदेश सिकोड़ श्रपान-बायु को उर्ध्वगामी कर नाभिष्य समान-वायु के साथ मिलाकर श्रीर हृदयस्य प्राग्णवायु को श्रधोमुख करके प्राग्ण श्रीर श्रपान वायुओं के साथ नाभिष्यल पर हृदस्य से कुम्भक करे।

र्फल : प्रारा का उध्वेगामी होना, बीचे की शुद्धि, इड़ा, पिङ्गला श्रीर सुपुम्ना का सङ्गम प्राप्त होना, बल की बृद्धि इस्यादि ।

५ महावेध —पहली विधि: महाबन्ध की प्रथम विधि अनुसार मृलबन्ध-पूर्वक कुम्भक करके दोनों हाथों की हथेली भृमि में हद स्थिर करके हाथों के बल ऊपर उठकर दोनों नितम्बों (चूतड़) को शनै:-शनै: ताइना देवे; श्रीर ऐसा ध्यान करे कि प्राग्त इड़ा, पिङ्गला को ह्रोड़कर कुएडलिनी शक्ति को जगाना हुआ सुपुम्ना में प्रवेश कर रहा है। तत्पश्चात् वायु को शनै:-शनै: महाबन्ध की विधि अनुसार रेचन करें।

दूसरी विधि: मूलवन्ध के साथ पद्मासन से वैठे, ऋषान और प्राणवायु को नाभि-स्थान पर एक करके (मिलाकर) दोनों हाथों को तानकर नितम्बों (त्रृतक्षें) से मिलते हुए भूमि पर जमाकर नितम्ब (चूनक्) को श्वासन-सहित उठा-उठाकर भूमि पर ताड़ित करते रहें।

फल : कुराडलिनी शक्ति का जायत होना, प्रााण का सुयुक्ता में प्रवेश करना । महा-बम्भ, महावेध और महासुद्रा तीनों को मिलाकर करना श्राधिक फलदायक है ।

#### सदा

१ खेचरी मुद्रा—जीभ को ऊपर की श्रोर उस्टी लैजाकर तालु-कुहर (जीभ के ऊपर तालु के बीच का गढ़ा ) में लगाये रखने का नाम खेचरी मुद्रा है। इसके निमित्त जिह्ना को बढ़ाने के लिये तीन साधन किये जाते हैं : ब्रेहन, चालन श्रीर दोहन।

पहिला साधन—छंदन: जीभ के नीचे के भाग में सूताकार वाली एक नाझी नीचे काले दौतों की जड़ के साथ जीभ को खींचे रखती है। इसलिये जीभ को ऊपर चढ़ाना कठिन होता है। प्रथम इस नाझी के दौतों के निकट वाले एक ही ख्यान पर स्फटिक (बिक्कीर) का धार वाला दुकड़ा प्रतिदिन प्रातःकाल चार-पाँच बार फेरते रहें। कुछ दिनों ऐसा करने के पश्चाम् वह नाड़ी उस स्थान में पूर्ण कट जायगी। इसी प्रकार क्रमशः उससे उपर-उपर एक-एक स्थान को जिह्नामूल तक काटते चले जावें। स्कटिक फेरने के पश्चाम् माजूफल का कपड़क्क न चूर्ण (टैरिन ऐसिड) जीभ के उपर-नीचे तथा दाँतों पर मलें खौर उन सब स्थानों से दूषित पानी निकलने दें। माजूफल चूर्ण के अभाव में अकरकरा, नून, हरीतकी खौर कस्थे का चूर्ण छेदन किये हुए स्थान पर लगावे। यह छेदन-विधि सबसे सुगम है; और इससे किसी प्रकार की हानि पहुँचने की सम्भावना नहीं है, यद्यपि इसमें समय अधिक लगेगा। साधारणतया छेदन का कार्य किसी धातु के तीक्ष्ण यन्त्र से प्रति आठवें दिन उस शिरा को बाल के बरावर छेदकर धाव पर कत्था और हरड़ का चूर्ण लगाकर करते हैं। इसमें नाड़ी के सम्पूर्ण अंश के एक साथ कट जाने से वाक् तथा आस्वादन शक्ति के नष्ट हो जाने का भय रहता है। इसलिय इसे किसी अभिज्ञ पुरुष की सहायता से करना चाहिये। छेदन की आवश्यकता केवल उनको होती है कि जिनकी जीभ और यह नाड़ी मोटी होती है। जिनकी जीभ लम्बी और यह नाड़ी पतली होती है। उन्हें छेदन की अधिक आवश्यकता नहीं है।

दूसरा व तीसरा साधन—चालन व दोहन: श्रंगूठे श्रीर तर्जनी श्रंगुली से अथवा वारीक वस्त्र से जीभ को पकड़कर चारों तरफ उलट-फेरकर हिलाने श्रीर खेचने को चालन कहते हैं। मक्खन श्रथवा घी लगाकर दोनों हाथों की श्रंगुलियों से जीभ का गाय के स्तन-दोहन जैसे पुन:-पुन: धीरे-धीरे श्राकपेश करने की किया का नाम दोहन है। जिस समय जीभ नासिका के श्रमभाग तक पहुँचने लगे तब खेचरी सुद्रा सिद्ध समक्षना चाहिय।

निरन्तर अभ्यास करते रहने से अन्तिम अवस्था में जीभ इतनी लम्बी हो मकती है कि नासिका के ऊपर श्रूमध्य तक पहुँच जावे। कौलाद के खर्क से जिह्ना शीघ बढ़ती है। इस मुद्रा का बड़ा महत्व बतलाया गया है, इससे ध्यान की अवस्था परिपक्व करने में बड़ी सहायता मिलती है।

२ महामुद्रा—मूलबन्ध लगाकर बायें पैर की एड़ी से सीवन (गुदा और कारह-कोष के मध्य का चार अंगुल स्थान ) दबाये और दाहिने पैर को फैलाकर उसकी अंगुलियों को दोनों हाथों से पकड़े। पाँच घर्षण करके बायीं नासिका से पूरक करे। फिर जालन्धर-बन्ध खोलकर दाहिनी नासिका से रेचक करे। यह वामाङ्ग की मुद्रा समाप्त दुई। इसी प्रकार दिल्ला में इस मुद्रा को करना चाहिये।

दूसरी विधि : बार्ये पैर की एड़ी को सीवन (गुदा और उपख्य के मध्य के चार अंगुल भाग ) में बलपूर्वक जमाकर दायें पैर को लम्बा फैलावे । किर शनैःशनैः प्रक के साथ मूल तथा जालन्थर-बन्ध लगाते हुए दायें पैर का आंगुठा पकड़कर मस्तक को दायें पैर के घुटने पर जमाकर यथाशक्ति कुम्भक करे । कुम्भक के समय पूरक की हुई बायु को पेट में शनैःशनैः फुलावे; और ऐसी भावना करे कि प्राण् कुरुखलिनी को जामत करके सुपुन्ना में प्रवेश कर रहा है, तत्पश्चान् मस्तक को घुटने से शनैःशनैः रेचक करते हुए उठाकर यथा-खिति में बैठ जावे । इसी प्रकार दूसरे अङ्ग से करना चाहिये । प्रार्णयाम की संख्या एवं समय बढ़ाते रहें । फल: मन्दाग्नि, श्रजीर्गा श्रादि उदर के रोगों तथा प्रमेह का नाश, क्षुया की वृद्धि श्रीर करडिलिनी का जाप्रत होना।

३ अथ्वनी मुद्रा—िसद्ध अथवा पद्मासन से वैठ योनिमग्डल को अश्व के सदश पुनः-पुनः सिकोइना अश्वनी मुद्रा कहलाती हैं।

फल : यह मुद्रा प्राण के उत्थान और कुण्डलिनी शक्ति के जामत करने में सहायक होती है । अपानवायु को शुद्ध और वीर्यवाही स्नायुत्रों को मजबूत करती है ।

४ शक्तिचालिनी मुद्रा—सिद्ध श्रथवा पद्मासन से बैठ हाथों की ह्येलियाँ पृथिवी पर जमादे। बीस-पत्नीस बार शनै:-शनै: दोनों नितम्बों को पृथिवी से बठा-उठा कर ताइन करें। तत्पश्चात् मृलवन्ध लगाकर दोनों नासिकाश्चों से श्रथवा वाम से श्रथवा जो खर चल रहा हो उस नासिका से पूरक करके प्राण्वायु को श्रपानवायु से संयुक्त करके जालन्धर-बन्ध लगाकर यथाशक्ति कुम्भक करें। कुम्भक के समय श्रश्वनी. मुद्रा करें श्रधीत गुद्धप्रदेश का श्राकर्षण्-विकर्षण् करता रहे। तत्पश्चात् जालन्धर-बन्ध खोलकर यदि होनों नासिकापुट से पूरक किया हो ता दोनों से श्रथवा पूरक से विपरीत नासिकापुट से रेचक करे और निर्विकार होकर एकायतापूर्वक बैठ जावे।

घेरगढसंहिता में इस मुद्रा को करते समय बालिश्त-भर चौड़ा, चार ऋंगुल लम्बा, कोमल, श्रेत और सूक्ष्म वस्त्र नाभि पर कटिसूत्र से बाँधकर सारे शरीर पर भस्म मलकर करना बनलाया है।

फल: सर्व रोग-नाशक श्रीर स्वास्थ्यवर्द्धक होने के श्रातिरिक्त कुराडिलनी शक्ति के जामत करने में श्रायन्त सहायक है। इससे साधक श्रवश्य लाभ प्राप्त करें।

५ योनिमुद्रा—सिद्धासन से बैठ समन्सूत्र हो ५२भुव्धी मुद्रा लगाकर अर्थात् दोनों अंगुठों से दोनों कानों को, दोनों तर्जनियों से दोनों नेत्रों को, दोनों मध्यमाश्रों से नाक के खिद्रों को बन्द करके और दोनों श्रनामिका एवं किनिष्ठिकाश्रों को दोनों श्रोठों के पास रख कर काकी मुद्रा द्वारा अर्थात् जिह्ना को कौर की चोंच के सदश बनाकर उसके द्वारा प्राय्वायु को खेंचकर अर्थोगत अपानवायु के साथ मिलावे। तत्पश्चात् श्रो३म् का जाप करता हुआ ऐसी भावना करें कि उसकी धनि के साथ परस्पर मिली हुई वायु कुड्यिलिनी को जामत करके षड्चकों का भेदन करते हुए सहस्रदल कमल में जा रही है। इससे अन्तर्ज्योति का साझात्कार होता है।

६ योगमुद्रा—मूलबन्ध के साथ पद्मासन से बैठकर प्रथम दोनों नासिकापुटों मे पूरक करके जालन्धर-बन्ध लगावे, तत्पश्चात् दोनों हाथों को पीठ के पीछे ले जाकर बायें हाथ से दायें हाथ की श्रीर दायें हाथ से बायें हाथ की कलाई को पकड़े, इरिंग को स्थागे मुकाकर पेट के स्वन्दर एड़ियों को दवाते हुए सिर को जमीन पर लगादे। इस प्रकार यथा इाक्ति कुम्भक करने के पश्चात् सिर को जमीन से उठाकर जालन्धर-बन्ध खोलकर दोनों नासिकाओं से रेचन करें। फल : पेट के रोगों को दूर करने और कुगडिलनी शक्ति के जामत करने में सहायक होती हैं।

७ शाम्भवी मुद्रा—मूल और उड्डीयान बन्ध के साथ सिद्ध अथवा पद्मासन से बैठ नासिका के श्रमभाग श्रथवा भ्रमध्य में दृष्टि को स्थिर करके ध्यान जमाना शाम्भवी मुद्रा कहलाती है।

८ तङ्गागी सुद्रा — तड़ाग (तालाब) के सहरा पेट को वायु से भरने को सड़ागी सद्रा कहते हैं।

शवासन से चित लेटकर जिस नासिका का खर चल रहा हो उससे पूरक करके तालाब के समान पेंट को फैलाकर वायु से भरले। तत्पश्चात् कुम्भक करते हुए वायु को पेट में इस प्रकार हिलावे जिस प्रकार तालाब का जल हिलता है। कुम्भक के पश्चात् साबधानी से वायु को शनै:-शनै: रेचन कर दे, इससे पेट के सर्व रोग समूल नाश होते हैं।

९ विपरीतकरणी मुद्रा —शीर्षासन = कपालासन = पहिले जमीन पर मुलायम गोल लपेटा हुजा वक्त रखकर उस पर अपने मस्तक को रक्खे। फिर दोनों हाथों के तलों को मस्तक के पीछे लगाकर शरीर को उस्टा ऊपर उठाकर सीधा खड़ा करदे। थोड़े ही प्रयक्त से मूल और उड्डीयान स्वयं लग जाता है। यह मुद्रा पद्मासन के साथ भी की जा सकती है। इसको ऊर्ध्व-पद्मासन कहते हैं। आरम्भ में इसको दीवार के सहारे करने में आसानी होगी।

फल: वीर्यरचा, मस्तिष्क, नेत्र, हृदय तथा जठराग्निका बलवान होना, प्राग् की गति स्थिर ख्रौर शान्त होना, कब्ज, जुकाम, सिर दर्द आदिका दूर होना, रक्त का ग्रुद्ध होना ख्रौर कफ के विकार का दर होना।

१० वज्रोली मुद्रा— मूत्रत्याग के समय कई बार मूत्र को बलपूर्वक ऊपर की ओर आकर्षण करें। ऐसा करते समय इस बात को ध्यान से देखे कि मूत्रधारा कितने नीचे से आकर्षित होकर लौटती है और पुनः उतरते समय कितना समय लगता है। निरन्तर अभ्यास से जब मूत्रधार दस-बारह अंगुल नीचे से आकर्षित होकर खेंची जा सके और उतारने में कुछ शक्ति लगाना पड़े तो सममना चाहिये कि बजोली किया सिद्ध हो गई है। तत्पश्चात् कमशः जल, दूध, तेल अथवा धी, शहद और अन्त में पारा खींचने का अभ्यास करे।

दूसरी विधि : एक चौदह झंगुल रबड़ का कैथीटर (जो कि अंग्रेजी दवाखानों में मिल सकता है ) लिङ्ग-छिद्र में प्रवेश करने का अभ्यास करें । यह अभ्यास एक अंगुल से प्रारम्भ करके क्रमशः एक-एक अंगुल बढ़ाते जावें । जब बारह अंगुल प्रविष्ट होने लगे तो चौदह अंगुल लम्बी और लिङ्ग के छिद्र अनुसार चौड़ी जस्त की सलाई जो दो अंगुल मुझी हुई ऊपर को मुंह वाली हो जिससे कि लिंगोन्द्रय में प्रविष्ट कर सके उपर्युक्त रबड़ के कैथीटर की रीति से लिङ्ग-छिद्र में प्रवेश करने का अभ्यास करे । जब बारह अंगुल तक प्रवेष्ट होने लगे तब चौदह अंगुल लम्बी लिङ्ग के छिद्र अनुसार चौड़ी अन्दर से पोली एक बाँदी की

सलाई बनवावें जो दो अंगुल टेढ़ी और अर्ष्वमुखी हो। इस टेढ़े भाग को लिंग-छिद्र में प्रविष्ट करके दो अंगुल बादर रहने दे, फिर सुनार की धमनी के सहश धमनी से उस सलाई में लगातार फुत्कार कुरे। इस प्रकार लिङ्गमार्ग की अच्छी प्रकार शुद्धि हो जाने पर वागु को स्वीचने और छोड़ने का अभ्यास करे, इस अभ्यास के सिद्ध हो जाने पर लिङ्ग-छिद्र से उपर्युक्त रीति से जल, तेल, दूध, शहद और पारे के खींचने का क्रमशः अभ्यास करे।

्फल: लिंगेन्द्रिय के छिद्र की शुद्धि श्रीर श्रपानवायु पर पूर्णतया श्रधिकार प्राप्त हो

जाता है, पथरी का तोड़कर निकालने में सहायता मिलती है।

इस मुद्रा का फल हठयोग के शास्त्र में खलौिकक सिद्धियाँ बतलाई गई हैं परन्तु जरासी असावधानी होने पर इन्द्रिय-छिद्र में विकार होने से भयङ्कर शारीरिक रोग उत्पन्न होने तथा स्त्री के रज स्वींचन की चेष्टा में ऊँचे से ऊँचे अभ्यासी के लिय भी आध्यात्मिक पतन होने की अधिक सम्भावना है। इस प्रकार के बहुत-से उदाहरण, दृष्टिगोचर हुए हैं। इन मुद्राओं आदि को किसी अनुभवी की सहायता से करना चाहिये अन्यथा लाभ के स्थान में हानि पहुँचने की अधिक सम्भावना है।

काकी श्रीर भुजङ्गी मुद्रा का वर्णन पचासवें सूत्र के विशेष वक्तव्य में किया जायगा।

### चित लेटकर करने के आसन

१ पादांगुष्ट नासाम्र स्पर्शासन - पृथिवी पर समसूत्र में पीठ के बल सीधा लेट जाबे। दृष्टि को नासाम्र में जमाकर दायें पैर के श्रंगृठे को पकड़कर नासिका के श्रमभाग को स्पर्श करें, इसी प्रकार पुनः-पुनः करें, मस्तक, बायाँ पैर और नितम्ब पृथिवी पर जमें रहें। इसी प्रकार दायें पैर को फैलाकर बायें पैर के श्रंगृठे को नासिका के श्रमभाग में स्पर्श करें। फिर दोनों पैरों क श्रंगृठों को दोनों हायों से पकड़कर नासिका के श्रमभाग को स्पर्श करें। कई दिन के श्रभ्यास के पश्चात् श्रंगृठा नासिका के श्रमभाग को स्पर्श करने लगेगा।

फल: कमर का ददे, घुटने की पीड़ा, कन्ध-स्थान की शुद्धि एवं उदर-सम्बन्धी सर्व

रोगों का नाज करता है। यह आसन सियों के लिये भी लाभदायक है।

२ पश्चिमोत्तानासन — दोनों पॉवों को डड्डीयान और मृलबन्ध के साथ लम्बा सीधा फैलावे। दोनों हाथों की अंगुलियों से दोनों पैरों की अंगुलियों को खींचकर दारीर को भुका-कर माथे को घुटने पर टिकादे, यथाशक्ति वहीं पर टिकाए रहे। प्रारम्भ में दस-बीस बार इनै:-दानै: रेचक करते हुए मस्तक को घुटने पर ले जावे और इसी अकार पृरक करते हुए उत्पर उठाता चला जावे।

फल : पाचन शक्ति का बढ़ाना, कोष्ठबद्धता दूर करना, सब स्नागु श्रीर कमर तथा पेट की नस-नाड़ियों की शुद्ध एवं निर्मल करना, बढ़ते हुए पेट को पतला करना इत्यादि।

इस श्रासनको कम से कम दस मिनट तक करते रहने के पश्चात् अचित लाभ प्रतीत होगा।

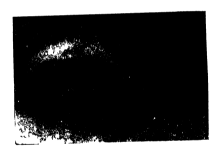
३ सम्प्रसारण भूनमनासच ( विस्तृत पाद भूनमनासन ) — पैरों को लम्बा करके ३१०



१. पादांगुष्ट भासाय स्पन्नासन, प्रथम प्रकार



१. पादांगुष्ठ नासाम्र स्पर्शासन ३ रा प्रकार



२. पश्चिमोत्तानासन.



३ सम्बद्धारण भ-नमनासन

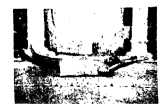


४. जानुशिरासन



५. आकर्ण धनुषासन





यथाशक्ति चौड़ा फैलावे। तत्पश्चात् दोनों पैरों के श्रंगूठों को पकड़कर सिर को भूमि में टिकादे।

फल : इससे ऊह श्रौर जंघा-प्रदेश तन जाते हैं, टॉग, कमर, पीठ श्रौर पेट निर्दोष होकर बीर्थ क्षिर होता है।

४ जानुशिरास्तन—एक पाँव को सीधा फैलाकर दूसरे पाँव की एड़ी गुदा और अरड़कोश के बीच में लगाकर उसके पाद-तल से फैले हुए पाँव की रान को दवावे। मूल और उड्डीयान बन्ध के साथ फैले हुए पैर की अंगुलियों को दोनों हाथों से खींच कर धीरेधीर आगे को मुकाकर माथे को पसारे हुए घुटने पर लगादे, इसी प्रकार दूसरे पाँव को फैलाकर माथे को घुटने पर लगावे।

फल : इस आसन के सब लाभ पश्चिमोत्तान श्रासन के समान हैं। वीर्थ-रज्ञा तथा कुगड़िलनी जापन करने में सहायक होना, यह इसमें विशेषता है। इसको भी वास्तविक लाभ प्राप्ति के लिये कम से कम दस मिनट करना चाहियं।

५ आकर्ण धनुषासन -- दोनों पाँव एक-दूसरे के साथ जमीन पर फैलाकर दोनों हाथों की श्रंगुलियों से दोनों पाँव के श्रंगुठे पकड़ ले। एक पाँव सीधा रखकर दूसरे पाँव को उठाकर उसी श्रोर के कान को लगावे, हाथों श्रीर पैरों के हेर-फेर से यह श्रासन चार प्रकार से किया जा सकता है: --

- (क) दाहिने हाथ से दाहिने पाँव का श्रंगूठा पकड़कर बायें पाँव का श्रंगूठा बायें हाथ से खींचकर बायें कान को लगावे।
- (ख) बायें हाथ से बायें पाँव का श्रंगूठा पकड़कर दाहिने पाँव का श्रंगूठा दाहिने हाथ से सीचकर दाहिने कान को लगावे।
- (ग) दाहिने हाथ से बायें पॉय का श्रंगूठा पकड़कर उसके नीचे दाहिने पॉव का स्रंगठा बायें हाथ से स्वींचकर बायें कान को लगावे।
- (घ) बायें हाथ से दाहिने पाँव का ऋंगूठा पकड़कर उसके नीचे बायें पाँव का ऋंगूठा दाहिने हाथ से खींचकर दाहिने कान को लगावे।

फल: बाह, घुटने, जंघा श्रादि श्रवयवों को लाभ पहुँचता है।

६ शीर्ष-पादासन -- चित लेटकर सिर के पृष्ठ-भाग और पैरों की दोनों एड़ियों पर इारीर को कमान के सहश कर दे। इस आसन को पूरक करके कर श्रीर ठहरे हुए समय में कुम्भक बना रहे, तत्पश्चात् धीरे से रेचक करना चाहिये।

फल : मेरुद्रगड का सीधा श्रीर मृदु होना, सम्पृर्ण शरीर की नाड़ियों, गर्दन श्रीर पैरों

का मजबत होना।

हृदयस्तम्भासन—चित लेटकर दोनों हाथों को सिर की त्रोर त्रीर दोनों पैरों को ज्ञागे की ज्ञोर फेलावे, फिर पूरक करके जालन्धर बन्ध के साथ दोनों हाथों ज्ञीर दोनों पैरों को छ:-सात इश्व की ऊँचाई तक धीरे-धीरे उठावे ज्ञीर वहीं पर यथाशक्ति ठहरावे, जब श्वास निकालना चाहे तब पैरों ज्ञीर हाथों को ज्ञमीन पर रखकर धीरे-धीरे रेवक करे। फल : छाती, हृदय, फेफड़े का मजबूत और शक्तिशाली होना और पेट के सब

प्रकार के रोगों का दूर होना।

.८ उत्तानपादासन—चित लेटकर शरीर के सम्पूर्ण स्नायु ढीले कर दे, पूरक करके धीरे-धीरे दोनों पैरों को ( श्रंगुलियों को ऊपर की श्रोर खूब ताने हुए ) ऊपर उठावें, जितनी देर आराम से रख सके रखकर पुनः धीरे-धीरे भूमि पर ले जावें और श्रास को धीरे-धीरे रेचक कर दे। प्रथम बार तीस डिमी तक, दूसरी बार पैतालीस डिमी तक, तीसरी बार साठ डिग्री तक पैरों को उठावे । इस त्रासन के त्राधनिक त्रतुभवियों ने नौ भेद किये हैं :—

(क) द्विपाद चक्रासन : हाथों के ५ेजे नितम्ब के नीचे रख चित लेट एक पैर घुठने में मोड़कर घुटने को पेट के पास लाकर तथा दूसरा पैर किश्वित् ऊपर चठाकर बिल्कुल सीधा रक्ल: और इस प्रकार पैर चलावे जैसे साइकिल पर बैठकर चलाते हैं।

फल : इससे नितम्ब, कमर, पेट, पैर और टाँगें निर्दोष होकर वीर्य शुद्ध, पुष्ट और

स्थिर रहता है। ( ख ) उत्थित द्विपादासन : चित लेटकर दोनों पैर देतालीस डिग्री तक ऋपर चठा

कर जमीन से बिना लगाये धीरे-धीरे ऊपर-नीचे करे।

इससे पेट के स्नाय मजबूत होते हैं और मलत्याग किया ठीक होती है।

(ग) उक्षित एफैक बादासन : चित लेटकर दोनों पैर ( एक पैर बीस डिग्री में ऋौर इसरा पैर ४५ डिप्री में ) ऋधर में रखकर जमीन से बिना लगाये हुए ऊपर-नीचे करे।

इससे कमर के स्नाय मजबूत होते हैं, मलोत्सर्ग क्रिया ठीक होती है, वीर्य शुद्ध और

स्थिर होता है।

(घ) जिल्लाहरूल-मेहदराडासन: हाथ-पैर एक रेखा में सीघे फैलाकर चित लेटे। होनों हाथ उठाकर पैरों की स्त्रोर ले जावे, इस प्रकार पुन:-पुन: पीठ के बल लेटकर पुन:-पनः चठे ।

इससे कमर, छाती, रीढ़ और पेट निर्दोष होते हैं।

( इ ) शीर्षबलहस्त-मेरुदराडासन : पूर्ववत् पीठ के बल लेटकर सिर के पीछे हाथ बाँधे। बिना पैर उठाये कमर से शरीर ऊपर उठावे।

इससे पेट, छाती, गर्दन, पीठ श्रीर रीढ़ के दोष दर हाते हैं।

(च) जानुस्पृष्टभाल-मेददराडासन : उपर्युक्त आसन करके घुटना मोडकर बारीबारी धीर-धीरे माथे में लगावे, नीचे का पैर मूमि पर टिका हुआ सीधा रहे।

इससे यकृत् ( जिगर ), प्लीहा (तिल्ली), फेफड़े चादि नीरोग होकर पेट, गर्दन, कमर, रीद, ऊह बलवान और निर्मिकार होते हैं।

(छ) उत्थित हस्तपाद-मेरुदराहासन : पूर्ववत् पीठ के बल लेटकर हाथ-पैर दोनों एक-साथ ऊपर उठावे और पुनः पूर्ववत् एक रेखा में ले जावे चार-पाँच बार ऐसा करे।

इससे पेट, छाती, कमर और ऊर निर्देश होते हैं।

### ११६ छुष्ट



८. (क) द्विपाद चकासन



८. (ख) उश्थित द्विपादासन



८. (ग) उल्थित एकैक पादासन



८. (घ) उत्थित हस्त मेरुदण्डासन



८. (क) शीपंबद इस्त मेरुदण्डासन



८. (व) जानु स्पृष्ट भारू मेरुद्ण्डासन





८. (ज) डारथः पाद-मेरुदण्डासन



८. (स) भाउरपुष्ट द्विजानु मेरदण्डासन



९ हतस्पादांगुष्टा । न (पहिला प्रकार)



११. पवनमुक्तासन



\_\_\_\_





९. हस्तपादांगुष्ठासम ( असमा ग्रह्मात्र )

- (ज) विश्वतपाद-मेहद्युडासन : पैर सामने को फैलाकर हाथों की कोहनियों के बल धड़ को उठावे, अनन्तर पैर पैंतालीस डिग्री तक उपर उठाकर उपर-नीचे करे। इससे कमर, रीट और पेट निर्दोष होते हैं।
- (म) भालस्पृष्ट द्विजानुभोरुद्यखासन : ऊपर कहे अनुसार ही करे, किन्तु इसके अतिरिक्त सिर दोनों घुटनों में लगादे।

ः इससे पीठ, छाती, रीढ़, गर्दन श्रौर कमर के सब विकार दूर होते हैं।

९ हस्त-पादांगुष्टासन—चित लेटकर दोनों नासिका से प्रक करके बाबें हाथ को कमर के निकट लगाये रक्से, दूसरे दाहिने हाथ से दाहिने पैर के आंगूठे को पकड़े, और समूचे शरीर को जमीन पर सटाये रक्से। दाहिने हाथ और पैर ऊपर की आंर उठाकर तना हुखा रक्से। इसी प्रकार दाहिने हाथ को दाहिनी और कमर से लगाकर बायें हाथ से बायें पैर के आंगूठे को पकड़कर पूर्ववत्त करना चाहिये। फिर दोनों हाथों से दोनों पैरों के आंगूठे पकड़कर पूर्ववत्त करना चाहिये।

फल : सब प्रकार के पेट के रोगों का दूर होना, हाथ-पैरों का रक्तस्वारव बलवृद्धिं।

१० स्नायु संचालासन — चित लेटकर दोनों पैरों को पृथिषी से एक इश्व खठा-कर पूरक करके जातुन्धर-बन्ध लगाले और हाथों को शिर की ओर ले जाकर एक इश्व ऊपर उठावे, बायें पैर व बायें हाथ को मोड़े और फैलावे, फिर दाहिन हाथ व वाहिने पैर को मोड़े और फैलावे, जबतक कुम्भक रह सके इसी प्रकार उलट-फेर से हाथों और पैरों को मोइता और फैलाता रहे, तत्पक्षात् जालन्धर-बन्ध खोलकर हाथ व पैरों को जमीन पर रखकर धीरे-धीरे रेचक करें।

फल : शरीर के सब स्नायुक्षों में प्रगति उत्पन्न होना, पेट की शिरायें, घुटने एवं

मेरुद्राड का पुष्ट होना।

११ पवन मुक्तासन — चित लेटकर पहिले एक पाँव को सीधा फैलाकर दूसरे पाँव को घुटने से मोक्कर पेट पर लगाकर दोनों हाथों से अच्छी प्रकार दवाये, फिर इस पाँव को सीधा करके दूसरे पाँव से भी पेट का खुब इसी प्रकार दवाये। तत्प्रधाल दोनों पाँवों को इसी प्रकार दोनों हाथों से पेट पर दवाये। पूरक करके कुम्भक के साथ करने में अधिक लाभ होता है।

फल : उत्तानपाद आसन के समान इसके सब लाभ हैं। वायु को बाहर निकालने में तथा शीचशुद्धि में विशेषरूप से सहायक होता है, बिस्तर पर लेटकर भी किया जा सकता है. केर तक कई मिनट तक करते रहने से वास्तविक लाभ की प्रतिति होगी।

१२ ऊर्ध्व सर्वागासन-भूमि पर चित लेटकर दोनों पैरों को तानकर थीरे धीर कन्धों और शिर के सहारे से पूर्ण शरीर को ऊपर खड़ा करदे। आरम्भ में हाथों के सहारे

के बा भार भार की र पेर सीधे रहें, दोनों पैरों के बांगूठे दोनों आंखों के सायने रहें। मस्तक इसकोर होने के कारण जो शीपीसन नहीं कर सकते हैं उनको इस बासन से वहीं लाम प्राप्त हो सकते हैं। एक पांव को आगे और दूसरे को पीछे इत्यादि करने से इसके कई प्रकार हो जाते हैं। इसमें उच्चे-पद्मासन भी लगा सकते हैं।

फल रत्ति शुद्धि, मूख की युद्धि और पेट के सब विकार दूर होते हैं। सब लाभ शीर्षासन-समान जानना चाहिय।

१२ सर्वागासन ( इलासन )—िचत लेटकर दोनों पाँवों को उठाकर सिर के पीछ जमीन पर इस प्रकार लगावे कि पांव के शंगुठे और श्रंगुलियां ही जमीन को स्पर्श करें, घुटनों साहत पांव सीधे समसूत्र में रहें, हाथ पांछे भूमि पर रहें।

दूसरा प्रकार—दोनों हाथों को सिर की तरफ ले जाकर पैर के आंगूठों को पकड़

कर ताने।

फल : कोष्ठभद्ध का दूर होना, जठरान्नि का बदना, श्राँतों का बलवान होना, श्रजीर्ण, प्लीहा, यकुत् तथा श्रन्य सब प्रकार के रोगों की निवृत्ति श्रौर छुधा की वृद्धि ।

१४ कर्णुपीडास्तन – हलासन करके घुटन कानों पर लगाने से कर्णुपीडासन बनता है. इसमें दोनों हाथों को पीठ की ओर जमीन में लगाना चाहिये।

फल : सर्वाङ्कासन के समान, पैट के रोगों के लिए इसमें कुछ ऋषिक विशेषता है। नावानसन्धान में भी सहायक है। देर तक करने से वास्त्रविक लाभ की प्रतीति होगी।

१५ चक्रासन—चित लेटकर हाथों और पैरों के पंजे भूमि पर लगाकर कमर का भाग ऊपर उठावे। हाथ-पैरों के पंजे जितने पास-पास आसकें उतने लाने का यह करें। यह आसन खड़ा होकर पीछे से हाथों को जमीन पर रखने से भी होता है।

फल : कमर और पेट के स्थान को इससे श्रधिक लाभ पहुँचता है, प्रष्टवंश सदा आगे की श्रोर भुकता है, उसका दोष इस श्रासन द्वारा विरुद्ध भुकाव होने से दूर हो जाता है।

१६ ग्रामासन—चित लेटकर दोनों पैरों को उपर उठाकर सिर की ब्रोर जमीन में लगावे, फिर दोनों पैरों को गर्दन में एक पर दूसरे पैर को देकर फँसावे, तत्पश्चाक दोनों हाथों को पैरों के अन्दर की ब्रोर से ले जाकर कमर को एक-दूसरे हाथ से पकड़ कर बांधे। इससे पेट के सब प्रकार के रोग, कोष्टबद्ध यक्तन, प्लीहा (तिझी) खादि दूर होते हैं।

१७ शवासन (विभामासन) शरीर के सब कोगों को ढींला करके मुर्दे के समान लेट जावे। सब भासनों के पश्चात् थकान दूर करने और चित को विभाम देने के लिये इस

भासन को करे।

#### पेट के बल लेटकर करने के आसन

१८ मस्तक-पादांगुष्ठासन—पेट के बल लेटकर सारे झरीर को मस्तक और पैरें के कॅंगूठे के बल पर चठाकर कमान के सहझ झरीर को बना दे। झरीर को चठाते हुए पूरक ठहरात हुए कुम्भक और खतारते हुए रेचक करे।

फल: मस्तक, छाती, पैर, पेट की आंतें, तथा सम्पूर्ण शरीर की नाहियां शुद्ध और

बलवान होती हैं। प्रश्नवंश एवं मेहदएड के लिये विशेष लाभ पहुँचता है।

१९ नाभ्यासन-पेट के बल सममूत्र में लेटकर दोनों हाथों को सिर की चोर आगे



१३. सर्वांगासान ( हलासन)



१३. दूसरा प्रकार सर्वागासन (इलासन)



१५. चकासम



१८ मस्तक-पादांगुष्टासन



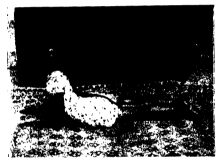
१९ नाभ्यासन



२०. मयूरासन



२१. (क) उत्थितेकपाद-भुजगासन



२१. (ग) भुजंगासन



२२. शकभासन



२१. (ख) भुजंगासन

हो हाथ की दूरी पर एक-दूसरे हाथ से अच्छी तरह फैलावे, दोनों पैरों को भी दो हाथ की दूरी पर ले जाकर फैलावें। फिर पूरक करके कवल नाभि पर समूचे शरीर को उठावे, पैरों और हाथों को एक या डेढ़ हाथ की ऊँचाई पर ले जादे, सिर और छाती को खागे की खोर उठाये रहे, जब श्वास बाहर निकलना चाहे तह हाथों खोर पैरों को जमीन पर रखकर रेचक करे।

फल : नाभि की शक्ति का विकास होना, मन्त्राप्ति, श्रजीर्ग्यता, वायुगोला तथा श्रन्य पैट के रोगों का तथा विर्थदोष का दर होना ।

२० मयूरासम — दोनों हाथों को मेज अथवा भूमि पर जमाकर दोनों हाथों की कोहनियां नाभिस्थान के दोनों पार्श्व से लगाकर मृल उड्डीयान बन्ध के साथ सारे शरीर को उठाये रहे। पांव जमीन पर लगे रहने से हंसासन बनता है।

फल: जठराग्नि का प्रदीप्त होना, भूख लगना, वात-पित्तादि दोषों को तथा पेट के रोगों गुल्म कब्जादि का दूर करना श्रीर शरीर की बारोग्य रखना। बस्ती तथा इनेमा के पश्चात् इसके करने से पानी तथा श्रांव जो पेट में रह जाती है वह इससे निकल जाती है, मेक्टबाड सीधा होता है।

२१ भुजंगासन ( सर्पासन ) खाधुनिक खासन-व्यायाम के श्रतुभवियों ने भुजङ्गा-सन के निम्न तीन भेद किये हैं :—

- (क) जिल्लासैकपार सुजङ्गासन: पेट के बल लेटकर हाथ छाती के दोनों खोर से कोहनियों में से घुमाकर भूमि पर टिकावे, सुजङ्ग के सदश छाती ऊपर को उठाकर दृष्टि सामने रक्ते, एक पैर भूमि पर टिका रहे, दूसरा पैर घुटने को बिना मोड़े जितना जा सके ऊपर उठावे; इसी प्रकार बारी-बारी से पैरों को नीचे-ऊपर करें। इससे कटि-दाष यक्तन, द्वीहादि के विकार दूर होते हैं।
- (स) मुजङ्गासन: पैरों के पंजे उल्टी श्रोर से भूमि पर टिकाकर हाथों को भी भूमि पर किश्वित् देदे रखकर धड़ को कमर से उठाकर मुजङ्गाकार होवे। इससे पेट, झाती, कमर, ऊढ़, मेहदयह श्रादि के सब दोष नाश होते हैं।
- (ग) सरलहस्त-भुजङ्गासन: हाथों को भूमि पर सीधा रखकर पैरों को पीछे की छोर ले जाकर दोनों हाथों के बीच कमर आजाय इस रीति से कमर सुकाकर छाती छीर गर्दन भरसक ऊपर उठाकर सीधे आकाश की छोर देखे। इससे पेट की चरबी निकल जाती है, पेट, कमर और गर्दन के सब विकार दूर होते हैं।

२२ बाळभासन—शलभ टिड्डी को कहते हैं। पैट के बल लेटकर दोनों हाथों की अंगुलियों को मुट्टी बॉधकर कमर के पास लगावे, तत्प्रधात् धीरे-धीरे पूरक करके छाती व सिर को खमीन में लगाये हुए हाथों के बल एक पैर को यथाश्रांक एक-बेढ़ हाथ की ऊँचाई पर ले जाकर ठहराये रहे, जब श्वास निकलना चाहे तब धीरे-धीरे पैर को खमीन पर रखक्तर झनै:-बानै: रेचक करें। इसी प्रकार दूसरे पैर का उठावे, फिर दोनों पैरों को उठावे।

फल : जंघा, पेट, बाहु आदि भागों को लाभ पहुँचता है, पेट की आंतें मजबूत होती

हैं श्रीर सब प्रकार के उदर-विकार दूर होते हैं।

धनुरासन—पेट के बल लेटिकर दोनों हाथों को पीठ की ओर करके दोनों पैरों को पकड़ लेवे और शरीर को वक्र-भाव से रक्खे। कहीं-कहीं इस आसन को वजासन की भाँति एड़ियों पर बैठकर पींखे की ओर कुककर करना बतलाया है।

फल:कोष्ठयद्धादि उदर के सब विकारों का दूर होना, भूख तथा जठराग्नि का प्रदीप्त होना।

## बैठकर करने के भासन

२४ मत्स्येन्द्रासन-इसको पाँच भागों में विभक्त करने में सुगमता होगी :--

- (क) बायें पाँव का पर्जा दाहिने पाँव के मूल में इस प्रकार रखे कि उसकी एड़ी टुंडी में लगे और श्रङ्कलियें पाल्थी के बाहर न हों।
  - (ख) दांयाँ पाँव बायें घुटने के पास पत्जा भूमि पर लगाकर रक्खे ।
- (ग) बायाँ हाथ दाहिने घुटने के बाहर से चित डालकर उसकी चुटकी में दाहिने पाँव का ऋँगुठा पकड़े, उस दाहिने पाँव के पंजे को बायें घुटने के बाहर सटाकर रक्खे।
  - (घ) दाहिना हाथ पीठ की श्रोर से फिराकर उससे बायें पैर की जंघा पकड़ ले।
- ( क ) सुख तथा छाती पीछे की ओर फिराकर तानें तथा नासाम में दृष्टि रक्खे । इसी प्रकार दूसरी ओर से करें ।

फल: पीठ, पेट के नल, पाँव, गला, बाहु, कमर, नाभि के निचले भाग व छाती के स्नायुकों का अच्छा खिंचाव होता है, जठरामि प्रदीप्त होती है; और पेट के सब रोग आमवात, परिणाम-राल, तथा आँतों के सब रोग नष्ट होते हैं।

२५ बुश्चिकासन - कोहनी से पंजे तक का भाग भूमि पर रखकर उसके सहारे सब शरीर को संभालकर दीवार के सहारे पाँव को ऊपर ले जावे, तत्पश्चात् पाँव को घुटनों में मोक्कर सिर के ऊपर रखदे।

दूसरे प्रकार से केवल पश्जों के ऊपर ही सब शरीर को संभालकर रखने से भी यह आसन किया जाता है।

यह आसन कठिन है। मोइचाल से चलनेवाले लड़के इस आसन को शीव्र कर सकते हैं।

फल : हाथों श्रीर बाहों में बलवृद्धि, पेट तथा श्रॉतों का निर्दोष होना, शरीर का फुर्तीला श्रीर हल्का होना, मेरुदएड का शुद्ध श्रीर शक्तिशाली होना, तिल्ली, यकृत्, एवं पारङ्करोग श्रादि का दूर होना।

े २६ उच्यूरसन—वजासन के समान हायों से एड़ियों को पकड़कर बैठे। पश्चात् हायों से पाँबों को पकड़े हुए जूतड़ों को च्ठाये, सिर पींछ पीठ की चोर सुकावें चौर पेट सरसक चारो की चोर निकाले। फल : यक्तन, प्लीहा, आमवात आदि पेट के सब रोग दूर होते हैं और करछ नीरोग होता है।

२७ सुत वजासन—बजासन करके चित लेटे, सिर को जमीन से लगा हुआ रक्से, पीठके भाग को भरसक जमीन से ऊपर उठाये रक्से; और दोनों हाथों को बाँधकर छाती के ऊपर रक्से अथवा सिर के नीचे रक्से।

फल : पेट, छाती, गर्दन और जंघाओं के रोगों को दूर करता है।

२८ कन्द्र-पीड़ासन — पृथिवी पर बैठकर दोनों हाथों से दोनों पैरों को पकड़कर ठीक पेट के ऊपर नाभि के पास ले जाकर इस प्रकार मिलाये कि पैरों की पीठ मिली रहे और तलुए कुचियों की ओर हो जावें, दोनों पैरों के अंगुठे और किनष्ठिकायें भिली रहें, हाथ इस प्रकार जोड़कर बैठ जाये कि हाथ की हथेली पैरों के अंगुठे पर और अंगुलियों झाती के ऊपर आ जावें।

फल : पैर, घुटने तथा पेट के रोग दूर होते हैं, क्षुधा की वृद्धि, तिल्ली श्रौर वायुगोले का नाश होता है, स्कन्थ-स्थान के पवित्र होने से शरीर की सब नाड़ियों का शोधन होता है।

२९ पार्वती आसन—दोनों पैरों के तलुए इस प्रकार मिलावे कि अंगुलियों से अंगुलियों से अंगुलियों से अंगुलियों से अंगुलियों सोर तलुए से तलुआ मिल जावे; और मिले हुए भागों को इस प्रकार घुमावें कि अंगुलियों नितम्बों के नीचे आ जावें और एड़ियाँ अरहकोश के नीचे मिलकर सामने विकाई देने लगें।

फल : घुटने, पैरों की अंगुलियों, मिण्डिन्यों, श्रायडकोश और सीवनी के सब रोगों का नाश दोना, वीर्थवाही नसों का पवित्र होना । ब्रह्मचारियां खियों के लिये भी यह आसन लाभदायक है।

दे० गौरह्मासन—दोनों पैरों के तलुओं को पूर्ववत् मिलाकर दोनों एडियों को सीवनी पर जमाकर पैरों को इस प्रकार चौदा करें कि बायें पैर की अंगुलिख़ाँ बायीं पिंडली की ओर आ जावें बौर दायें पैर की अंगुलिखाँ दायें पैर में जा भिलें, फिर दोनों हाथों को पीठ की ओर जंघा के नीचे से लाकर घुटने के पास से पैरों की अंगुलियों को पकड़कर जालन्धर बन्ध लगाकर चित्त को स्थिर करके बैठे।

फल : करठ, स्कन्ध, बाहु और हृदयादि ऊपर के अङ्गों तथा जंघा, पिंडली, पैर,

सीवनी, अगढकोश और कटिप्रदेश की व्याधियों का दूर करना।

३१ सिंहासन—दोनों पैरों को नितम्बों के नीचे इस प्रकार जमावे कि बायाँ पैर दायें नितम्ब के नीचे और दायाँ पैर बायें नितम्ब के नीचे आ जावे, फिर दोनों हाथों को पैट की ओर अंगुलियाँ करके जंघा पर जमावे। पेट को अन्दर खींचत हुए, छाती को बाहर निकाले हुए, मुंह को खोलकर जिह्ना को बलपूर्वक बाहर की ओर निकाल ठांदी पर जमावे।

फल : बाहु और पैरों का शक्तिशाली होना, गर्दन का नीरोग होना, कार्ट और सीवनी

ष्मादि की शुद्धि, इकलाना बन्द होना ।

३२ वकासन — दोनों हाथों के पंजे जमीन पर रखकर दोनों घुटनों को बाहुकों के

सहारे ऊपर उठाकर पांव सिहत सारे शरीर को ऊपर उठावें, केवल हाथों के पंजे भूमि पर रहें शेष शरीर ऊपर उठाये रहे। घुटनों को अन्दर रखकर भी यह आसन किया जा सकता है।

फल: मुजदरडों में बलवृद्धि, सीने का विकास, रक्त की शुद्धि और क्षुपा की वृद्धि। ३३ लोळासन—वकासन के अनुसार दोनों पंजों को भूमि पर रखकर केवल उन पर ही सारे शरीर को उठावे। वकासन में पाँव पीखे की खोर मुकते हैं और इसमें आगों की खोर।

फल: वकासन के समान।

#### पद्मासन लगाकर करने के आसन

३४ ऊर्ध्व पद्मासन-शीर्षासन श्रीर ऊर्ध्व सर्वाङ्गासन के साथ।

३५ उत्थित पद्मासन—पद्मासन लग।कर दोनों हाथ दोनों श्रोर जमीन पर रखकर उनके ऊपर सारे झरीर को पेट श्रन्दर खींचे हुए श्रौर छाती को बाहर निकाले हुए भरसक पृथिवी से ऊपर उठाये। जितना पृथिवी से ऊपर उठा रहेगा उतना ही श्रिधिक लाभ होगा।

फल : बाहुबल की वृद्धि, छाती का विकास, पेट के रोगों का नाश और क्षुधा की वृद्धि।

३६ कुक्कुटास्तन — पद्मासन से बैठकर दोनों पाँवों के पंजे भीतर रहें इस प्रकार दोनों जाँघों और पिडलियों के बीच में से दोनों हाथ कोहनी तक नीचे निकालकर पंजे भूमि पर टिकाकर सारे शरीर को तोलकर रक्खे।

े फल: उध्यत पद्मासन के समान लाभ। जठराग्नि का प्रदीप्त होना, खालस्य का दूर होना खादि।

३७ गर्भासन-कुक्कुटासन करके हाथों की श्रंगुलियों से दोनों कान पकड़े।

३८ कूमिसन-कानों को न पकड़कर हाथों की श्रंगुलियां एक-दूसरे के साथ मिलाकर गला पीछे संवकडे।

फल: आंतों के विकार का दूर होना, शौच-शुद्धि, क्षुधा-वृद्धि।

३९ मत्स्यासन—पद्मासन लगाकर चित लेटे, दोनों हाथों से दोनों पानों के आंगूठे पकड़े और दोनों हाथों की कोहनियाँ जमीन पर टिका दे। सिर को पीछे मोड़कर झाती तथा कमर को भरसक जमीन से उपर उठाए रखे।

फल: शौच-शुद्धि, अपानवायु की निम्न गित, आंतों के सब रोगों का नाझ इत्यादि। इस-पन्द्रह मिनट तक करने से विशेष लाभ की प्रतीति होती है। इस आसन से देरतक जल में तैर सकता है।

४० तोलांगुलासन—पदासन लगाकर नितम्बों के नीचे हाथों की मुट्टियां रखकर इन पर तराजु के सहश सारे शरीर को तोल रक्खे ।

फल: मत्स्यासन के समान है।

**४१ त्रिवन्धासन**—मूलबन्ध, उ**ड्डीयान-वन्ध और जालन्धरवन्ध लगाकर पद्मा**सन

#### पृष्ठ ३१६–३१७



२३. धनुरासन



२४. मस्येन्द्रासन



२४, मत्स्येन्द्रासन



२५. बृदिचकासन



२६. उष्ट्रासन



#### प्रष्ठ ३१८



३४ उर्ध्वं पद्मासन



३५. उत्थित पद्मासन



३६, कुनकुटासन



३७ गर्भासन



३९ मत्स्यासन

से बैठे। फिर निम्न कियायें करें:—दोनों हाथों को मिलाकर भरसक ऊपर उठावें दोनों हाथों को गौमुख करके रक्खे। दोनों हाथ पीछे फेरकर दाहिने हाथ से बायें पांव के कंगूठे को और बायें हाथ से दाहिने पांव के कंगूठे को पंकड़े। दोनों हाथों को भूमि पर जमाकर उन पर सारा शरीर अर्थान् पूरे आसन को डठावे और नितम्बों को पुन: भूमि पर ताइन करे।

फल : तीनों बन्धों के फल के ऋतिरिक्त इससे कुराडलिनी की जागृति स्रौर प्रायों के उत्थान में विशेष सहायता मिलती है, किन्तु सावधानी के साथ करे।

४२ एक पादांगुष्ठासन—एक पैर की एड़ी को गुदा और अरखकोश के बीच में लगाकर उसी के अंगूठे को अंगुलियों सहित पृथिवी पर जमाकर दूसरे पैर को ठीक उसके घुटने पर स्वकर उस पर सारे शरीर का भार सँभालकर बैठे। नासाम भाग पर दृष्टि जमाकर छाती को किश्वित् उभारे रहे, दार्थ-वार्ये दोनों खड़ से बारी-वारी से करे।

फल : वीर्यदोष का दूर होना और वीर्यवाही नाड़ियों का शुद्ध और पुष्ट होना।

#### खहे होकर करने के आसन

४२ ताड्।सन—गला, कमर, पाँव की एड़ी खादि सबको समरेषा में करके सीधा खड़ा हो एक हाथ को भरसक सीधा ऊपर ताने खौर दूसरे को जंघा से मिलाये रक्खे। अपरवाले हाथ को धीरे-धीरे तानता हुआ नीचे ले जावे और नीचेवाले को ऊपर। इसी प्रकार कई बार करे।

फल : सारे शरीर को आरोग्य रखना, मेठदरख का सीधा करना, शौच-शुद्धि, अर्श रोग का नाश करना इत्यादि।

. ४४ गरुड़ासन — सीधे खड़े होकर एक पैर को दूसरे पैर से लपेटे, तत्पक्षात् दोनों हाथों को भी उसी प्रकार लपेटकर हथेली में हथेली मिलाकर दोनों हाथों को नाक के पास ले जावे।

् फल : पैरों के स्नायु की शुद्धि, अग्रहकोश की युद्धि का रोकना, घुटने और कोहनियों आदि के दर्व का नाझ करना।

४५ द्विपाद मध्यशिर्यासन—दोनों पैरों को भरसक फैलावे, मसक को आगे की और सुकाकर दोनों पैरों के बीच में ले जाकर पृथियी पर लगावे।

ंफल : पेट के स्नायु, कमर, मेहदएड, और वीर्यवाही नसों का पुष्ट होना।

४६ पायहस्तासन—सीधे खड़े होकर धीरे-धीरे आगे की ओर मुककर दोंनों हाओं से दोनों पैरों के अंगूठे पकड़े, उड़ीयान और मूलबन्ध के साथ बिना घुटने तथा पाँव मुकाए घुटने पर सिर को लगादे।

फल : तिझी, यक्रम्, कोष्ठबद्धता व्यादि का दूर होना । देर तक करने से विशेष लाभ की प्रतीति हागी ।

४७ हस्तपादां जुष्डासम-सीधा समसूत्र में दोनों पैरों को मिलाकर सदा हो एक

पैर को सीधा उठाकर कटिप्रदेश की जगह तक ले जावे, दूसरे हाथ से इस पैर के श्रंगूठे को पकड़कर सीधा ताने, दृसरा हाथ कमर पर रहे। इसी प्रकार दूसरी श्रोर करे। जब यह आसन लगभग एक मिनट तक टिकने लगे तो मस्तक को फैलाये हुए घुटने पर लगावे।

फल : पेट, पीठ, जंघा, कमर, कएठ आदि अवयवों का बलवान होना ।

४८ कोणासन — टांगों को फैलाकर समसूत्र में खड़ा हो, तत्पश्चात् एक हाथ को सीधा रखकर दूसरे हाथ से बायीं श्रोर मुककर बायें पैर के घुटने को पकड़े। इसी प्रकार दूसरी श्रोर करे।

फल: पीठ, कमर का नीरोग होना, स्नायुओं में रक्त व खून का संचार इत्यादि।
यहाँ लगभग सभी मुख्यासन उनके फल-सिहत बतला दिये हैं। किन्तु बहुत-से
आसनों को करने की श्रपेता श्रपनी श्रावश्यकतानुसार थोड़े-से विशेष-विशेष श्रासनों को
निम्न-लिखित सूची-श्रनुसार विधिपूर्वक देर तक करना श्राधिक लाभदायक होगा। श्रासनों
को श्रांश्म् के मानसिक जाप तथा स्थान विशेष पर ध्यान के साथ करना श्रष्टका रहेगा।

| 8  | शीर्घासन ( विपरीतकरणी मुद्रा ) (९) | २०  | मिनट | कम से कम   |
|----|------------------------------------|-----|------|------------|
| २  | मयुरासन (२०)                       | १०  | "    | 33         |
| 3  | ऊर्ध्व सर्वाङ्गासन (१२)            | १०  | 11   | 19         |
| 8  | पश्चिमोत्तानासन (२)                | १०  | 13   | 11         |
| ۹  | जानुशिरासन (४)                     | १०  | 15   | 93         |
| Ę  | उत्तानपादासन (८)                   | ષ   | 19   | <b>J</b> . |
| v  | पवन-मुक्तासन (११)                  | ષ   | 33   | ,,         |
| ሪ  | भुजङ्गासन (२१)                     | 4   | ,    | <b>3</b> 3 |
| ٩  | <b>शलभासन (२२)</b>                 | ۹   | "    | **         |
| १० | त्रिबन्धासन (४१)                   | 4   | 33   | 11         |
| ११ | ताड़ा्सन (४३)                      | 4   | 33   | 55         |
| १२ | पादहस्तासन (४६)                    | 4   | 53   | 19         |
| १३ | सम्भसारण भू-नमनासन (३)             | 1 4 | 13   | 19         |
| 18 | हृद्यस्तम्भासन (७)                 | • 4 | ,,   | 19         |
| १५ | शीर्षपादासन (६)                    | ધ   | "    | "          |
| १६ | सर्वाङ्गासन ( हलासन ) (१३)         | १०  | 13   | 93         |
| १७ | कर्णपीड़ासन (१४)                   | १०  | 73   | 55         |
| १८ | म्स्तक-पादाङ्गुष्ठासन (१८)         | ષ   | 17   | 93         |
| १९ | नाभ्यासन (१९)                      | ધ   | 19   | 33         |
| २० | धनुरासन (२३)                       | ٠ 4 | 33   | 19         |
| २१ | <del>उ</del> ष्ट्रासन (२६)         | 4   | ,,   | 11         |
| २२ | सुप्तवजासन (१७)                    | 4   | 19   | 59         |
|    |                                    |     | •    |            |

२३ मत्स्यासन(३९)

ξο 31 33

२४ द्विपाद मध्यशीर्वासन (४५)

त्रासन का उठना : —ध्यान की अवस्था में प्राया के दवाव से सूक्ष्म और शुद्ध झरीर वाले साधकों का कभी-कभी आसन खयं उठने लगता है । बहुधा साधकों को प्राया के उत्थान में श्रासन के उठने का भ्रम हो जाता है ।

श्रासन उठाने की विधि — वस्ती श्राथवा एनेमा श्रादि से पेट की सफाई करके मूल श्रीर उड्डांयान बन्ध लगाकर पद्म श्रासन से बैठे फिर नीचे से पेट में वायु को भरना चाहिये। कुछ दिनों के श्रभ्यास के पश्चान् एक विशेष श्रकथनीय स्वयमेव होने वाली श्रान्तिक क्रिया द्वारा सुक्ष्म श्रीर शुद्ध शरीरवालों का श्रासन उठने लगता है। किन्सु श्रासन का उठना केवल शारीरिक क्रिया है। इसमें श्राध्यात्मिकता का लेशमात्र भी सम्बन्ध नहीं है। इसके अदर्शन में श्राध्यात्मिक हानि ही है।

गुफा में बैठना : साधारण मनुष्य श्राधिक समय तक गुफा में बैठने को ही समाधि प्रमक्ते हैं।

गुफा में बैठने की पहिली विधि—इसमें एक लम्बे समय तक खान-पान तथा अन्य सब शारंगिक क्रियाओं को छोड़ देने का अध्यास होता है। गुफा में जाने से कई दिन पूर्व वस्ती धौती आदि यौगिक क्रियाओं द्वारा शरीर-शोधन और दूध तथा बादाम का छोंका आदि सूक्ष्म और अल्प आहार लेना होता है। गुफा में जाने वाले दिन वस्ती, धौती, नेती आदि क्रियाओं तथा Cathetar (कैथेटर) से शरीर-शोधन करना चाहिये। गुफा में नमी सील लेशमात्र भी न हो। पक्की होनी चाहिये। कई दिन पूर्व तैयार करा ली जावे जिससे उसकी सील सब निकल जावे। वायु-प्रवेश के लिये एक जालीदार खिड़की होनी चाहिये। दो एक अनुभवी देखभाल करते रहें जिससे किसी दुर्घटना की उपस्थित में उसका प्रतीकार किया जा सके। युवक और पुष्ट शरीर वाले ही अपनी शिक्ष से कम समय के लिये ही बैठने की चेष्टा करें। इसके लिए शीतकाल उपयोगी समय है।

गुफा में बैठने की दूसरी विधि—इसमें पिहली विधि में बतलाई हुई सब बातों के अतिरिक्त किसी विशेष किया से प्राग्ण की बाह्य गित को रोक कर एक ही आसन से निश्चित समय तक बैठना होता है। इसमें लेचरी मुद्रा अधिक उपयोगी होती है। बाह्य प्राग्ण की गित के अभाव में प्राण्णों की केवल आन्तरिक किया होती रहती है। इसलिये बाहर की हवा की आवश्यकता नहीं रहती। इसमें गुफा को बिल्कुल बन्द कर दिया जाता है। इसमें बेहोशी जैसी अवस्था रहती है। इसलिये श्रोत्र और जौर नासकादि के छिद्रों को बिशेष रीति से बन्द कर दिया जाता है जिससे कोई जीव-जन्तु अन्दर प्रवेश न कर सके। शरीर में दीमक न लगने पावे इसलिये गुफा में राख डाल दी जावे अथवा अन्य किसी प्रकार से इसका उपचार करना चाहिये। इस किया में पहिली विधि की अपेक्षा अधिक शारीरिक बल और देखभाल की आवश्यकता है। कुछ अनुभवियों को पहिले ही से सब बातें सम्मा कर नियुक्त कर

88

देना चाहिये। अपनी सामध्ये से कम समय के लिये बैठना चाहिये तथा गुफा में कोई ऐसी बिजली की घरटी आदि होनी चाहिये कि जिससे दुर्घटना की उपस्थिति में सूचना की जा सके।

वास्तविक समाधि तो तील्ल वैराग्य होने पर ध्यान द्वारा वृत्तियों के निरोधपूर्वक होती है जैसा कि योग दरोन में बतलाया गया है। उपर्युक्त दोनों प्रकार से गुका में बैठना न तो वास्तविक समाधि ही है और न इसका आध्यात्मिकता से कोई विशेष संबन्ध ही है। पहिली विधि में अति कठिन शारीरिक तप है और दूसरी विधि में उससे भी भयंकर प्राग्णसंबन्धी तप श्रीर उसकी विशेष क्रियाश्रों का श्रम्यास है। यदि इन दोनों प्रकार की कियाओं में कार्व्य-कुशल साधक जनसमृह में प्रतिष्ठा मान और धन प्राप्ति की अभि-लाषा की उपेचा करके वैराग्य और ध्यान द्वारा वृत्तिनिरोध की श्रोर प्रवृत्त हों तो बहुत शीघ आत्म-उन्नति के जिखर पर आकृद्ध हो सकते हैं। इस प्रकार की समाधि का सब से कठिन श्रीर श्राश्चर्य जनक प्रदर्शन महाराजा रगार्जातसिंहजी के समय में एक प्रमुख हठयोगी हरिदास ने किया था। वह प्राणों की बाह्य गति को किसी विशेष किया द्वारा अन्तमंख करके खेचरी मढ़ा लगा कर एक विशेष आसन से बैठ गया। उसके नाक व कानों के छिद्रों को मोम तथा अन्य कई ऋषेषियों द्वारा बन्द कर दिया गया। एक लोहे के बक्स में रख कर ताला लगाकर उसको जमीन खुदवाकर गड़वा दियागया। तदु-परान्त उस भूमि पर चने बवा दिये गये। छ: मास पश्चात जर्मान को खोद कर ६क्स में से उसे निकाला गया और उसकी बतलाई हुई विधि अनुसार होश में लाया गया। इतना सब कुछ होते हुये भी कहते हैं कि उसमें वैराग्य तथा ध्यान द्वारा वृत्तिनिरोध के अध्यास की कमी थी जिसके फलस्वरूप (बहुत सम्भव है बफोली किया की सिद्धि की चेटा में ) एक क्वांरी लड़की को भगा कर लेजाने के प्रयक्त ने उसकी सारी प्रतिष्ठा खीर मान पर पानी फेर दिया। इसमें सन्देह नहीं कि इस प्रकार के योग के नाम पर प्रदर्शन आरम्भ में जनसमृह में योग शब्द के प्रति श्रमाध श्रद्धा श्रीर श्रम्ध विश्वास उत्पन्न कर देते हैं किन्तु उनके प्रदर्शकों की सांसारिक और खार्थमय चेष्टायें अन्त में उससे कहीं अधिक योग के सम्बन्ध में अश्रदा की उत्पादक होजाती हैं।

ष्मासन मुद्राये ष्मादि सभी यौगिक क्रियाओं का हमने वर्णन कर दिया है। इनमें से जो जिसके अभ्यास में सहायक हों उनको ग्रह्मण करना चाहिये। किन्तु मुख्य ध्येय खात्म ष्ठभित को छोड़कर केवल इन शारीरिक क्रियाओं और खान-पान के चिन्तन में ही लगा रहना खाँहतकर है।)

संगति-आसन की सिद्धि का उपाय बताते हैं:-

### प्रयमशैथिस्यानस्यसमापत्तिभ्याम् ॥ ४७ ॥

शष्ट्रार्थ—ध्यन्न-रौधिस्य = ५यन्न की शिथिलता । श्रानन्त्य-समापत्तिभ्याम् = श्रीर श्रानन्त्य में समापत्ति द्वारा । (श्रासन सिद्ध होता है )। अन्वयार्थ—( आसन ) प्रयक्ष की शिथिलता और आनन्त्य में समार्पत्त द्वारा सिद्ध होता है।

ब्याख्या—सूत्र के अन्त में 'भवति' वाक्य शेष है। प्रयक्ष-शैथिल्य = स्वाभाविक शरीर की चेष्टा का नाम श्रयक्ष है। उस स्वाभाविक चेष्टा से अक्षमेजयत्व (शरीर कम्पन) के निमित्त चपरत होना प्रयक्ष की शिथिलता है। इस प्रयक्ष की शिथिलता से आसन सिद्ध होता है। अथवा आनन्त्यसमापित = आकाशादि में रहनेवाली अनन्तता में चित्त की व्यवधान-रहित समापित अथोत् तद्भपता को प्राप्त हो जाने से आसनसिद्धि होती है अर्थात् शरीर को प्रयक्ष शृत्य और मन को व्यापकिषयि पृत्तिवाला करके आसन पर बैठना चाहिय। इस प्रकार शरीर और मन को क्रियारहित करने से शरीर का अध्यास छूट जाता है और उससे मुला-जेसा होकर बहुत समय तक स्थिरता के साथ सुखपूर्वक बैठ सकता है। आनन्त्य-समापित से यह अभित्राय है कि चित्त शृत्तिक्ष से प्रतिवृत्त्य अनेक परिच्छित्र पदार्थों की ओर धूमता रहता है। उनकी परिच्छित्रता में वह अस्थिर रहता है। अपरिच्छित्र आकाशादि में जो अनन्तता है उसमें चित्त को तदाकार करने से चित्त निर्वषय होकर स्थिर हो जाता है।

टिप्पणी —॥ सूत्र ४०॥ इस सूत्र में अनन्त पाठ मानकर अनन्त-समापत्ति का अर्थ भिन्न-भिन्न टीकाकारों ने भिन्न-भिन्न अपने-अपने विचारों के ऋनुसार किया है। इसका कारण यह है कि व्यासभाष्य से इसका पूरा स्पष्टीकरण नहीं होता है। व्यासभाष्य में केवल इतना बतलाया है:—

## ग्रनन्ते वा समापन्नं चित्तमासनं निर्वर्तयतीति ।

अर्थ-अनन्त में समापन्न किया हुआ चित्त आसन को सिद्ध करता है।

इसीलिये किसो ने अनन्त के अधं अनन्त पदार्थ, किसी ने ईश्वर किय है। और वाचस्पति मिश्र तथा विज्ञानिभक्ष ने अनन्त रोषनाग का नाम बताया है जो अपने सहस्र फनों पर पृथिवीम्स्डल को धारण किये हुए है। इन सबका यह तास्पर्य हो सकता है कि समाधिसिद्धि से आसनसिद्धि हो जाती है। पर समाधि से पूर्व प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा ध्यान इन चारों अङ्गों की पृति रोष रहती है। आसन साधन हैं और समाधि साध्य है। समाधिसिद्धि से आसनसिद्धि बतलाना साध्य से साधन को सिद्ध करना है, इसलिय इसके अर्थ हमने ''भोजवृत्ति'' के अनुसार किये हैं, जो इस प्रकार है:—

यहा चाऽऽकाशादिगत त्रानन्त्ये चेतसः समापत्तिः क्रियतेऽब्यवधानेन तःहात्स्यमापद्यते तदा देहाईकाराभावासाऽऽसनं दुःखजनकं भवति ।

अर्थ—जब त्राकाश त्रादि में रहनेवाली श्रनन्तता में चित्त को व्यवधान-रहित तदाकार किया जाता है तब उसकी तद्रुपता प्राप्त हो जाने पर शरीराभिमान का त्रभाव हो जाने से देह की सुध न रहने से त्रासन् दुःख का उत्पादक नहीं होता।

सगति—इसका फल बतलाते हैं :--

#### ततो द्वन्द्वानभिघातः ॥ ४८ ॥

**शब्दार्थ-**--ततः उससे । द्वन्द्व-श्वनभिघातः = द्वन्द्व की चोट नहीं लगती । अन्वयार्थ--श्वासन की सिद्धि से द्वन्द्वों की चोट नहीं लगती ।

व्याख्या—श्रासन सिद्ध होने पर योगी को गर्मी-सर्दी भूख-प्यास श्रादि इन्द्र नहीं सताते।

संगति - श्रासन्सिद्धि के श्रनन्तर प्राणायाम का बताते हैं :-

तस्मिन् सति श्वासम्यासयोर्गतिविच्छेदः माणायामः ॥ ४६ ॥

श्रव्यार्थ —तस्मिन्-सित = उस त्र्यासन के क्षिर हो जाने पर । श्रास-ऽश्वासयोः = श्वास श्रीर प्रशास की । गति-विच्छेदः = गति को रोकना । प्राणायामः = प्राणायाम है ।

अन्ययार्थ—श्रासन के स्थिर होने पर श्रास-प्रश्नास की गति का रोकना प्राणायाम है। व्याख्या—श्रासः बाहर की वायु का नासिका द्वारा श्रन्दर प्रवेश करना श्वास कहलाता है।

प्रश्वास: कोष्ठ-स्थित वायु का नासिका द्वारा बाहर निकालना प्रश्वास कहलाता है। श्वास-प्रश्वास की गतियों का प्रवाह रेचक, पूरक और कुम्मक द्वारा बाह्याध्यन्तर दोनों स्थानों में रोकना प्रायायाम कहलाता है। रेचक प्रायायाम की बहिगीत होने के कारण उसमें श्वास की खाभाविक गति का तो अभाव होता ही है पर कोष्ठ की वायु का बहिर-विरेचन करके बाहर ही धारण करने से प्रश्वास की स्वाभाविक गति का भी अभाव हो जाता है। इसी प्रकार पूरक प्रायायाम में प्रश्वास की गति का तो अभाव होता ही है, पर बाह्य बायु को पान करके हारीर के अन्दर धारण करने से श्वास की स्वाभाविक गति का भी अभाव हो जाता है। और कुंभक प्रायायाम में रेचन पूरण प्रथम के बिना केवल विधारक प्रयम्न से प्रायावाय को एकदम जहाँ के तहाँ रोक देने से श्वास-प्रश्वास दोनों की गति का अभाव हो जाता है।

जब ठीक बासन से बैठ जावे तब ऊपर बतलाई हुई रीति से प्राणायाम करना बाहिये। प्राणायाम के इन तीनों भेदों का विस्तारपूर्वक वर्णन अगले सूत्र में है। आसन यम-नियम की नाई योग का स्वतन्त्र खड्ड नहीं है, वह प्राणायाम की सिद्धि का उपाय है। इसलिये 'तिसम्म सित' उसके कर्थान् कासन के हो जाने पर यह शब्द लाया गया है।

संगति - सुखपूर्वक प्राणायाम की प्राप्ति के लिये उसका भेद करके खरूप बताते हैं।

## राह्माभ्यन्तरस्तम्भद्वत्तिर्देशकालसंख्याभिः परिदृष्टो दीर्घसूरमः ॥ ५० ॥

शब्दार्थ — बाझ-साध्यन्तर-स्तन्भ-वृत्तिः = बाझ-वृत्तिः साध्यन्तर-वृत्ति स्त्रीर स्तन्भ-वृत्ति (तीनों प्रकार का प्राणायाम )। देश-काल-संख्याभिः-परिदृष्टः = देश, काल स्त्रीर संख्या से देखा हुसा। दीर्थसूक्मः = लम्बा स्त्रीर हत्का होता है।

अन्वयार्थ — (यह प्राणायाम ) बाझ-वृत्ति आप्र्यान्तर-वृत्ति और स्तम्भ-वृत्ति (तीन प्रकार का होता है ) देश, काल और संख्या से देखा हुआ ( नापा हुआ ) लम्बा और हस्का होता है । ब्याख्या—बाह्य-वृत्ति (प्रश्नास ): श्रास का बाहर निकालकर उसका खाभाविक गति का श्रभाव करता रेचक प्रायायाम है।

श्राभ्यन्तर-पृत्ति ( श्वास ) : श्वास श्रन्दर खींचकर उसकी खाभाविक गति का श्रभाव परक प्राचायाम है।

स्तम्भवृत्ति : श्वास-प्रश्वास दोनों गतियों के श्वभाव से प्राण को एकदम जहाँ का तहाँ रोक देना कुम्भक प्राणायाम है। जिस प्रकार तप्त-लोहादि पर डाला हुन्या जल एक-साथ संकुचित होकर सूख जाता है, इसी प्रकार कुम्भक प्राणायाम में श्वास-प्रश्वास दोनों की गति का एक-साथ श्वभाव हो जाता है।

इन तीनों में प्रत्येक प्राणायाम तीन-तीन प्रकार का होता है :--

१ देश-परिष्टप्ट: देश से देखा हुआ अर्थात् देश से नापा हुआ। जैसे (१) रचक में नासिका तक प्राण का निकलना; (२) पूरक में मूलाधार तक श्वास का ले जाना, (३) कुम्भक में नाभिचक आदि में एकदम रोक देना।

२ कालपरिदृष्ट: समय से देखा हुन्ना त्रर्थात् समयोपलित्तत = समय की विशेष मात्रात्रों में श्वास का निकालना, श्रन्टर ले जाना त्रीर रोंकना । जैसे दो सेकिएड में रेचक, एक सेकिएड में पूरक और चार सेकिएड में कुम्भक।

६ संख्यापरिदृष्ट : संख्या से उपलिन्ति । जैसे इतनी संख्या में पहिला, इतनी संख्या में दूसरा; और इतनी संख्या में तीसरा प्राणायाम । इस प्रकार अभ्यास किया हुआ प्राणा-याम दीचे और सुक्ष्म श्रयात् लम्बा और हरका होता है ।

भाव यह है कि ज्यों-ज्यों योगी का श्रभ्यास बढ़ता जाता है त्यों-त्यों रेचक, पूरक, कुम्भक, यह तीनों प्रकार का प्राणायाम देश, काल और संख्या के परिमाण से दीघे (लम्बा) सूक्ष्म (पतला, हल्का) होता चला जाता है। श्रधीत् पहले-पहल रेचक प्राणायाम में बाहर फंकते समय जितनी दूर तक प्राणा जाता है, धीरे-धीरे श्रभ्यास से खसका परिमाण बढ़ता चला जाता है। इसकी जांच इस प्रकार की जाती है कि रेचक प्राणायाम के समय पहले-पहल नासिका के सामने पतली-सी हई रखने से जितनी दूर वह श्रास के स्पर्श से हिलती है, कुछ दिनों के श्रभ्यास के पश्चात् उससे श्राधक दूरी पर हिलने लगती है। इस प्रकार जब बारह श्रंगुल-पर्यन्त रेचक स्थिर हो जावे तब उसको दीर्घ-सूक्ष्म समफ्तना चाहिये।

जिस प्रकार रेचक प्रायायाम में श्रास की लम्बाई बाहर बद्ती जाती है इसी प्रकार पूरक प्रायायाम में श्रान्दर बद्दी जाती है। श्रान्दर श्रास खींचने में श्रास का स्पर्श चींटी जैसा प्रतीत होता है। यह स्पर्श ब्राम्यास के क्रम से नीचे की खोर नाभि तथा पादतल और अपर की श्रोर मिसक्क तक पहुंच जाता है। नाभि-पर्यन्त पूरक श्रिर हो जाने पर चसको भी दीर्घ-सूक्ष्म सममन्ता चाहिये। इस तरह केवल रेचक, पूरक की परीचा की जाती है, कुम्भक में न बाहर कुछ हिलता है, न श्रान्दर स्पर्श होता है। यह देशद्वारा परीचा हई।

#### काल-द्वारा परीचा

इसी प्रकार तीनों प्रकार का प्राणायाम अध्यास द्वारा काल के परिमाण में भी बढ़ता जाता है। श्रारम्भ में जितने कालतक प्राणायाम होता है, धीरे-धीरे उससे अधिक कालतक बढ़ता जाता है। हाथ को जानु के उपर से चारों श्रोर फिराकर एक चुटकी बजा देने में जितना काल लगता है उसका नाम मात्रा है। दिनों-दिन वृद्धि को प्राप्त किया हुआ प्राणा-याम जब इत्तीस मात्राओं पर्यन्त श्रास-प्रशास की गति के अभाव में होने लगे तब उसको दीर्घस्म जानना चाहियें।

#### संख्या-द्वारा परीचा

इसी प्रकार संख्या के परिमाण से प्राणायाम बद्दा जाता है। प्राणायाम के बल से कई स्वाभाविक श्वास-प्रश्वास का एक-एक श्वास बनता जाता है। जब बारह श्वास-प्रश्वास का एक-एक श्वास बनता जाता है। जब बारह श्वास-प्रश्वास का एक श्वास बनने लगे तो जानना चाहिये कि दीघे-सूक्ष्म हुआ। यह प्रथम उद्घात, मृदु वीघे-सूक्ष्म, बोबीस श्वास-प्रश्वास का एक श्वास, द्वितीय उद्घात मध्य दीघे-सूक्ष्म और इत्तीस श्वास-प्रश्वास का एक श्वास, वृतीय उद्घात तीझ सूक्ष्म कहलाता है। उद्घात का श्वर्थ नाभिमृल से प्रेरणा की हुई वायु का सिर में टक्कर खाना है। यह प्राणायाम में देश, काल और संख्या का परिमाण है। इस प्रकार प्राणायाम अध्यास से लम्बा (घड़ी, पहर, दिन, पन्न, आदि प्रयेन्त) और सूक्ष्म बड़ी निपुण्यता से जानने योग्य होता चला जाता है।

विशेष वक्तडय—।।सूत्र ५० ।। प्राण् का विस्तार-पूर्वक वर्णन पहले पाद के चौंतीसवें सूत्र के वि० व० में कर श्राय है। यहाँ प्राण्याम का क्रियासक रूप बतला देना आवश्यक है। एक ख़ख्य मनुष्य खाभाविक रीति से एक मिनट में पन्द्रह बार श्रास लेता है। साधारण ध्यित में श्रास की गति इस कम से होती है: (१) श्रास का भीतर जाना, (२) भीतर इकना, (२) बाहर निकलने, (४) बाहर हकना। श्रास के भीतर जाने को श्रास, बाहर निकलने को श्र्यास श्रीर अन्दर तथा बाहर हकने को विराम कहते हैं। इस खाभाविक श्रास-प्रश्नास की गति के वशिकरण से शरीर के भीतर प्राण् की समस्त सृक्ष्म गतियों का वर्शाकार हां सकता है श्रीर नाना प्रकार की श्रद्भुत शक्तियाँ प्राप्त हो सकती हैं। इन दोनों गतियों के नियम-पूर्वक रोक देने के श्रम्यास से श्रायु बढ़ती है, श्रीर खस्य रहता है- कुर्युक्त लिनों जामत होती है, श्रीर मन जो श्रांत चश्चल तथा दुर्निगह है, प्राण्य से सम्बन्ध रखने के कारण उसके हकने से शीघ स्थिर हो जाता है। योग का श्रीया श्रंग मानकर उसको का रोकना है, इसलिय सूत्रकार ने प्राण्याम को योग का चौथा श्रंग मानकर उसको लक्षण (नियमपूर्वक) श्रास-प्रश्नास की गति का रोकना किया है। तीन नियमित क्रियाओं से इस गति का निरोध किया जाता है। इसलिय प्राण्याम के तीन भेद: पूरक = श्राम्यन्तर-वृत्ति, रेवक = बाह्य-वृत्ति, श्रीर कुम्भक = स्तम्भ-वृत्ति किये हैं।

(१) पूरक ( श्राध्यन्तर-वृत्ति ) द्वारा श्रास को देश ( नाभि, मूलाधार आदि आध्य-न्तर प्रदेश तक ले जाकर ), काल ( श्रास की मात्रायें बढ़ाकर ) और संख्या ( कई श्रासों का एक श्रास बनाकर ) के परिमाण से दीर्च और सुक्ष्म करके उसकी गति का श्रभाव किया जाता है। इस प्रकार पूरक द्वारा श्रास की गति को रोक देने को पूरक सदित कुम्भक, अथवा श्राध्यन्तर कुम्भक कहते हैं।

- (२) इसी प्रकार रेचक द्वारा प्रश्नास को देश, काल और संख्या के परिमाण से दीचे और सुक्ष्म कर्युके उसकी गति को रोक दिया जाता है। इस प्रकार प्रश्नास की गति को रोक देने को रेचक सहित कुम्भक अथवा बाह्य कुम्भक कहते हैं। जहाँ पूरक, रेचक दोनों से श्वास-प्रश्नास की गति को रोक दिया जाता है वह सहित-कुंभक कहलाता है।
- (३) बिना पूरक रेचक किये हुए श्वास-प्रश्वास दोनों की गतियों को कुम्भक द्वारा एकदम जहाँ का तहाँ रोक दिया जाता है। यह भी देश ( हृदय की धड़कन, हाथ की नाड़ी आदि की चाल को देखकर ) काल ( कितनी मात्राओं में गति का अभाव रहा ) संख्या ( कितनी विराम की संख्या में गति का अभाव रहा ) के परिमाण से दीघे और सूक्ष्म होता है। इसको केवल कुम्भक कहते हैं।
- (४) इन तीनों प्रकार के प्रायायामों से भिन्न एक चौथी विलवण क्रिया श्रासप्रश्चास की गति को रोकने की है। इसकी संज्ञा योगदर्शन में "चतुर्थ प्रायायाम" की है। इसमें श्रास-प्रश्चास की गति को रोके विना केवल रेचक, पूरक किया जाता है। इसके निरन्तर अभ्यास से श्रास-प्रश्चास की गति देश, काल और संख्या के परिमाण से दीघे और सूक्ष्म होती हुई स्वयं निरुद्ध हो जाती है।

समाधिपाद के चौंतीसनें सूत्र के वि० व० में मुख्य प्राग्त के पाँच भेद : प्राग्त, ख्रपान, समान, ब्यान और उदान तथा प्राग्त का निवास-स्थान हृदय, अपान का मूलाधार, और समान का नाभि बतला श्राये हैं। पूरक में प्राग्त समान से नीचे जाकर श्रपान के साथ मिलता है और रेचक में अपान समान से ऊपर जाकर प्राग्त से मिलता है। इसलिये कई योगाचार्यों ने प्राग्तायाम का लक्ष्ण 'प्राग्त और अपान का मिलना किया है। यथा :—

## माणापानसमायोगः माणायाम इतीरितः। माणायाम इति मोक्तो रेचक-पूरक-कुम्भकैः॥

—योगियाज्ञ वस्क्य ६।२

अर्थ - प्राण और अपान वायु के मिलाने को प्राणायाम कहते हैं। प्राणायाम कहने से रेचक पूरक और कुम्भक की क्रिया समस्ती जाती है।

> वर्णत्रयात्मका स्रेते रेचक-पूरक-कुम्भकाः। स एव प्रखवः भोक्तः प्राखायामश्र तन्मयः॥

-- योगियाज्ञवस्त्रय ६।३

अर्थ-रेचक, पूरक और कुम्भक यह तीनों तीन वर्णरूप हैं अर्थात् इन तीनों में तीन-तीन वर्ण होते हैं। वहां यह प्रणव कहा गया है। प्राणायाम प्रणव-रूप ही है। अर्थात् जिस प्रकार भोम में था, उ, म, ये तीन वर्ग हैं, इसी प्रकार पूरक, इंभक, रेचक तीनों में तीन-तीन वर्ग हैं, इसलिये यह तीनों प्रणव ही हैं। ऐसा जानकर इन तीनों के अलग-अलग अभ्यास में प्रणव उपासना की भावना करनी चाहिये। प्राग्णायाम की क्रियाओं की भिन्नता से कुम्भक के आठ श्रवान्तर भेद बतलाये गये हैं। यथा:—

# सहितः सूर्यभेदश्च उज्जायी शीतली तथा। 🐧 भक्तिका भ्रागरी मूर्जा केवली चाष्टकुंभकाः ॥

- गोरक्षसंहिता १९५, घरण्डसंहिता

अर्थ - सहित, स्थेभेदी, उज्जायी, शीतली, मिस्नका, आमरी, मुर्खी, श्रौर केवली भेद से कम्भक श्राठ प्रकार का है।

हठयोगप्रदीपिका में कुम्भक का आठवाँ भेद प्लाविनी माना है। इन सब प्रकार के उपर्युक्त कुम्भकों के वर्णन करने से पूर्व इनके सम्बन्ध में कई विशेष सूचनायें दे देना उचित

प्रतीत होता है।

बन्धों का प्रयोग—िक्षरासन में खेचरी भुद्रा के साथ नेत्रों को बन्द करके प्राणायाम का आध्यास करना चाहिये। सिर, गर्दन और मेरुद्रण्ड सीधे रहें; फुके न रहें। शरीर को तानकर नहीं रखना चाहिये बिल्क ढीला छोड़ देना चाहिये। मूलबन्ध आरम्भ से अन्ततक तीनों प्राणायामों में लगा रहना चाहिये। उड्डीयान को भी लगाए रखने का प्रयन्न करें। रेचक में पूरा उड्डीयान करके पेट को पीठ से मिला देना चाहिये। पूरक और कुम्भक के समय पेट की नाहियों को फुलाकर आगे की आर नहीं बढ़ाना चाहिये। पूरक करके छुम्भक के समय जालन्धर-बन्ध लगाकर वायु को अन्दर रोकना होता है। कुम्भक की समाप्ति पर जालन्धर-बन्ध लगाकर वायु को अन्दर रोकना होता है। कुम्भक की समाप्ति पर जालन्धर-बन्ध खोलकर रेचक किया जाता है। जालन्धर-बन्ध यद्यपि बहुत लाभदायक है तथापि तनिक-सी असावधानी होने पर इनमें हानि पहुँचने की भी सम्भावना रहती है। तथा इसके द्वारा गर्दन मुकाने की आदत भी कई अध्यासियों को पड़ जाती है। इसलिये राजयोग के अध्यासियों के लिये अधिक हितकर नहीं है। बिना जालन्धर-बन्ध लगाये दोनों नासिकापुट को अंगुलियों से बन्द करके अथवा इसके बिना भी कुम्भक किया जाता है।

२ अंगुलियों का प्रयोग—वाम नासिकापुट से पूरक करते समय दाहिने नासिकापुट को दाहिने हाथ के अंगुले से दबाना होता है। कुम्भक के समय वाम नासिकापुट को भी दाहिने हाथ के अनामिका तथा किनिष्ठका से दबाकर वायु को अन्दर रोकना होता है। अर्थात् यदि जालन्धर-बन्ध न लगाना हो तो कुम्भक में दोनों नासिकापुट (नथुने) सीधे हाथ की नियुक्त अंगुलियों से बन्द किये जाते हैं। दक्षिण नासिकापुट से रेचक करते समय केवल बाम नासिकापुट को बन्द रखना होता है, दाहिने पर से अंगुलियों इटाली जाती हैं, इसी अवस्था में दाहिने नथुने से पूरक किया जाता है; और कुम्भक के समय इसको भी पूर्ववत् बन्द कर दिया जाता है। बायें नथुने से रेचक के समय इस नथुने पर से अंगुलियाँ इटाली

जाती हैं। दोनों नथुनों से रेचक तथा पूरक करते समय दोनों नथुनों पर से अंगुलियाँ इटाली जाती हैं। आरम्भ में ही अंगुलियों के प्रयोग की आवश्यकता होती है। आश्यास परिपक्व हो जाने पर नथुनों को अंगुलियों से दबाये बिना भी रेचक, पुरक, कुम्भक किया जा सकता है। यदि कुम्भक में जालन्धर बन्ध लगाया हा तो अंगुलियों द्वारा नथुनों को बन्द करने की आवश्यकता नहीं होती।

द्यागे बतलाये जाने वाले रेचक, पूरक, कुम्भक में द्यंगुलियों द्वारा नासिकापुट का खोलना, बन्द करना पाठकगए। स्वयं समक्त लें, हमें द्यव उनके बतलाने की द्यावश्यकता नहीं रही।

 श गाणायाम के ऋारम्भ में जिस नासिकापुट से पूरक करना हो उससे प्रथम पूरा श्वास बाहर निकाल देना चाहिये।

सगर्भ ( सबीज ) सिहत कुम्भकः -

सहितो द्विषिधः शोक्तः शाणायामं समानरेत् । सगर्भो बीनमुच्चार्यं निगेभी बीजवर्नितः॥

अर्थ — सिहत-कुम्भक सगर्भ और निर्गर्भ भेद से दो प्रकार का कहा गया है। उसका आचरण करे। सगभे बीजमन्त्र के उच्चारण के साथ किया जाता है और निर्गर्भ बीजमंत्र को छोड़कर किया जाता है।

सगर्भ अर्थात् सवीज प्राणायाम की विधि - पूरक का बीजमन्त्र "खं" है कुम्भक का 'डं' भीर रेचक का 'मं' है। इस प्रकार सहित-प्राणायाम को प्रण्वास्मक समम्कर उसमें 'प्रण्व' की उपासना की भावना करते हुए पूरक में 'खं' का, कुम्भक में 'डं' का और रेचक में 'मं' का जाप करते हुए अथवा पूरक कुम्भक और रेचक तीनों को अलग अलग प्रण्वात्मक जानकर उनमें 'प्रण्व' की उपासना की भावना करते हुए तीनों में 'खोम्' की निश्चित मात्रा से जाप करना सबीज अथवा सगर्भ प्राण्याम है।

१ साधारण सहित अथवा अनुलोम विलोम कुम्मक—बीजमन्त्र 'खं' अथवा खो३म् का छः वार मानसिक जाप करते हुए बायें नासिकापुट से धीमे-धीमे बिना श्रावाज किये हुये वायु को मृलाधार तक पूरक करें। चौबीस बार बीजमन्त्र 'खं' अथवा खो३म् का मानसिक जाप करते हुए कुम्मक करें। बीजमन्त्र 'मं' श्रथवा खो३म् का-बारह बार मानसिक जाप करते हुए धीरे-धीरे बिना खावाज किये बायु को रेचक करें। थोड़ी देर ( एक सेकिएड) वायु को बाहर रोककर पूर्ववत् बारह मात्रा में 'खं' अथवा खो३म् का जाप करते हुए पूरक करें पूरक के प्रधात् पूर्ववत् कुम्मक सत्प्रधात् रेचक करें, ये दो प्राणायाम हुए, इस प्रकार दोनों नासिकापुटों से एक साथ पूरक, कुम्भक और रेचक करके प्राणायाम किया जा सकता है। प्राणायाम की संख्या यही रहे मात्राएं पूरक, कुम्भक और रेचक १-४-२ के हिसाब से स्थाइफ बढ़ाते रहें।

| निम्नलिखित क | मानुसार मात्राची | ंको शनैः-शर्न | बढ़ाया जा | । सकता है:— |
|--------------|------------------|---------------|-----------|-------------|
|--------------|------------------|---------------|-----------|-------------|

| Ę:         | मात्रा ह | से पूरक | ६३ | मात्रा | से कुम्भक  | 6  | मात्रा र | धे रेचक | १५ वि | न तक |
|------------|----------|---------|----|--------|------------|----|----------|---------|-------|------|
| Ę          | 93       | 11      | १२ | "      | ,,         | ዓ  | 19       | "       | ,,    | 93   |
| Ę          | ,,       | ,,      | १८ | "      | 33         | १० | "        | 19      | ,,    | 19   |
| Ę          | "        | 11      | २४ | 11     | 11         | १२ | ,,       | 93      | "     | 33   |
| ø          | 11       | 11      | २८ | 91     | 91         | १४ | "        | "       | "     | ,,   |
| 6          | "        | "       | ३२ | 33     | ,,         | १६ | "        | 33      | 33    | "    |
| ٩          | 91       | "       | ३६ | 19     | "          | १८ | 33       | 93      | "     | 19   |
| १०         | 33       | 91      | ४० | "      | 33         | २० | 19       | 19      | ,,    | 19   |
| <b>१</b> १ | ,,       | 19      | 88 | "      | 11         | २२ | 11       | 11      | "     | 19   |
| १२         | 11       | 91      | ४८ | "      | 19         | ર૪ | "        | "       | ,,    | 33   |
| <b>१</b> ३ | 91       | **      | ५२ | 11     | 33         | २६ | "        | 99      | "     | 55   |
| १४         | "        | **      | ५६ | 77     | 11         | २८ | 19       | :1      | "     | 33   |
| १५         | 19       | ,,      | ६० | ,,     | 1,         | ३० | 19       | ,,      | n     | 35   |
| १६         | 19       | 19      | ६૪ | "      | 33         | ३२ | 33       | 33      | ,,    | ,,   |
| १७         | 33       | **      | ६८ | "      | 11         | ३४ | ,,       | 51      | 19    | "    |
| १८         | 91       | 19      | ७२ | 33     | "          | ३६ | 1,       | 91      | "     | 93   |
| १९         | 15       | **      | હફ | 33     | 33         | 36 | ,,       | 19      | "     | 91   |
| २०         | ,,       | 33      | ८० | 33     | <b>5</b> 1 | 80 | 12       | 33      | 93    | 11   |

इसके पश्चात् यदि चाहें तो केवल कुम्भक कर सकते हैं। मात्राकों को बढ़ाने में जीवता न करें, यथाशक्ति शनै:-शनै: बढ़ावें।

साधारण सहित-कुम्भक के अन्तर्गत कई अन्य उपयोगी प्राणायाम:---

(क) तालयुक्त प्रार्णायाम : हाथ की कलाई पर अंगूठे की कोर नवज वाली नाड़ी पर सङ्गुलियों को रखकर उसकी धड़कन (गित) की चाल को अच्छी प्रकार पहचानने का अध्यास करने के पश्चात इस प्रार्णायाम को निम्न प्रकार करे:—

किसी मुखासन से विधि अनुसार बैठकर उस नाड़ी की धड़कन को १ से ६ तक गिनते हुए पूरक, १ से ३ तक गिनते हुए आध्यन्तर कुम्भक १ से ६ तक गिनते हुए रेक्क और १ से ३ तक गिनते हुए बाह्य कुम्भक करे। यह १ प्राणायाम हुच्या, इस प्रकार सात प्राणायाम करे। मात्रायें इसी क्रम-बनुसार यथाशक्ति बढ़ात जावें। इसी प्रकार अनुलोम-विलोम रीति से यह प्राणायाम किया जा सकता है।

फल: मन की एकामता तथा बिना तार के तार वाले यन्त्र (Wireless Telegram) अथवा रेडियो (Radio) के सहश दूर-दूर स्थानों में बैठे हुए दो मनुष्य एक निम्नित समय पर इस प्रायायाम द्वारा तालयुक्त होकर अपने विचार की तरेगें (बारें) एक-दूसरे तक पहुँचा सकते हैं (सूत्र ३२ वि० व० सम्मोहन शक्ति)।

दुसरी विधि—उपर्युक्त विधि के परिपक्त होने पर सातों चक्रों पर क्रमानुसार ध्यान करते हए इस प्राणायाम को करें:—

मूलाधार चक्र — पूरक में ऐसी भावना करें कि श्रास उस खान में अन्दर आ रहा है। आध्यन्तर कुम्भक के पश्चात् रेचक में ऐसी भावना करें कि शास वहाँ से बाहर निकल रहा है। किर बाह्य कुम्भक करे। इस प्रकार सात प्राणायाम करे। इसी प्रकार कमानुसार खाधिष्ठान चक्र, मिंप्पूरक चक्र, अनाहत चक्र, विशुद्ध चक्र, श्राह्माचक्र, तथा ब्रह्मरन्ध्र में भ्यान करते हुए प्राणायाम करे।

फलं चक्रभेदन में सहायता, शरीर के किसी विशेष श्रंग के विकारी होने पर उस

श्यान पर इस प्राणायाम द्वारा प्राण को भरकर विकार का हटाना।

२ सूर्यभेदी कुम्मक —बलपूर्वक सूर्यनाड़ा अर्थात् दाहिने नासिकापुट से धीरे-धीरे आवाज के साथ पूरक करें ( प्राणावायु को पूर्णतया पेट में भरकर नख से शिखा-पर्यन्त फैलाकर) बलपूर्वक जबतक वायु को रोक सके कुंभक करें। इसके पश्चात् चन्द्र-नाड़ी अर्थात् वाम नासिकापुट से धैये के साथ आवाज करते हुए वेग-पूर्वक रेचक करें। यह एक प्राणायाम हुआ। आरम्भ में इस प्रकार पांच प्राणायाम करें, शनै-शनै: शक्ति अनुसार संख्या बदाते जावें। इस प्राणायाम में पुन:-पुनः केवल सूर्यनाड़ी से ही पूरक और वाम नाड़ी से ही रेचक किया जावे।

सूर्यभेदी प्राणायाम से शरीर में वरणता तथा पित्त की दृद्धि होती है। बात और कफ से उत्पन्न होनेवाले रोग, रक्त-दोष, खचा-दोष, उदर-कृमि आदि नष्ट होते हैं। जठराग्नि बढ़ती हैं, और कुएडलिनी-शक्ति के जागरण करने में सहायता मिलती है। इस प्राणायाम का अभ्यास गर्मी के दिनों में तथा पित्त-प्रधान प्रकृति वाले पुरुषों के लिये दितकर नहीं है।

चन्द्रभेदी प्राणायाम सूर्यभेदी प्राणायाम से बिल्कुल उल्टा अर्थात् चन्द्रस्वर (वार्ये नासिकापुट) से पूरक और सूर्यस्वर (दाहिने नासिकापुट) से रेचक करने से चन्द्रभेदी

प्राणायाम होता है। इससे थकावट और शरीर की उष्णाता दूर होती है।

३ उज्जाई कुम्मक—मुख को किसी-क़दर मुकाकर क्यठ से हृदय-पर्यन्त शब्द करते हुए दोनों नासिकापुट से ( अथवा दाहिने नासिकापुट से ) शनै:-शनै: पूरक करें । कुछ देर तक कुम्मक करने के पश्चात् बायें नासिकापुट से इसी प्रकार रेचक करें । यह एक प्रायायाम हुआ । इस प्रायायाम में कुम्मक, पूरक, रेचक खल्प परिमाण में किये जात हैं । कुम्मक में वायु हृदय से नीचे नहीं जाना चाहिये । रेचक में जितना हो सके शनै:-शनै: वायु को विरेचन करना चाहिये । इसमें पूरक में नासिका-छिद्र हारा वायु को बाहर से खांचकर मुख में, मुख से क्यठ में और क्यठ से ले जाकर हृदय में धारण किया जाता है । फिर स्थाकम रेचक में हृदय से कएठ में, कएठ से मुख में और मुख से बायु को बाहर निकाला जाता है । पाँच से बारम्भ करके शनै:-शनै: यथाशक्त संख्या बढ़ाते आवें ।

फल : कफ-प्रकोप, वदर-रोग, श्रामवात, मन्त्राग्नि, प्लीहा श्रादि का दूर होना, श्राप्ति का प्रवीप्त होना एवं कयड, ग्रुख और फेफड़ों की खच्छता। दीर्घसूत्री उज्जाई—इसमें करठ की सहायता से लम्बी, दीर्घ श्रीर हल्की स्थावाज उत्पन्न करते हुए मन की एकायता के लिये केवल पूरक रेचक किया जाता है।

४ शीतली कुम्भक—काक के चोंच की आकृति में जिह्ना को बोष्ठ से बाहर निकालकर वायु को शनै: शनै: पूरक करे। धीरे-धीरे पट को वायु से पूर्ण करके सूर्यभेदी प्राणायाम के सदश कुछ देर कुम्भक करने के पश्चात् दोनों नासिकापुट से रेचक करे। पुनः पुन: इसी प्रकार करे।

फल : अर्जागो, पित्त से उत्पन्न होनेवाले रोग, रक्तपित्त, रक्तविकार, पेथिश, अम्ल-पित्त, प्लीहा, तृषा आदि रोग इससे दूर होते हैं, बल और सौन्दर्य की षृद्धि होती है। कफ प्रकृति वाले मनुष्यों के लिये तथा शीतकाल में इस प्राग्णायाम का अभ्यास हितकर नहीं है।

निम्नलिखित प्राणायामों को शीतली के अन्तर्गत समक्तना चाहिये। इनकी विधि सथा फल भी लगभग उसी के समान है। शरीर में ठएड पहुँचाने तथा चयी (थाइसिस Phthisis) राजयक्ष्मा खादि रोगों के नाश करने में श्रति उपयोगी हांते हैं।

- (क) शीतकारी—जिह्ना को त्र्योष्ठों से बाहर निकालकर और उसका बिल्कुल त्र्याला भाग दोनों दाँतों की पंक्ति एवं त्र्योष्ठों से साधारण हल्का दबाकर छिट्टों से वायु को शीत्कार-पूर्वक त्र्यान् शीत्कार की त्र्यावाज उत्पन्न करते हुए पूरक करें, त्रान्य सब विधि शीतली के समान ।
- (ख) काकी प्राणायाम—इसमें ओछों को सिकोड़कर काक की चोंच के समान बनाकर वायु को शनै: शनै: पूरक किया जाता है, अन्य सब विधि शीतली के समान।
- (ग) किव प्राणायाम—दोनों दाँतों की पंक्तियों को दबाकर उनके छिद्रों हारा वायु को शनै:शनै पूरक करे, अन्य सब विधि पूर्ववत्। वाणी का मीठा और कर्रठ का सुरीला हाना यह इसमें विशेषता है।
- (घ) मुजङ्गी प्राणायाम—भुजङ्ग के सहश मुख को खोलकर वागु को पूरक करें। अन्य सब विधि पूर्ववत्। इन प्राणायामों में कहीं-कहीं पाँच बार केवल पूरक रेचक करने के पश्चात छठी बार कुम्भक करना बतलाया है।
- प मिलाका कुम्भक-भिक्तिका प्राणायाम कई प्रकार से किया जाता है। इसके मुख्य चार भेद हैं:

मध्यम भिक्तका, वाम भिक्तका, दक्षिण भिक्तका और अनुलोम विलोम भिक्तका

(क) मध्यम भस्त्रिका—जैसे छुद्दार की धौंकनी से वायु भरी जावी है इसी प्रकार दोनों नासिकापुट से वायु को आवाज के साथ धीमे-धीमे लम्बा, दीर्घ और वेगपूर्वक मूला-धार तक पूरक करे। बिना कुम्भक किये इसी प्रकार दोनों नासिकापुट से रेचक करे इस प्रकार बिना आम्यन्तर और बाझ कुम्भक के आठ वार पूरक रेचक करके नवीं बार पूरक करके यथा शिक कुम्भक करके दशवीं बार उसी प्रकार धीमे धीमे दोनों नासिका पुट से रेचक करे यह एक शासायाम हुआ इस प्रकार तीन प्रासायाम करे।

- (ख) वाम अख्यिका—दिच्छ नासिका पुट को बन्द करके उपर्युक्त रीति से वाम नासिका पुट से मूला धार तक आठ बार पूरक रेचक करके नवीं बार पूरक करके यथा शक्ति कुम्भक करें। तत्पश्चात् उपर्युक्त विधि अनुसार दिच्छा नासिका पुट से धीमे-धीमे रेचक करदे। यह एक प्राणायाम हुआ।
- (ग) दक्षिण भक्तिका—वाम नासिका पुट बन्द करके दिन्त नासिका पुट से चाठ बार बिना आभ्यन्तर और बाह्य कुम्भक के उपयुक्त विधि अनुसार पूरक रेचक करने के प्रधान् नवीं बार पूरक करके यथाशक्ति कुम्भक करे। तत्प्रधान् वाम नासिका पुट से रेचक करे। यह एक प्राम्यायाम हुआ।

वाम भिक्कि श्रीर दिल्ला भिक्कि को मिलाकर करने की विधि पहिले वाम भिक्कि का एक प्राणायाम करे किर दिल्ला भिक्कि का एक प्राणायाम तत्वश्चात् वाम भिक्कि का एक प्राणायाम । इस प्रकार इन तीन प्राणायामों में दो बार वाम भिक्कि श्रीर एक बार दिल्ला भिक्कि होगा।

(घ) अजुलोम-विलोम भिक्ता— जैसे लोहार की धौंकनी से वायु भरी जाती है इसी प्रकार बायें नासिकापुट से वायु को आवाज के साथ धोंमे-धोंमे लम्बा, दीघे और वेग-पूर्वक मूलाधार तक पूरक करें। बिना कुम्भक किये इसी प्रकार दिल्ला नासिका-पुट से रेचक करें। बिना बाध कुम्भक के उसी नासिका-पुट से पूरक करके फिर बायें नासिका-पुट से विधि अजुसार रेचक करें। यह चार प्राणायाम हुए। इस प्रकार आठ बार बिना कुम्भक किये केवल पूरक, रेचक करते हुए नवीं बार वाम नासिकापुट से पूरक करके यथाशकि कुम्भक करें। तत्परचान् दसवीं बार दांचण नासिकापुट से रेचक करें। यह दस प्राणायाम का पहिला प्राणायाम हुआ। अब दिल्ला नासिकापुट से आरम्भ करके नवीं बार कुम्भक के प्रवात् दसवीं बार वाम नासिकापुट से रेचक करें। यह दूसरा प्राणायाम हुआ। अब पहिले प्राणायाम को भौंति तीसरा प्राणायाम करें।

इन विधियों में पूरक की समाप्ति पर मूलाधार चक्र पर एक सेकिएड (कुछ देर) ध्यान के पश्चात् रेचक करें। इसा प्रकार रेचक की समाप्ति पर नासिका के अप्रभाग पर कुछ देर ( एक सेकिएड) ध्यान के पश्चात् पूरक करें। इन्म्भक के समय नाभि-स्थान मिणुपुर-चक्र पर ध्यान लगावें। यह प्राम्यायाम तीन बार ही करें। अधोत् तीन से अधिक बार कुम्भक बढ़ाने का यक्न न करें। किन्तु तीनों प्राम्यायामों की संख्या दस से ऊपर हानै: खारी: खाराक्त चार-चार बढ़ाते हुए १४, १८, २२ इत्यादि करते हुए चले जायें। पूरक, रेचक और कुम्भक का समय भी यथाशक्ति बढ़ाते जावें।

इस प्राणायाम से त्रिधातु-विकृति से उत्पन्न हुए सब रोग नष्ट हो जाते हैं, बारोग्यता बढ़ती है, जठराग्नि प्रदीप्त होती है। गर्मी, सदी सब ऋतुओं में किया जा सकता है। कृम्भक बढ़ाने, मन के स्थिर करने और कुण्डलिमी जामत करने में खर्ति उपयोगी है। बम्यासीगया ब्यान करने से पूर्व इसे खबरय करें।

सम्बद्ध

भिक्षका में रेचक, पूरक श्राविक लाभदायक होते हैं, इसलिये इनकी संख्या श्राविक श्रीर कम्भक की कम बतलाई गई है।

(१) बलहीन श्रशक्त साधकों को साधारण वेग-पूर्वक, (२) ख्रश्च, शक्तिशाली साधकों को लम्बा, दीर्घ वेगपूर्वक और (३) श्रभ्यस्त साधकों को श्रति वेगपूर्वक पूरक रेचक करना चाहिये।

रेचक में पूरक से ऋधिक समय देना चाहिये । इसलिये पूरक और कुम्भक में उतना ही समय देना चाहियं जिमसे रेचक करने के लिये काफी दम बना रहे ।

निम्नलिखित दो प्राणायामों को भिन्नका के अन्तर्गत सममना चाहिये:-

- (क) श्रन्तर्गमन प्राणायाम—सिद्धासन से बैठकर वाम नासिकापुट से रेचक करते हुए पूरे उर्द्वायान के साथ वाम घुटने पर सिर को टैक देना तत्पश्चात् पूरक करते हुए सीधा हो जाना। इस प्रकार रेच ले, पूरक करते हुए दसवीं बार पूरक करके जालन्धरवन्ध के साथ सिर को घुटने पर रखकर यथार्शाक कुम्भक करना, तत्पश्चात् जालन्धर-वन्ध खोलकर सीधे हो जाना। किर रेचक करके तीनों बन्धों हे साथ सिर को घुटने पर रखकर यथार्शाक बाह्य कुम्भक करना। इसी प्रकार दिस्ण की और करे।
- ( ख ) सिद्ध अथवा पद्मासन से बैठकर वाम नासिकापुट से पूरक करें, फिर जाल-म्धर बन्ध लगाकर दोनों हाथों की अङ्कुलियों को आपस में साठकर उनको उल्टा करके सिर को दबाते हुए यथाशक्ति कुम्भक करें; और ऐसी भावना करें कि प्राग्ण ब्रह्मरन्ध्र में चढ़ रहा है। तत्पश्चान् दोनों हाथों को सिर पर से हटाकर और जालम्थर बन्ध खोलकर दिच्या नासिकापुट से रेचक करें। इसी प्रकार कई बार करें।

६ आमरी कुम्भक—इस प्राणायाम में पूरक और रेचक की विशेषता है। पूरक बैग से और भेरे के शब्द के सदश शब्द शुक्त होता है; और रेचक भृक्ती, भँवरी के सहश मन्द-मन्द शब्द से गुक्त होता है। रेचक का महत्त्व अधिक है, इसिलये इसका नाम आमरी रखा गया है।

नेत्र बन्द करके भूमध्य में ध्यान करते हुए दोनों नासिकापुट से श्वंग अर्थात् भौंरे के सदश ध्वनि करते हुए लम्बे स्वर में पूरक करें। यथाशक्ति कुम्भक करके श्वनी अर्थात् भौंरी के मंद्र-मंद्र शब्द के सदश ध्वनि करते हुए कएठ से रेचक करें। आवाज मीठी, सुरीली और एक तान की होनी चाहिये। इसके साथ-साथ मूल और उड्डीयान बन्ध लगाते जाना चाहिये। कहीं-कहीं साधारण रीति से वेगपूर्वक पूरक करके दृद्दतापूर्वक जालन्धर-बन्ध लगाकर करठ से उप्युक्त रीति से शब्द करते हुए रेचक करना बतलाया है।

घरराडसंहिता में दोनों कानों को अंगुलियों से बन्द करके शब्द सुनने का काम्यास करना वतलाया गया है। इस प्रकार पहिले मींगुर, भींरे और पत्तियों के चहचहाने-जैसे शब्द सुनाई देत हैं। फिर क्रमशः सुंचर, शंख, घरटा, ताल, भेरी, सृदङ्ग, नकीरी और नगाड़े के सदश शब्द सुनाई देते हैं। इस प्रकार उन शब्दों को सुनते हुए 'ॐ' शब्द का अवसा होने लगता है।

अनुलोम-विलोम भ्रामरी प्रालायाम—उपर्युक्त विधि-अनुसार वाम नासिकापुट से पूरक करके कुछ देर कुम्भक के पश्चात् दिस्ता नासिकापुट से उसी प्रकार रेचक, फिर दिसा नासिकापुट से पूरक, वाम से रेचक, वाम से पूरक, दिल्ला रेचक। यह एक प्रालायाम हुआ।

फ्ल : इस प्राणायाम से वीर्य का शुद्ध होकर ऊर्ध्वगामी होना, रक्त एवं मज्जातन्तुओं

का शुद्ध होना और मन का एकाप्र होना है।

ध्वन्यात्मक प्राणायाम—इस प्राणायाम को भी भ्रामरी के श्रन्थीत समक्तना चाहिए। विधि यह है कि दोनों नासिकापुट से पूरक करके किध्वित् ग्रंह को खोलकर जिह्ना और कएठ के सहारे 'खोष्' का मीठी, सुरीली लगातार एक ध्वनि के साथ उद्यारण करो। आवाज के साथ-साथ मूल और उद्योगन बन्ध लगाते जाना चाहिये और रेचक करते जाना चाहिये। इसे प्रणावानुसंधान भी कहते हैं।

फल: भ्रामरी प्राणायाम के सहश।

७ मूच्छो कुम्भक ( ष्यमुखी सर्वद्वार बन्द मुद्रा )—इस प्राणायाम में पूरक, रेचक भ्रामरी प्राणायाम के सहश किया जाता है। उससे इसमें केवल इतनी विशेषता है कि यह दोनों कान, नेत्र, नासिका श्रीर मुँह पर क्रमशः दोनों हाथों के श्रंगुष्ठ, तर्जनी, मध्यम्म और अनामिका तथा कनिष्ठिम को रखकर किया जाता है। पूरक के समय नासिकापुट पर से मध्यमा को किश्वित ऊपर चडाकर पूरक किया जाता है। इसके पश्चात् नासिकापुट को मध्यमा से दबाकर कुम्भक किया जाता है। इम्भक की समाप्ति पर फिर नासिकापुट से मध्यमा को शिथिल करके रेचक किया जाता है। यह प्राणायाम श्रनुलोम-विलोम रीति से भी वपर्युक्त विधि-श्रनुसार किया जा सकता है।

फल : इससे मन मुर्छित श्रीर शान्त होता है, श्रतः इसका नाम मुर्छा है।

८ प्छावनी कुम्मकं — यथाविधि आसन से बैठकर दोनों नासिकापुट से पूरक करे। नामि पर मन को एकाम कर सब शरीर-मात्र की वायु को उदर में भरकर पैट को चारों ओर से मसक या रबड़ के गोले सहश फुलाकर ऐसी भावना करे कि सारे शरीर का वायु पैट में एकत्र हो गया है; और शरीर के किसी अङ्ग-प्रत्यङ्ग में वायु नहीं रहा है। यथाशिक इस खिति में कुम्भक करके दोनों नासिका से शनी-शनैः रेचक कर दें।

फल : प्राम्मवायु पर पूर्णतया ऋधिकार, पेट के सब प्रकार के रोग, कोष्ठबंद्धता छादि का नाश, अपानवायु की शुद्धि, जठराप्ति की बृद्धि, वीर्य तथा रक्त की शुद्धि, जल में सुख-पूर्वक तैरना इत्यादि।

केवल कुम्भक — केवल कुम्भक बिना पूरक रेचक किये हुए एकदम श्वास-प्रश्वास की गित को जहाँ का तहाँ रोक देने से होता है।

भवाने जुहति मार्खं मार्खेऽवानं तथा परे।

भाषापानगती रुद्रध्वा भाषायामपरायणाः ॥ — गीता ४। २९

अर्थ-कोई अपानवायु में प्राण को हवन करते हैं ( पूरक सहित अथवा आध्यान्तर

कुम्भक करते हैं) कोई शाया में अपानवायु को होमते हैं (रेचक सिंहत अथवा बाह्य कुम्भक करते हैं) कोई शाया अपान (दोनों) की गति को रोककर (केवल कुम्भक) प्रायायाम करते हैं।

सहित-कुम्भक के निरन्तर अभ्यास से केवल कुम्भक होने लगता है।

केवल कुंभक की विधि हठयोग द्वारा - तीनों बन्धों के साथ प्राग्य को हृदय से नीचे ले जाकर और श्रपान को मृलाधार से ऊपर उठाकर समान वायु के खान नाभि पर दोनों को टक्कर देकर मिलाने से हठयोग विधि से केवल कुम्भक किया जाता है। पर इसमें हानि पहुँचने की सम्भावना है श्रीर राजयोगियों के लिये श्रधिक हितकर नहीं है, उनके लिये सबसे उत्तम प्रकार निम्नलिखित हैं:—

साधारण स्वस्थ श्रवस्था में मनुष्य के श्वास की गति एक दिन रात में २१६०० बार बतलाई जाती है। इस स्वाभाविक श्वास की गति की संख्या गायन, भोजन करने, चलने, निद्रा, मैथुन, व्यायाम श्वाद में कमशः बढ़ जाती है। जिस प्रकार साधारण घटनाश्चों को क्षोड़कर एक घड़ी श्रथवा श्रन्य यन्त्रों की श्वायु उसके काम करने की शक्ति पर निश्चत की जाती है। इसी प्रकार मनुष्य की श्वायु उसके श्वास-प्रश्वास की गति पर निभेर बतलाई जाती है। श्वास-प्रश्वास की गति का संख्या जिस परिमाण से बढ़ती जावेगी उसी परिमाण से श्वायु का चय; श्रीर जिस परिणाम से घटती जावेगी उसी परिमाण से श्वायु की वृद्धि होती जावेगी। केवल कुरूभक में श्वास-प्रश्वास की गति का निराध होता है। प्राण् श्रीर मन का पनिष्ट सम्बन्ध है, इसलिये प्राण् के दकने से मन का भी निरोध हो जाता है। जो योग का श्रन्तम ध्येय है।

केवल कुम्भक की विधि राजयोग द्वारा:—श्वास-प्रश्वास की गति में प्रण्व उपा-सना की भावना करे, अर्थात् हर समय यह भावना रहे कि श्वास में 'ओ' और प्रश्वास में 'अप' रूप से प्रत्येक श्वास-श्वास में ओम् का जाप होरहा है, इस ओम् के अजपाजाप को केवल कुम्भक में परिण्ति करने की विधि यह है कि 'ओ' से श्वास लेकर जितनी देर तक शान्तिपूर्वक रोक सके रोके, उसके पश्चात् 'अम्' से छोड़ दें । क्रमशः कुम्भक का अभ्यास बदता रहे । इसका अभ्यास नासिका-अप्रभाग, भुकुटि, ब्रह्मरन्त्र आदि स्थानों पर गुठ-आक्षानुसार करना चाहिये । 'ओ' और 'अम्' के उच्चारण की आवश्यकता नहीं है । केवल अपने नियत स्थान पर श्वास-प्रश्वास की गति पर इस भावना से स्थान देना होता है । इसको ५१ वें सूत्र में वतलाये हुए चोथे प्राणायाम के अन्तर्गत ही सममना चाहिये ।

विशेष स्वना -।। सूत्र ५०।। प्रायायामों को किसी अनुभवी से सीस्वकर उनका अभ्यास करना चाहिये, अन्यथा लाभ के खान पर हानि पहुँचने की संभावना है। नियमित्त आहार आदि (१।३४) तथा (२।३२) में बतलाये हुए नियमों का पालन करना भी अति आवश्यक है।

यचिष सभी प्राणायाम स्वास्थ्य नीरोगता, जठराप्ति, दीर्घणायु, नाडी तथा रक्तकोषन भौर मन की स्थिरता के लिये र्जात उपयोगी हैं, और सबकी जानकारी आवश्यक है, पर सबके अभ्यास के लिये पर्याप्त समय मिलना कठिन है, इसलिये राजयोग के साधकों के लिये चतुर्थ प्राणायाम का अभ्यास दी अधिक हितकर हो सकता है। निक्र तीन प्राणायामों को चौथे प्राणायाम और ध्यान तथा अन्य सब प्रकार के प्राणायामों का पूर्व अक्र बनाने में शीघ सफलता प्राप्त हो सकती है।

१ नाई। द्योधन प्राणायाम—वाम नातिक। पुट से कई बार एकदम बाहर सांस फैंके फिर उसी नासिक। पुट से बाहर से वायुको खींचकर बिना रोके हुए एकदम दूसरे दाहिने नधुने से बाहर फैंक दे। पुनः दाहिने से वायुको खींचकर बायें से फैंकें। इस प्रकार कई बार करें। रेचक पूरक में नासिक। पुट को बतलाये हुए नियम। नुसार निश्चित अंगुलियों से खोलते और बन्द करते रहें।

२ कपालभाति — जिसकी विधि (२।३२) तथा (१।३४) के वि०व० में वधलाई है।

३ अनुलोम-विलोम भस्त्रिका प्राणायाम—इसकी विधि सहित-कुम्भक में पांचवें प्राणायाम में बतलाई है।

संगति-चौथे प्राणायाम का लच्चण बताते है:-

### बाह्याभ्यन्तरविषयाचेषी चत्रर्थः ॥ ५१ ॥

शब्दार्थ—बाह्य-श्राभ्यन्तर-विषय-श्राचेपी = बाहर श्रन्दर के विषय को फेंकने वाला श्रर्थात आलोचना करने वाला। चतुर्थः = चौथा प्राणायाम है।

े अन्वयार्थ—बाहर श्रन्दर के विषय को फैकने वाला श्रर्थात् श्रालोचना करने वाला चौथा प्राणायाम है।

व्याख्या—व्यासभाष्यः -

देशकात्तसंख्याभिर्वाद्वविषयपरिष्टष्ट श्रान्तिप्तः । तथाऽऽभ्यन्तरविषयपरिष्टष्ट श्रान्तिप्तः । उभयथा दीर्घस्रच्यः । तत्पूर्वको भूमिजयात्क्रमेणोभयोर्गत्यभावश्चतुर्थः भाषायायः । तृतीयस्तु विषयानालोचितो गत्यभावः सकुदारब्ध एव देशकात्तः संख्याभिः परिष्टष्टो दीर्घमूच्यः । चतुर्थस्तु श्वासम्बासयोविषयावधारणात्क्रमेण भूमिजयादुभयाचेपपूर्वको गत्यभावश्चतुर्थः माणायाम इत्ययं विशेष इति ५१

अर्थ — देश काल और संख्या से परिष्ट जो बाह्य-विषय (नासा द्वादशान्तादि बाह्यप्रदेश ) है उसके आचेपपूर्वक ( आलोचनपूर्वक = ह्वानपूर्वक = विषयपूर्वक = विचयपूर्वक = विचयपूर्वक = विचयपूर्वक का विचयप्रविचय का विचयप्रविचयप्रविचय का विचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्यविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्यप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्यप्रविचयप्रविचयप्यप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्यप्यप्यप्यप्यप्यप्यप्यप्रविचयप्रविचयप्रविचयप्रविचय

૪રૂ

होकर देश काल और संख्या से परिटष्ट दीर्घ और सूक्ष्म होजाता है। चौथे प्राणायाम में यह विशेषता है कि यह श्वास प्रश्नास के ( ब्राध्यन्तर और बाझ ) विषय को अवधारण करके उन दोनों ( विषयों ) के ब्राच्चेप पूर्वक क्रमातुसार भूमियों के जय से ( श्वास प्रश्वास की ) गति के ब्रभाव से होता है।

व्यास-भाष्य का भावार्थ-पिछले सूत्र में प्राणायाम के तीन भेद रेचक; पूरक और क्रम्भक बतलाते हैं।

१ रेचक प्रायायाम से जब श्वास को बाहर निकाल कर उसकी गति का अभाव किया जावे अर्थात् उसको बाहर ही रोक दिया जावे तो वह रेचक सहित-कुम्भक श्रथवा बाह्य कुम्भक कहलाता है।

२ पूरक प्राणायाम से जब श्वास को अन्दर खींचकर उसकी गति का अभाव किया जाने अर्थात् उसको अन्दर ही रोक दिया जावे तो वह पूरक सहित-कुम्भक अथवा आभ्य-न्तर कुम्भक कहलाता है।

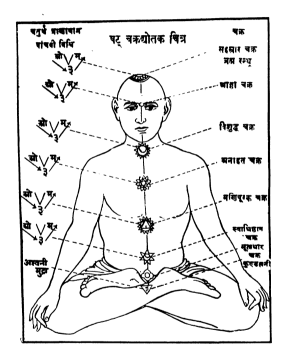
३ जब प्राएवायु को जहाँ का तहाँ एकदम बिना रेचक-पूरक के केवल विधाराए प्रयक्न से रोककर श्वास-प्रश्वास की गति का स्थभाव किया जावे तो वह केवल कुम्भक कहलाता है।

४ चौथा प्राण्याम बाह्य तथा आध्यन्तर कुम्भक के बिना केवल रेचक, पूरक द्वारा बाह्य तथा आध्यन्तर विषय (प्रदेश) के केवल आलोचन-पूर्वक खर्य ही श्वास-प्रश्वास की गति . के निरोध से होता है। इसमें तीसरे प्राण्याम से यह विशेषता है कि जहाँ तीसरा प्राण्याम रेचक, पूरक के बिना एकदम दोनों श्वास-प्रश्वास की गति के विषय अभाव से होता है, वहाँ चौथा प्राण्याम रेचक, पूरक द्वारा बाह्य तथा आध्यन्तर (प्रदेश) के आलोचन-पूर्वक उत्त-रोत्तर भूमियों के जय के क्रम से स्वयं ही श्वास-प्रश्वास की गति के अभाव से होता है। उदाहरणार्थ उसकी चार विधियं बतलाये देते हैं:—

पहली विधि—केवल रेचक द्वारा जहाँतक जा सके श्वास को बाहर ले जावें। बिना रोके हुए वहाँ से पूरक द्वारा जहाँतक जा सके अन्दर ले जावें। यह एक प्रायायाम हुआ। इस प्रकार ११, १५, २० हत्यादि की संख्या में बिना कुम्भक किये हुए केवल रेचक, पूरक देर-तक करते रहने से स्वयं दीर्घ और सूक्ष्म होकर दोनों श्वास-प्रश्वास की गतियों का स्वयं ही अभाव हो जाता है।

दूसरी विधि—चोश्म के मानसिक जाप के साथ यह भावना करें कि 'छो' से श्वास अन्दर आ रहा है और 'छाप' से बाहर निकल रहा है। इस कम से श्वास-प्रश्वास द्वारा छोम् का मानसिक जाप करते रहें अथात् बाह्यप्रदेश तथा आभ्यन्तरप्रदेश हृदय, नाभि आदि तक जहाँतक श्वास जावे वहाँतक उसकी गति को आलोचनपूर्वक दीर्घकाल तक छोम् का इस विधि से जाप करें तो खबं श्वास-प्रश्वास दीर्घ और सूक्ष्म होते-होते निरुद्ध हो जायेगा।

तीसरी विभि — नासिका अपभाग, भुकुटी, ब्रह्मरन्ध्र अथवा अन्य किसी चक्र पर इस भावना से ओश्म् का मानसिक जाप करें कि 'ओ' से क्सी प्रदेश में श्वास अन्दर आ रहा है और 'अम' से बाहर निकल रहा है। इस प्रकार उस विशेष स्थान को श्वास-प्रश्वास का



केन्द्र बनाये हुए जाप के निरन्तर अभ्यास से श्वास-प्रश्वास की गति दीर्घ और सूक्ष्म होते हुए स्वयं निरुद्ध हो जाती है।

चौथी विधि—निक्षरन्ध्र में ध्यान करते हुए श्वास-प्रश्वास की गति में ऐसी भावना करना कि 'त्रो' से श्वास मेठदण्ड के भीतर सुषुम्ना नाड़ी में होता हुत्रा मूलाधार तक जा रहा है और 'त्राम्' के साथ वहाँ से ज़ब्धरन्ध्र तक जोट रहा है।

चक्रमेदन में इस प्राणायाम का अध्यासः—इसी प्रकार निचले चक्रों : मूलाधार, खा-धिष्ठान, मिण्णिपूरक इत्यादि में ध्यान करते हुए 'ओ' से श्वास और 'अम्' से प्रश्वास की गति की भावना करते हुए उसको उपर के चक्रों में आलोचन करने से किया जाता है।

विद्रोष वक्तव्व:—॥सूत्र ५१ ॥—इस सूत्र के व्यर्थ भिन्न-भिन्न टीकाकारों ने भिन्न-भिन्न किये हैं। 'आचेष' के व्यर्थ फैंकने के हैं। इससे किसीने उलाँघने = त्यागने = हटाने से व्यभिप्राय लिया है। और किसीने विषय करने = जानने = आलोचन से व्यभिप्राय लिया है। यहाँ सूत्र के दूसरे 'आलोचन' व्यर्थ किये गये हैं। सूत्र के ब्राशय को अधिक स्पष्ट करने के उदेश्य से मूल व्यासभाष्य, उसके शब्दार्थ, भावार्थ तथा चतुर्थ प्राण्याम के चार उदाहरण भी देदिये हैं। चौथे प्राण्याम को विधियें राजयोग के उत्तम अधिकारी के लिये हैं तथा गोपनीय और गुरु-गन्य हैं।

श्राचेपी के अर्थ उलाँघने श्रर्थात् त्यागने करने से सूत्र का अर्थ इस प्रकार होगा:— बाहर और अन्दर के विषय को श्रर्थात् रेचक और पूरक को त्यागने वाला चौथा प्राग्णा-यास है। उसकी विधि निम्न प्रकार होगी :—

पांचवी विधि—मूलाधार, श्राह्मा, ब्रह्मरन्त्र श्रादि किसी चक्र श्र्यवा नासिका-श्रम्भाग श्रादि किसी स्थान को विना रेचक पूरक के श्वास-प्रश्वास की गति बनाते हुए अथोत् ऐसी भावना करते हुए कि 'ब्रो' से उसी विशेष स्थान पर श्वास श्रा रहा है और 'श्रम्, से छूट रहा है, श्रोम् का मानसिक जाप करें। उसके निरन्तर श्रभ्यास से श्वास-प्रश्वास की गति का निरोध हो जाता है। इस विधि को सब से प्रथम स्थान देना चाहिए चक्रमेदन में इस विधि से श्रीष्ठ सफलता प्राप्त हो सकती है। (समाधिपाद वि० व० सूत्र ३४)।

संगति-प्राणायाम का फल बताते हैं:-

#### ततः ज्ञीयते प्रकाशावरणम् ॥ ५२

शब्दार्थ-तत: = उस प्राणायाम के अभ्यास से। ज्ञीयते = नाश हो जाता है। प्रकाश्चावरण्म् = प्रकाश का आवरण् (विवेक-ज्ञान का पर्ता)।

अन्वयार्थ—उससे प्रकाश का श्रावरण (विवेक-क्षान का पर्दा) कीण हो जाता है। व्याख्या—विवेक-क्षानरूपी प्रकाश, तम तथा रजोगुण के कारण श्रविद्यादि क्लेशों के मलों से ढका हुआ है। प्राणायाम के श्रभ्यास से जब यह श्रावरण जीए हो जाता है तब वह प्रकाश प्रकट होने लगता है। जैसे पश्चशिखाचार्थ ने कहा है:—

तवो न परं शाणायामात् ततो विद्यद्धिर्मलानां दीप्तिश्व इानस्य ॥

अर्थ—प्राणायाम से बढ़कर कोई तप नहीं है, उससे मल धुल जाते हैं खीर ज्ञान का प्रकाश होता है।

इसी प्रकार मनु भगवान का ऋोक है :--

# द्वान्ते ध्मायमानानां धातूनां हि यथा मलाः । तथेन्द्रियाणां द्वान्ते दोषाः माणस्य निग्रहात् ॥

अर्थ—जैसे अधि से धौंके हुए स्वर्ण अदि धातुओं के मल नष्ट हो जाते हैं, इसी प्रकार प्राणायाम के करने से इन्द्रियों के मल नष्ट हो जाते हैं।

संगति-प्राणायाम का दूसरा फल:-

#### धारणासु च योज्यता मनसः ॥ ५३ ॥

श्रव्यार्थ-धारणासु = धारणाश्रों में । च = श्रौर । योग्यता-मनसः = मन की याग्यता होती है ।

अन्वयार्थ-श्रीर धारणात्रों में मन की योग्यता होती है।

ब्याख्या—प्राणायाम से मन स्थिर होता है। जैसे कि 'प्रच्छर्दनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य' पाद १ सूत्र ३४ में बतलाया है। और उसमें धारणा की (जिसका वर्णन् ऋगले पाद में किया जायगा) योग्यता प्राप्त हो जाती है।

संगति-प्रत्याहार का लच्चगा बताते हैं :-

#### स्वविषयासम्प्रयोगे चित्तस्य स्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः ॥ ५४ ॥

द्याच्यार्थ — स्व (वषय = अपनं विषयों के साथ । असम्प्रयोगे = सम्बन्ध न होने पर । चित्तस्य-स्वरूप-अनुकारः, इव = चित्त के स्वरूप का अनुकरण अर्थात् नकल-जैसा करना । इन्द्रियाणाम् = इन्द्रियों का । प्रत्याहारः = प्रत्याहार कहलाता है ।

अन्वयार्थ—इन्द्रियों का श्रपने विषयों के साथ सम्बन्ध न होने पर चित्त के स्वरूप का श्रनुकरण (निकल) जैसा करना प्रत्याहार है।

ब्याख्या—प्रत्याहार का अर्थ है पीछ हटना, उल्टा होना, विषयों से विमुख होना । इसमें इन्द्रियाँ अपने विहमुख विषय से पीछे हटकर अन्तर्मुख होती हैं। इस कारण इसकी प्रत्याहार कहा गया है। जिस प्रकार मधु बनाने वाली मिक्खयों रानी मक्खी के उड़ने पर उड़ने लगती हैं और बैठने पर बैठ जाती हैं इसी प्रकार इन्द्रियां चित्त के आधीन होकर काम करती हैं। जब चित्त का बाहर के विषयों से उपराग होता है तब ही उनको महण करती हैं। यम, नियम, प्राणायामादि के प्रभाव से चित्त जब बाहर के विषयों से विरक्त होकर समाहित होने लगता है तो इन्द्रियाँ भी अन्तर्मुख होकर उस जैसा अनुकरण करने लगती हैं और चित्त के निकद्ध होने पर स्वयं भी निकद्ध हो जाती हैं। यही उनका प्रत्याहार है। इस

श्रवस्था में चित्त तो बाह्य विषयों से विमुख होकर श्रात्मतत्व के श्रिभिमुख होता है, पर इन्द्रियाँ केवल वाह्य-विषयों से विमुख होती हैं। चित्त के सदृश श्रात्मतत्व के श्रिभिमुख नहीं होतीं। इसलिए ''श्रतुकार इव'' श्रर्थात् नकल जैसा कहा गया है। इस प्रकार चित्त के निरुद्ध होने पर इन्द्रियों के जीतने के लिए श्रन्य किसी जपाय की श्रपेक्षा नहीं रहती।

परांचि खानि व्यवखत् स्वयम्भूस्तस्मात् पराङ्पश्यति नान्तरात्मम् । कश्चिद्धीरः प्रस्यगात्मानमैत्तदाष्ट्रतचद्धारमृतत्विमच्छन् ॥ क्वोपनिषद् (२।४।१)

अर्थ — स्वयम् ने (इन्द्रियों के) छंदों को बाहर की ओर छंदा है अर्थान् इन्द्रियों को बिहुमुख बनाया है। इस कारण मनुष्य बाहर देखता है, अपने अन्दर नहीं देखता। कोई विरत्ना धीर पुरुष अमृत को चाहता हुआ आंखों अर्थान् इन्द्रियों को बन्द करके (अन्त-मुंख होकर प्रत्याहार द्वारा) अन्तर आत्मा को देखता है।

संगति - प्रत्याहार का फल बतलाते हैं।

## ततः परमा वश्यतेन्द्रियाणाम् ॥५५॥

शब्दार्थ — तत: = उससे ( प्रत्याहार से ) । परमा = सबसे उत्तम = उत्कृष्ट । **वश्यता**-≖ वशीकरण होता है । इन्द्रियाण।म् = इन्द्रियों का ।

अन्वयार्थ-उस प्रत्याहार से इन्द्रियों का उत्कृष्ट वशीकार होता है।

व्याख्या — सूत्र में प्रत्याहार से इन्द्रियों की परमवश्यता बतलाई है यह परमवश्यता किस अपरमवश्यता की अपेता से है, इसको व्यासभाष्य में इस प्रकार बतलाया है:—

१ कोई कहते हैं कि शब्द श्रादि विषयों में श्रासक्त न होना अर्थात् विषयों के आधीन न होकर उनको अपने आधीन रखना इन्द्रियवश्यता अर्थात् इन्द्रियजय है।

२ दूसरे कहते हैं कि वेद-शास्त्र से श्रविरुद्ध विषयों का सेवन श्रौर उनसे विरुद्ध विषयों का परित्याग इन्द्रियजय है ।

३ तीसरे कहते हैं कि विषयों में न फँसकर अपनी इच्छा से विषयों के साथ इन्द्रियों का संप्रयोग होना इन्द्रिय जय है।

४ चौथे कहते हैं कि राग-द्वेष के स्थानवर्षक सुख-दुःख से शून्य शब्दादि विषय का ज्ञान होना इन्दियजय है ।

इन सब उपर्युक्त इन्द्रियजय के लज्ञ्यों में विषयों का सम्बन्ध बना ही रहता है। जिससे गिरने की श्राशङ्का दूर नहीं होसकती। इसलिये यह इन्द्रियों की परमवश्यता नहीं वरम् श्रपरमवश्यता है।

भगवान् जैगोषव्य का मत है कि चित्त के एकामता के कारण इन्द्रियों की विषय में प्रवृत्ति न होना इन्द्रिय जय है। इस एकामता से चित्त के निरुद्ध होने पर इन्द्रियों का सर्वधा निरोध हो जाता है और श्रन्य किसी इन्द्रिय-जय के उपाय में प्रयत्न करने की श्रावश्यकता नहीं रहती। इसलिये यही इन्द्रियों की परमवश्यता है जो सूत्रकार को अभिमत है।

### साधनपाद का उपसंहार

पूर्वोक्त प्रकार से पूर्व पाद में कहे हुए योग के श्रङ्गभूत, क्लेशों को सूक्ष्म बनाने वाले कियायोग को कहकर श्रीर क्लेशों के नाम, खरूप, कारण, फलों को कहकर कमों के भी भेद, कारण, खरूप श्रीर फल को कहकर विपाक के कारण श्रीर खरूप को कहा। फिर क्लेशों को त्याज्य होने से, क्लेशों को विना जाने त्याग न कर सकने से, क्लेश-झान को शास्त्राधीन होने से, शास्त्र को हेय, हेयहेतु, हान, हान-उपाय के बोधन-द्वारा चतुर्व्यूह को अपने-अपने कारण सहित कहकर मुक्ति के साधन विवेकझान के कारण जो श्रन्तरङ्ग-बहिरङ्ग भाव से खित यम-नियमादि हैं उनके फल-सहित खरूप को कहकर श्रासन से लेकर प्रत्याहार तक जो कि परस्पर उपकार्यों प्रकारक भाव से खित हैं, उनका नाम लेकर प्रत्येक का लच्चा श्रीर कारणपूर्वक फल कहा है।

इस उपसंहार में व्याख्याता के अपने विशेष-वक्तव्य, विशेष-विचार, टिप्पणी इत्यादि अर्थात ( प्रथम सूत्र में ) तप का वास्तविक खरूप, युक्ताहार, युक्त-विहार, युक्त-खप्न, युक्त बोध, उपवास श्रादि के नियम, गायत्री मन्त्र की विशेष व्याख्या, (सूत्र ४ में ) 'विदेह' बधा 'प्रकृतिलयों' के सम्बन्ध में संकीर्ण और अयुक्त विचारोंका युक्तियों, व्यास भाष्य और भोजवृत्ति द्वारा निराकरण, ( सूत्र ५ में ) श्रविद्या के उत्पत्तिस्थान का निर्देश सत्त्वित्तों में लेशमात्रतम, (सूत्र १३ में) प्रधान कर्माशय, नियत विपाक, अनियत विपाक, अनियत विपाक की तीन गतियाँ, श्रावागमन के सम्बन्ध में विकासवादियों की शङ्काश्रों का समाधान. श्चावागमन द्वारा ईश्वर की दया तथा न्याय, सर्वशक्तिमत्ता, कल्याग्यकारिता तथा श्वावागमन का मनध्य के विकास के लिये अनिवाये होना (सूत्र २७ में) व्यासभाष्य का भाषार्थ, (सन्न २०, २१, २२ २३, २४, २५ में ) व्यासभाष्य योगवार्त्तिक, तथा भोजवृत्ति का भाषार्थ. (सत्र० ३० में ) यमों का योगियों के अभिमत स्वरूप, (सत्र ३१ में ) यमों का मार्बभीम स्वरूप तथा संसार में फैली हुई अशान्ति को मिटाने का एकमात्र उपाय, केवल उनका यथार्थ रूप से पालन, महाभारत कर्णपर्व अध्याय ६९ के श्लोक जिनमें श्रीकृष्ण जी महाराज ने राष्ट्र की सारी परिश्वितियों को हृष्टिगोचर रखते हुए सत्य का स्वरूप बताया है. (सत्र ३२ में) नियमों का विस्तारपूर्वक वर्णन, हठयोग की छहों क्रियाओं द्वारा शरीर-क्रोधन, श्रीषधियों, प्राकृतिक नियमों, सम्मोहन शक्ति, संकल्प-शक्ति द्वारा नीरोगता, पाश्चात्य देश की आधनिक विद्यार्थे : हिपनोटिज्म मैस्मेरिज्म, क्लेयरवायन्स, देलीपैथी, स्प्रीच्यलिज्म का विधिपर्वक वर्णन. (सूत्र ४६ में ) ध्यान पर बैठने के सब प्रकार के आसन. योगसाधन के नियम, सब प्रकार की मुख्य-मुख्य मुदायें, बन्ध और श्रासन उनके फलसहित: (सन्न ५० में) बाठ प्रकार के प्राणायाम उनके अवान्तर भेद सहित; (सूत्र ५१ में) चौथे प्राणायाम की पांच विधियाँ इत्यादि भी उपसंहत कर लेना चाहिये। इस प्रकार यह योग यम-नियमों के बीज भाव को प्राप्त हुआ, आसन प्राणायाम आदिकों से अंकरित हुआ और प्रत्याहार से पुल्पवाला होकर धारणा, ध्यान श्रीर समाधि से फलित होगा । इस प्रकार पात्रकाल योग प्रदीप में साधनपाद बाले दसरे पाद की व्याख्या समाप्त हुई।

इति पांतजल योग-प्रदीपे साधनपादी द्वितीय:।

# परिशिष्ट

साधनपाद सूत्र ३२ के विशे षवक्तव्य में बदलाए हुए शरीरशोधन के चार साधनों में से चौथा साधन औषधि यहां परिशिष्ट रूप से दिया जाता है।

### भोषधि द्वारा शरीर शोधन ( आरोग्यता )

शरीर का शोधन औषधि द्वारा भी होता है। आजकल लगभग निन्यानवे प्रतिशत मनुष्यों को कोष्ठबद्ध अर्थात् पूर्णत्या मलत्याग न होने का विकार रहता है। जिससे भजन अर्थात् मन की एकाप्रता में नानाप्रकार के विघन उपस्थित होते हैं, उनके निवारणार्थ चिकित्सक के अभाव में कब्ज तथा अन्य साधारण रोगों के शान्त करने के लिये अभ्यासियों के उपयोगी कुछ अनुभूत तथा अनुभवी संन्यासियों, वैद्यों, डाक्टरों और हकीमों से प्राप्त की हुई औषधियां लिखे देते हैं।

## कोष्ठबद्ध दर करने की कुछ रेचक श्रीपिधयां---

(१) त्रिफला ( इड्, बहेड़ा, ऑवला सम भाग ) दो मारो से छ: मारो तक व्यथवा केवल बड़ी हड़ का चूर्ण दो मारो से छ: मारो तक श्रथवा इतरीफल जमानी दो मारो से छ: मारो तक रात को सोते समय दूघ व्यथवा पानी के साथ।

#### बड़ी हैंड का प्रयोग पूरे वर्ष के लिये :--

- (२) गुलाब के फूल एक तोला, सेंघा नमक एक तोला, बड़ी हड़ का बक्कल एक तोला, सोंफ एक तोला सोंठ एक तोला, सनाय की पत्ती चार तोला, इनका चूर्ण दो मारो से छ: मारो तक रात को सोते समय पानी के साथ अथवा दिन में आवश्यकतानुसार। (अनुभूत)
- (३) सनाय की फली छ:, चार घरटे तक थोड़े से (आधी छटांक) पानी में भिगों कर फली निकाल कर पानी को पीना। (अनुभूत)
- (४) रब्बूस्स्स एक तोला, बंसलोचन एक तोला, पछ्छा दो तोला, रेवनचीनी हो तोला, रूमी मस्तगी एक तोला, सब का चूर्ण खरल करके थोड़ा-सा पानी डालकर चने के बराबर गोली बनावे, एक गोली सोते समय दूध या पानी के साथ लें। (अनुभूत)
- (५) रूमी मस्तगी, असार रेवन्द, एछवा, सुरजान शीरी वरावर-बराबर लेकर चूर्या करके चने के बराबर गालियाँ बनावे, एक गोली सोते समय पानी या दूध के साथ लें। (अनुभूत)

- (६) खील सुद्दागा छ: मारो, एलुआ छ: मारो, रसौत तीन मारो, बड़ी हड़ का बक्कल दो तोला, सनाय की पत्ती दो तोला, सकमोनिया विलायती एक माशा, सबको घीकुमार के रस में खरल करके चने के बराबर गोलियाँ बनावें। सोते समय एक गोली दूध या पानी के साथ लें। (अनुभृत)
- (७) सकमोनिया विलायती एक तोला, जुलाका हुड़ एक तोला एलुझा एक तोला, रेवन्द असार एक तोला, रूमी मस्तगी एक तोला, सोंठ छ: मारो, भरमुकी छ: मारो, सब को पानी में खरल करके चने के बरावर गोली बनावें, सोते समय एक गोली दूध के साथ। (अनुभूत)

#### बातविकार-नाशक तथा रेचकः---

- (१) रेवन्दर्चानी (रेवनचीनी), सोडा खाने का, सोंठ, बराबर-बराबर लेकर चूर्ण कर लें, सोते समय चार रत्ती से एक मारो तक दूध या पानी के साथ लें।
- (२) त्रिकुटा अर्थात् पीपल, काली मिर्च, सोंठ बराबर-बराबर लेकर चूर्ण करलें, सोते समय तीन माशे से छ: माशे तक दृध के साथ लें। कफ तथा वातनाशक।
- (३) एलुआ, तिर्वी सफेद (निसौत), सुरक्तान मीठा, सब सम भाग—उनके चूर्ण को घीकुमार के गूदे में खरल करके चने बराबर गोली बनावे, एक या दो गोली रात को सोते समय दूध या ताजे पानी के साथ। रेचक, पाचक, वातिवकार (दर्द आदि) कट्या और आम को दूर करता है। (अनुभूत)

#### कफ-नाशक, पाचक व रेचकः---

बड़ी हरड़ की बकुली तीन तोला, काली मिर्च चार तोला, पीपल छोटी दो तोला, चव्बह एक तोला, तालीसपत्र एक तोला, नागकेशर छ: माशे, पीपलामूल दो तोला, पत्रज डेढ़ माशा, छोटी इलायची तीन माशे, दारचीनी तीन माशे, नीलोकर के फूल तीन माशे, इन सबका चूर्ण बनावें। इन सब की चारगुणी मिश्री की चासनी बनाकर उसमें उस चूर्ण को मिलावें, तीन माशे से एक नोला तक सोते समय दूध के साथ या दोपहर को खाने के बाद लें। (अनुभूत)

(१) बिगड़े दुए जुकाम, खाँसी, सिर का भारी रहना, सिर तथा आधे सिर का दर्व व हर प्रकार के मस्तिष्क तथा पेट के विकारों के लिये अत्युत्तम रेचक अनुभूत औषधि:—

अयारज फिकरा (यूनानी दवा, कई औषधियों का चूर्ण) एक मारो से तीन मारो तक इतरीफल करानीजी एक तोले से दो तोले तक में भिलाकर प्रातः साथं दूध के साथ का सकते हैं।

श्रवाहज फिक़रा का नुसला—नालझड़, सलीका, दारचीनी, श्रसार्वन, जाफरान, उद्बलसान, हुब-बलसान, रूमी मस्तगी एक-एक तोला; एलुवा एक पाव इन सब का चूर्ण। श्रवाहज फिक़रा का दूसरा नुसला—जो स्त्रवं बनवाना होगा श्रचारों के पास न मिल सकेगा— पोस्त इन्द्रायन (तिजल) पांच तोला, गाजीकोन पांच तोला, सकमोनिया विलायती पांच तोला, अकतीमून तीन तोला, गूगल शुद्ध तीन तोला अनीसून तीन तोला, तज तीन तोला, काली मिर्च तीन तोला, सोंठ तीन तोला, उस्तल्वस्त तीन तोला, गुलाव के फूल तीन तोला, वादरंज बोया तीन तोला पोदीना दो तोला इन सब के चूणे से दुगना शहद मिलाकर चालीस दिन के पश्चात् तीन मारो से एक तोले तक ख़ुराक ।

(२) हर प्रकार के विगड़े हुए जुकाम दिमाग़ी खराबी व हाजमे के लिये निहायत चतुभूत (गुजर्रव) तुसखा :—

लोंग एक तोला, पत्रज दो तोला, बड़ी इलायची का दाना तीन तोला अकरकरा चार तोला, दारचीनी पांच ताला, पीपलामूल छ: तोला, पीपल छोटी सात तोला, काली मिर्च आठ तोला, सोंठ नौ तोला, लाल चन्दन का चूर्ण दस तोला, इस मात्रा में इनका चूर्ण होना चाहिए। इसलिये इन सबके चूर्ण का अलग-अलग नाप लें। सब को एक करके सुबह और ज्ञाम चार रत्ती से एक माशा तक शहद के साथ खावें।

(३) जुकाम का बन्द होना, सर का दर्द तथा खांसी व दमा में बहुत लाभ दायक (अनुभूत)

नौसादर उड़ाया हुआ अथवा शुद्ध किया हुआ दो रत्ती, भस्म फटकरी एक रत्ती, स्त्रील सुद्दागा एक रत्ती,

#### साधारण जुकाम के लिए:--

(४) गुलबनकरा छ: मारो, तुख्म खतमी (खतमी के बीज) श्रथवा खतमी का गूदा चार मारो, उस्तखुद्दूस चार मारो, मुलहठो चार मारो, गाजुवाँ चार मारो, बड़ी हड़ छ: मारो, उन्नाव विलायती सात दाने, रहसीड़ा ग्यारह दाने, इनका जोशांदा मिश्री या चीनी डालकर सुषह व सोत समय पीवे। (श्रनुमृत)

# भजन (पाणायाम, ध्यानादि क्रिया) से उत्पन्न होनेवाली खुरकी के लिए:-

- (१) मीठे बादाम की गिरी ग्यारह से पन्द्रह तक, काली मिर्च ग्यारह दाने, सौंफ चार माशे, गुलाब के फूल चार माशे, कासनी चार माशे, गुलबनकशा (फूल) चार माशे, बड़ी इलायची के दाने दो माशे, इन सबको पीस व छानकर मिश्री या बूरा एक छटांक डाल-कर पियें। सर्द मौसम में इनको घी में छौंककर पियें। (अनुभूत)
- (२) इलायची के दाने, जीरा, बादाम की गिरी, मुनका, गुलबनकशा, मिश्री को आवश्यकतानुसार मात्रा में पीसकर चाटे। (अनुभूत)
- (४) रूमी मस्तर्गा, इलायची के दाने, वंशलोचन सम मात्रा, इससे दुगुनी मिश्री, सबका चूर्ण एक मारो घी या मक्खन में खूब खरल करके सोत समय दूध या बिना दूध के स्वावें। ( ब्रनुभृत )

#### भाव का रोग मरोड़ व पेचिश केलिए:-

- (१) सौंक श्राधी भुनी हुई और कच्ची पीसकर उसमें मिश्री या चीनी मिला कर दिन में कई बार दो-तीन चुटकी लें। (श्रुतुभुद्ध)
- (२) सौंफ, सोंठ, बड़ी इड़ के बक्कत, सब बराबर-बराबर लेकर सोंठ व इड़ को किसी कदर घी में भूनकर सब को कूटकर चीनी मिलाकर सोते समय चार मारो से छ: मारो तक पानी या दूध के साथ खावें। यह रेचक भी है। (अनुभूत)
- (३) ईस भगेल का सत अर्थात् उसकी भूसी छः मारो से एक तोला तक दूध में घोलकर पीना। (श्रनुभूत)
- (४) गर्मी से आांव पेचिश व दस्त के लिये : गेंद कतीरा एक तोला, बिलगिरी दो तोला, ईसव गोल चार मारो, विहीदाना तीन मारो, अर्क बेद मुश्क छ: छटांक में सब का चूर्ण मिलाकर खिलावें। (अनुभूत)
- (५) बालंगू के बीज तीन मारो, गुलाब का अर्क एक पाव, गंग्नन बादाम एक माशा, शर्वत शहतूत दो तोला सबको पकाकर रात को खिलावें और उस रात खाने को कुछ न दें। (अनुभूत)

#### साधारण ज्वर के पश्चात निवंतता दर करने के लिए:--

दारचीनी तीन मारो, छोटी इलायची के दाने छ: मारो, पीपल छोटी एक तोला, वंशलाचन दो तोला, गिलोय का सत दा तोला, मिश्री श्राठ तोला, इनका चूर्ण एक माशा कुछ घी में चिकना करके शहर मिलाकर खाना। (श्रनुभूत)

#### स्वांभी ख़श्क व तर:--

- (१) गोन्द बबूल छ: मारो, कतीरा छ: मारो, बहेड़ा छ: मारो, मुलहठी एक तोला, काकरासिगी तीन मारो, रब्बुस्सूस ( मुलहठी का सत ) छ: मारो, नमक काला एक तोला, सुने हुई लाल इलायची के दाने एक तोला, कूट-छानकर चने के बरावरा गोलियां बनावें एक गोली मुंह में डालकर रस चूसें। ( अनुभूत )
- (२) रब्बुस्सूस एक तोला, मुलहर्टा चार तोला, काकरासिगी दो तोला, सोंठ एक तोला, काली मिर्च एक तोला, पीपल एक तोला, बिहीदाना एक तोला, मगज्ज बादाम (बादाम की गिरी) एक तोला पीसकर शहद में चने के बराबर गोलियाँ बनावें, एक या दो गोली सोते समय मुंह में डाले रहें, खाँसी के वक्त भी मुंह में डाले रहें रस चूसते रहें। (अनुभूत)
  - (३) श्रनार का छिकल जला हुन्ना चार रत्ती पान के साथ।

#### साँस, दमा, खाँसी आदि के लिये:--

पारा शुद्ध, गन्धक शुद्ध, मीठा तेलिया शुद्ध, त्रिकुटा ( सोंठ, पीपल, काली भिर्च ), शुद्दागा की खील, काली भिर्च सम भाग लेकर सबका चूर्य बनाकर श्रदरक के रस में खरल करें, एक रत्ती श्रदरक के रस के साथ लें। ( श्रुतुभुत )

# दमा के अनुभूत नुसखे :--

(१) दमे की श्रातुमृत त्रति उत्तम एलोपेष्टिक श्रौषधि श्वास ख्खडने की श्रवस्था में तरन्त श्राराम करने वाली एक एक मात्रा दिनमें दो तीन वार :—

Potsi Iodide 5 gr., Syrup coillaua 30 drops, yincture Labelia Atherata 10 drops ( स्वास ठीक करने के लिये ) Syrup Ferri Iodide 20 drops, Extract Gly cyrrhse 30 drops, Aqua (पानी ) 1 oz. एक सप्ताह के लिए सब जीविध मिलाकर रख लें। पीते समय एक जींस पानी मिला लें ( जातुभूत ) यदि कफ की जधिक बृद्धि हो तो Tincture Belladrona 5 drops और मिला लें।

(२) उपर्युक्त खौषधि के श्रभाव में तथा उसके साथ भी Ephedrine Tablet है gr. (इफेद्दिन टैबलेट है प्रेन) श्वास उखड़ने के समय तथा प्रात: व सायंकाल सेवन कर सकते हैं। श्वास के रोगी श्रभ्यासी गोली को खाकर दोनों समय श्रभ्यास पर वैठें। इस

से मन के शान्त होने में भी सहायता मिलती है। (अनुभूत)

जिस बूटी से यह दवा बनाई जाती है उसका देशी नाम सोमकल्प तथा सोमलता है जो बड़ी-बड़ी देशी फार्मेसी से मिल सकती है। इसका चूर्ण चार रत्ती पानी के साथ ले सकते हैं। इससे भी श्रधिक और शीघ्र प्रभाव करने वाली एक दूसरी पेटेंट दवा Arthmindon है जो Indo Pharma Bonnbay की बनाई हुई गोलियों के रूप में है।

(३) यदि श्वास उखड़ने की श्रवस्था में ये दोनों श्रीपिधयें नाकाम रहें तो फेल सोल (FELSOL) (एक एलोपैथिक पेटन्ट दवा) की एक पुड़िया पानी के साथ लेवे (श्रतुभूत)।

(४) भयंकर दौरे की अवस्था में यदि उपर्युक्त तीनों औषधियें नाकाम रहें तो

Ephedrine इफेड्रेन के इन्जेक्शन सामयिक कप्ट दूर करने के लिये।

(५) दमें में स्थायी रूप से ताक़त के लिए श्वासकुठार, श्रश्नक भस्म, लोह भस्म प्रात: व सार्यकाल शहद के साथ लेवें (श्रनु+ूत) किन्तु दौरें की श्रवस्था में इसको न लें। कक के सुख जाने से हानि पहुँचने की सम्भावना हो सकती है।।

#### श्रन्य साधारण श्रीवधियाँ:---

(६) नोसादर धतूरे के रस में उड़ाया हुआ दो रत्ती पानी या दूध के साथ लेवें। इस के स्थभाव में छुद्ध स्थथा साधारण नौसादर भी लाभदायक है। ( स्रतुभृत )

ड्हाये हुये नौसादर के साथ भस्म फटकरी व खील सुद्वागा मिलाना अधिक लाभ-दायक रहेगा।

(७) चने के छिलकों का पाताल यन्त्रसे निकाला हुन्था तेल एक बृत्द बताशे के साथ।

(८) पीली कौड़ी तीन दिन पानी में नमक मिलाकर रखें, फिर गरम पानी से धोकर एक उपले पर कोड़ियों को रखकर दस उपले ऊपर से रखकर जलावें, जब कौड़ियाँ जल जावें तो आक के दूध में खरल कर टिक्की बनाकर एक मिट्टी के बर्चन में रखकर कपढ़े से लपेटकर जल।यें, उसको पीसकर आक के दूध में फिर पकार्वें, तीन बार ऐसा ही करें, फिर इसको पीसकर एक रत्ती शहद के साथ प्रातः सायं खावें, ऊपर से गाय का दूध पियें।

- (९) लोहे की कढ़ाई में चार तोले कलमी शोरा रखकर उसके ऊपर और चारों और एक छटाँक भलावा फैलाकर किसी बर्त्तन से ढक दें। एक छंगीठी में कोयले जलाकर उसको ऐसी जगह पर रख दें जहाँ किसी को धुआँन लगे। जब जलकर जम जावे तो खुरचकर शीशी में रख लें। खुराक: दो रत्ती बतारों में। परहेज: खटाई, लाल मिर्च इत्यादि। (अनुभूत)
- (१०) भांग के पत्ते डेढ़ तोला, धत्रे के पत्ते डेढ़ तोला, इनको कूटकर दो तोले कलमी शोरा पानी में भिगोकर उसमें मिलाकर धूप में सुखा लो। एक मासा युकैलिप्टस आइल (Eucalyptus Oil) मिलाकर रख छोड़ो। इसका सिगरेट बनाकर पिलावें, धुआँ कुछ देर रोककर छोड़दें, तुरन्त दमा का दौरा रक जावेगा। (अनुभूत)
- (११) कलमी शोरा को पानी में डालकर श्रांच पर पकार्वे उसमें जाजिव (स्याही-चूस Blotting paper) को भिगो कर सुखालें। दौरे के समय उसका धुवां दें।
- (१२) सं०६ व ९ को वसूटी के खार के साथ दो से चार रत्ती तक गले में डालकर ऊपर से दूध या पानी पीले।
- (१३) मदार, धत्रा, वसूटी का खार, उडाये हुये नौसादर के साथ अथवा अलग-अलग चार रती तक उपर्यक्त विधि अनुसार ।
- (१४) कड़वे तमाकू के पत्ते एक पाव मिट्टी के वर्त्तन में डालकर मदार के दूध से खूब भिगो दें। सूख जाने पर वर्त्तन को सम्पुट करके उपलों में भस्म करलें। एक रत्ती भस्म प्रात: काल उबले हुये चनों के पानी के साथ। घी दूध का सेवन रहे। दवा की मात्रा धीमे-धीमे बढात जावें।

## बदहज़्मी, दस्त व के के लिए:-

श्रमृतधारा की दो-चार बूंदें पानी या बताशे के साथ लें।

अमृतधारा का नुस्ला:—पीपरमेण्ट एक तोला, काफूर एक तोला, अजवाइन का सत इ: मारो, दारचीनी का सत एक तोला, लौंग का सत छ: मारो, छोटी इलायची का सत छ: मारो सबको मिलाकर एक शीशी में रख लें। दो बुंद पानी अथवा बतारो में लें। (अनुसुत)

(२) सर्श्वीवनी वटी, जो वैद्यों के पास बनी हुई मिलती है, श्रदश्क या सोंठ के रस के साथ लें। (श्रतुभूत)

सखीवनी वटी का नुस्लाः बायबिडङ्ग, सोंठ, पीपल, कालीमिर्च, बड़ी हड़, आँवला,

मीट:—दमे में निहार मुंह गुनगुना पानी नोंन मिश्रित पीकर उछटी करे घोती नेती और न्योकी अधिक छाभदायक हैं। बहेदा, बळ, गिलोय, भलावा शुद्ध, मीठा तेलिया शुद्ध, सब समभाग, इनका चूर्ण सात दिन तक गोमत्र में खरल कर गोलियाँ बनावें ।

भेलावे की शोधन-विधि : बिना ब्याई गाय (बछेरी) के गोबर के साथ एकावें और कबी ईट के चूर्ण में डालकर उसके नोंक काटें 'और गरम पानी में धोवें। इसके शोधन में सावधान रहें, धुएँ से बचें। मीठा तेलिया दूध में पकावें, जब सींक उसमें गड़ने लगे तब सममाना चाहिये कि वह पक गया है। अजीर्ण रोग में अदश्क के रस के साथ एक गोली, हैं जो में तो, साँप के काटे में तीन, सिन्नपात अर्थान् सरसाम में चार; और खाँसी में सोंठ के साथ लेना बतलाया गया है।

### भजीर्ण (वदहज़मी) के लिए:--

- (१) अष्टक गोली: सोंठ, काली मिर्च, पीपल जीरा काला व सफेद, अजमोद, प्रत्येक एक-एक तोला, हींग घी में भुनी हुई छ माशे, नमक काला डेढ़ तोला, गन्धक शुद्ध दो तोला, स्वको पीसकर कागजी नीवृक रस में खरल करके चने के बराबर गोली बनावें, खाने के बाद एक या दो गोली लें। (अनुभूत)
- (२) शुना हुआ सुद्दागा, पीपल बड़ी, हड़ का बकल, हिराल अर्थान् शिगरफ शुद्ध, एक-एक तोला, सबको कागजी नीबू के रस में खरल करके मटर के बराबर गोली बनावें। (अनुभूत)
- ( २ ) होंग घी में भुनी हुई छ: माशे, जीरा सफेद व काला, मिर्च सफेद ( दिल्लाी ) सैंधा नमक, पीपल, प्रत्येक ढाई तोला, नीबू का सत छ: तोला, मिश्री छ: तोला, सबका चूर्ण खुराक चार माशे ।
- (४) अर्जार्ग, पेट का फूलना, वायुविकार, खांसी, श्रासादि सव विकारों को इटाकर जठराग्नि बढाने वाली अनुभूत दवा आनन्द भेरों रस—हिगुल अर्थात् शिंगरफ शुद्ध दो तोला, गन्धक आवलेसार (शुद्ध) एक तोला, मीठा तेलिया शुद्ध एक तोला, खील सुहागा एक तोला, सोंठ एक तोला, पीपल एक तोला, काली मिर्च एक तोला, धतूरे के बीज एक तोला अदरक के रस में खरल करके काली मिर्च के बराबर गोली बनावे। एक या दो गोली आतः व सायंकाल दुध या पानी के साथ (अनुभूत)!

#### संब्रह्णाः---

- (१) बड़ी हड़, मोचरस, पठानी लोद, घावे के फूल, बेलिगिरी, इन्द्रजी, श्रफीम, पारा शुद्ध, गन्धक श्रांवलेसार, सब सम भाग, गन्धक श्रोर पारे की कजली करके श्रन्य सब दवाशों का चूर्ण मिलाकर खरल करें। तीन रत्ती प्रातःकाल गौ के झाझ के साथ, तीन रत्ती सायंकाल बकरी के दूध अथवा खसखस के दूध के साथ। भोजन चांवल मूँग की खिचड़ी दही के साथ।
- (२) एक तोला शुद्ध गन्धक आंवलेसार को एक मारो त्रिकुटै के साथ खूब वारीक पीसकर तीन भाग बनावें । तीन मलमल के टुकड़ों पर एक-एक भाग रख्न कर तीन बक्तियां

बनावें। एक बत्ती को तिल के तेल में भिगो कर जलावे। तीन बूँद एक पान में टपका कर इसमें दो रत्ती ग्रुद्ध पारा डाल कर खिलावें। तीन दिन तक ऐसा करें। खुराक-दूध चावल। रेजा:—

मदार का गृहा तीन तोले बारीक पीस कर दो तोले अदरक के रस में खरल करके चने के बरावर गोली बनावे। गुलाब के अर्के या ताजा पानी के साथ एक गोली खिलावें।

# श्चम्लिपत्त से हानुमा ठीक न रहना श्रविपत्तिकरचूर्णः--

सांठ, काली मिर्च, पीपल, हड़, बहेड़ा, श्चाँवला, बायविड्ङ्ग, नागरमोथा, पत्रज, छोटी इलायची के दाने, बिड़ नमक, एक-एक तोला, लौंग ग्यारह तोला, निसौत चवालीस ताला, मिश्री छियासठ तोला, इन सबका कपड़छन चूर्ण घी में चिकनाकर शहद मिलाकर रखलें। तोन माशे में एक तोला तक रात को सोते समय दूध के साथ या दिन में खाने के बाद ताजे पानी के साथ लें। यह रेचक भी है। (श्रतुभृत)

# वात-विकार के लिए रेचक:---

- (१) वातारि गूगल: गूगल छुड़, गन्धक छुड़, इड़, बहेड़ा, श्रॉबला का चूर्ण सब बराबर वजन में लेकर कैस्टर श्राइल (श्ररग्रडी का तेल) में एक एक मारो की गोली बनावें, सोते समय एक गोली दूध के साथ लें। यह रेचक भी है। वायु का दर्द दूर करता है। (श्रनुभूत)
- (२) वातव्याधि के लिये अरएडी पाक—यह रेचक हैं, शीतकाल में अधिक लाभ-दायक है। त्रिकुटा डेढ़ तोला, लोंग तीन माशे, बड़ी इलायची के दाने छ: माशे, दारचीनी छ: माशे, पत्रज छ: माशे, नागकेसर छ: माशे, असगन्ध एक तोला, सौंफ एक तोला, सनाय एक तोला, पीपलाम्ल छ: माशे, माले के बीज (निर्मुएडी) छ: माशे, सतावर छ: माशे, बिसखपरा (पुतर्नवा सफेद) की जड़ का बक्कल छ: माशे, खस छ: माशे जायफल चार माशे, जावित्री चार माशे। इन सबका चूर्ण करें। छ: तोले अरएडी के बीज की गिरी बारीक पीसकर एक सर गाय के दूध में मावा बनावें, उसको दो छटांक गाय के घी में भूनें। फिर दवाओं का चूर्ण और एक सर बूरा मिलाकर छ:-छ: माशे के लड्ड बनावें। खुराक : एक लड्ड गाय के दूध के साथ अथवा बिना दूध के प्रातःकाल व सायङ्काल स्वावें। यह रेचक भी है। (अनुभूत)
- (३) गठिया श्रीर प्रत्येक वातिकार के लिये—एक छटाँक श्ररण्डी के बीज रेत में या भाइ में भूनकर चवार्ये श्रीर उसके ऊपर श्राधसेर या जितना पिया जा सके गाय का दूध पिलार्से, इससे दस्त श्रायेंगे। सात दिन तक ऐसा करें। ख़ुराक: दाल मूंग श्रीर चांवल की पत्तली खिचड़ी। इवा से बचाये रखें।
- (४) वात के रोग की श्रत्यन्त पीड़ा में चरस (सुलका) आर्थारत्ती खिलाकर ऊपर से गाय का दृध गाय के घी के साथ पिलावें।

## आधे सिर का दर्द, नथनों का बन्द रहना, सिर का भारी रहना:--

- (१) बनफरो के फूल, उस्तखुद्दूस, वर्ग सिन्वत, वरावर वजन में लेकर कपड्छन चूर्ण बनावें, श्रङ्कुली से नथनों के श्रन्दर लगावें। (श्रनुभृत)
  - (२) नौसादर एक बोला, काफूर तीन माशे, पीसकर माथे पर लेप करे और सुंघायें।
- (३) जमालगोटा शुद्ध, यदि शुद्ध न मिल सके तो श्रशुद्ध पानी में पीस लिया जाने, एक सींक से भवों के ऊपर मस्तिष्क पर बिन्दी लगावें। फौरन दर्द दूर हो जानेगा। इसी वक्त कपड़े से पोंछकर घी या मक्खन लगावें।

(४) नारक्नी के छिलके का रस दर्द से दूसरी श्रोर वाले नथने में डालना।

(५) रीठे का छिलका पानी में भिगोकर जिस कनपटी में दर्द हो उसके दूसरी श्रोर वाले नथुने में डालना। कपड़छन रीठे का चूर्ण भी नाक में लगाने से सिर का दर्द दूर होता है।

(६) नौसादर उड़ाया हुआ या छुछ किया हुआ, फिटकरी की भस्म गर्मे दूध या

पानी के साथ सेवन। ये सब श्रीषिधयें श्रनुभूत हैं।

पमेह, पेशाव में शकर आना, खप्तदयोदि वीर्य के हर पकार के विकार के लिये:-

- (१) चन्द्रप्रमा । चन्द्रप्रमा को तुस्ला : वच, नागरमोथा, चिरायता, गिलोय, देव दाह, दाहहत्दी, अतीस, चव्य, गज्यपीयल, सोनामक्खी भस्म, सज्जीखार, काला नमक, कचूर दाहहत्दी, प्रातीस, चव्य, गज्यपीयल, सोनामक्खी भस्म, सज्जीखार, काला नमक, कचूर दाहहत्दी, पीपलामूल, चीता की छाल, धनियाँ, हड़, बहेड़ा, श्राँवला, बायबिड़ंग, त्रिकुटा, जवाखार, सेंधा नमक, बिड़ नमक, प्रत्येक चार-चार माशे, निसौता, तेजपात, छाटी इलायची के दाने, गौदन्ती, दारचीनी, वंशलोचन, प्रत्येक एक तोला-चार माशे, लोह भस्म दो तोला, आठ माशे, मिश्री पांच तोला चार माशे, शिलाजीत शुद्ध दस तोला आठ माशे, मूगल शुद्ध दस तोला आठ माशे, सबका चूर्ण कपड़छन करके चने के बराबर गोली बनावे। वैद्यों के पास बनी हुई मिलती हैं। सोते समय रात को श्रथवा प्रातःकाल दूध के साथ एक गोली।
- (२) सूर्यप्रभावटी । सूर्यप्रभावटी का नुस्ला : चित्रक, हुइ, बहेइा, श्रॉवला, नीम के श्रन्दर की छाल, पटोलपत्र, मुलहठी, दालचीनी, नागकेशर, श्रजवायन, श्रमलवेत, चिरायता, दाहहल्दी, इलायची के दाने, नागरमोथा, पित्तपापड़ा, नीला थोथा की भस्म, कुटकी, भारंगी, चव्य, पद्माक, खुरासानी श्रजवायन, पीपल, कालीमिचे, निसोत, जमालगोटा ग्रुढ, कचूर, सोंठ, पोकरमृल, जीरा सफेद, देवदाह, तमालपत्र, कूड़ा की छाल, रासना, दमासा, गिलोय, निसौत- तालीसपत्र, तीनों नमक (संधा, काला श्रीर कचिया), धनियां, श्रजमोद सौंफ, सुवर्णमाहिक (सोनामक्खी) भस्म, जायफल, वंशलीचन, श्रसगन्ध, श्रनार की छाल, कमकोल, नेत्रवाला, दोनों चार यानी सज्जी श्रीर जवाखार, काली मिचे, प्रत्येक चार-चार तोला, ग्रुढ शिलाजीत बत्तीस तोला, ग्रूगल ग्रुढ बत्तीस तोला, लोहभस्म बत्तीस तोला, स्पामाहिक (चाँदी मक्खी) भस्म श्राठ तोला, सबका चूर्ण बनाकर मिश्री चौंसठ तोला, गाय का घी सोलह तोला, शहद बत्तीस तोला, मिलाकर चीनी क वर्त्तन में रखें श्रथवा गोलियां बनावें । खुराक : एक माशा पात: श्रथवा साथं दूध के साथ । सूर्य प्रभावटी Diabetes पेशाब में शक्कर आना इस रोग के लिये श्रित लाभदायक सिद्ध हुई है (श्रमुम् त)

चन्द्रप्रभा श्रीर सूर्यप्रभा सब मौसम श्रीर तब श्रवस्था में सब प्रकार के रोगों में श्रवमूत श्रीषधि है। इनसे सब प्रकार के प्रमेह, मूत्रकुच्छ, पेशाब में शक्कर श्राना इत्यादि, सब प्रकार की बातन्याधि; उदर-रोग, गोला, पाएडु, संप्रहणी, हृदय-रोग, शूल, खाँसी, भग-न्दर, पथरी, रक्तपित्त, विषम-ज्वर तथा वातजन्य, पित्तजन्य रोग दूर होकर शरीर खख श्रीर जठराग्नि प्रदीप्त होती है। श्रव्यासियों के लिये श्रवकुल है।

- (३) बंगभस्म चार रत्ती पान श्रथवा शहद के साथ प्रमेह के लिये। (श्रनुभूत)
- (४) इरी गिलाय का रस चार तोला, शहद छः मारो के साथ सुबह को प्रमेह के लिए पियें। (ऋनुभृत)
  - (५) सत बड़ चार रत्ती गाय के दूध के साथ सिर्फ एक सप्ताह तक लें। (श्रनुभूत)

यड़ का सत बनाने की विधि—बड़ की कोपलें दस सेर बारीक काटकर चालीस सेर पानी में पकावें। जब पत्ते गल जावें तो मल छानकर लोहे की कढ़ाई में पकाकर खोया बना लें। किर दस तोला बहुकली का त्रूर्ण मिलाकर चार-चार रत्ती की गोली बनावें। एक गोली को पानी में घोलकर उस पानी को दूध में मिलाकर दूध को जोश दें। केवल सात दिन तक ईसवगोल की भूसी छ: माशे खौर चीनी डालकर दूध को पांवें। बड़ सत तैयार न हो तो बड़ की कोपल दा तोला को एक पाव पानी में पकावें। जब पानी एक छटांक रह जावें तो उसको छानकर आधसेर गाय के दूध में भिलाकर पकावें। किर ईसबगोल की भूसी खौर बूरा मिलाकर सिर्फ सात दिन तक पियें। विना ईसबगेल की भूसी के भी ले सकते हैं। यह बीर्य को गादा करके खप्रदोप इस्यादि सब प्रकार के वीर्यपात को रोकता है। अनुभूत, साधुखों की गुप्त औपधि है। यह औपधि पीष्टिक है इसलिय कब्ज न होने दें।

(६) ब्राह्मी घृत: ब्राङ्मी के पश्चांग का रस दो सेर निकालें।

ब्राह्मी के पञ्चांग का रस निकालने की विधि:—

यदि बाझी हरी हो तो दो सेर कूट कर निकालें, सूखी हो तो दो सेर को आठ सेर पानी में पकावें जब दो सेर रह जावे तो छान लें। आंवले का छिलका, हस्दी, कठमटी (कुश्त शीरीं) निसीत (तिवीं), बड़ी इड़ का छिक्लल, पीपल छोटी, मिश्री, प्रत्येक दो-दो तोला, बच, सेंधा नमक छ: छ: माशे, सबको दो सेर पानी में पकालें, जब आधसेर रह जावे तो मल छानकर बाझी का रस मिलाकर लोहे की कढ़ाई या कलई के बर्चन में रखकर आग पर चढ़ावें और आधसेर गुद्ध गौ का घृत उसमें डालकर हस्की आंच से पकावें। जब घृत बाकी रह जावे तो उतार कर छान लें और साफ बर्चन में रख लें। खुराक: छ: माशे से तीन तोले तक गौ के दूध में प्रातः व सोते समय।

लाभ : वीर्य के सब प्रकार के रोगों की निवृत्ति, वीर्यशुद्धि, स्मृति व मस्तिष्क की झिक्त को बढ़ाने के लिये, बुद्धि को तीक्ष्ण करने, कण्ठ को साफ करने, बवासीर, प्रमेद्द, खांसी खादि रोगों के लिये खित लाभदायक है। वीर्यदोष से जिन पुरुषों खथवा स्नियों के सन्तान उत्पन्न न हो उन दोनों के लिये खित लाभदायक है। ब्राझी घृत की दूसरी विधि—हरी ब्राझी हो तो पांच सेर, स्झी हो तो वो सेर, शंक पुष्पी एक पाव, आंवला एक पाव, त्रिफला एक पाव, घुडवच एक छटांक, बायबिडक्नं, पीपल, धितयां, निसौत की जब, लौंग. छोटी इलायची, तज, सम्भाल के बीज और इल्ली एक एक तोला, गिलोय दो तोला, सबको मोटा कूट कर दस सेर पानी में भिगो कर आग्न में खुब पकांवें। जब छ: सेर रस के लायक पानी रह जावे तो मलकर छान लेवें। इस रस को लोवें की कढ़ाई या कलई के बर्चन में चढ़ाकर ढाई सेर शुद्ध गौ का घृत डालकर पकांवें, आप्नि धीमी-धीमी आठ-इस घंटे तक देते रहें। जब पानी का भाग जल जावे और रस का सब भाग इकट्ठा हो जावे तब उतार कर कपड़े में छान लें, खुराक—हेद तोले से ढाई तोले तक आवश्यकतानुसार गाय के दूध के साथ प्रात: सार्यकाल।

#### सोते समय पेशाब निकल जाना :---

श्रॉवले का गूदा, काला जीरा सम-भाग शहद मिलाकर।

#### पेशाव के साथ शकर भाना :---

- (१) गुड़मार दो तोले, जामुन की गुठली दो तोले, वंशलोचन छ: माशे, इलायची छ: माशे, गिलोय का सत एक तोला, पीपल की छाल तीन माशे, मयहूर-भस्म एक माशा, चांदी-भस्म चार रत्ती, शिलाजीत शुद्ध तीन माशे सब का चूर्ण करके चार माशे प्रातः व सार्यकाल गाय अथवा बकरी के दूध के साथ। (अनुभूत)
- (२) गुड़मार, बबूल या गुलर की जड़ की खंतर छाल, जामुन की गुठली, सोंठ सम-भाग कट छानकर छ: मारो से नी मारो तक गरम पानी के साथ।
  - (३) गिलोय सन्ज का रस निकालकर उसमें पाशानभेद और शहद मिलाकर पिलावें। (४) सर्यप्रभावटी इस रोग में आअप्येजनक लाभदायक सिद्ध हुई है (अनुभूत)
- बहुगुत्र :---
- (१) चत्रक की लकड़ी एक तोले क्रूटकर पावभर पानी में मिट्टी के बर्त्तन में रात को भिगोदें, सुबह को पकावें जब दो तोले रह जाने तो मल छानकर पीनें। पन्द्रह दिन तक पीना चाहिए।
- ( २ ) फरीद बृंटी साये में सुखाई हुई एक तोला, मूसली सफेद एक तोला घोटकर सात दिन तक पिलावें ।
- (६) अजवायन देशी छ: मारो, नागर मोथा छ: मारो, कन्दर छ: मारो, काले तिल एक तोला सब को बारीक पीसकर दो तोले गुड़ में मिलावें। खुराक छ: मारो प्रातः बा सार्यकाल।
- (४) पीली **इरड़ का** छिलका और खनार का छिलका समभाग कूट छानकर चार मारो प्रातः व सार्यकाल पानी के साथ।
- (५) बढ़िया किस्म के बड़े बच्छे गृहेदार छुवारे दिन में खाने के पश्चात्, रात को दुर्च से पहिले। (बजुभूत)

# इर मकार के बुखार के लिए:---

पुष्पम कासिनी दो तोला, गुल नीलोफर छः माशे, वर्ग गावजुवां छः माशे, तुष्म सरवूजा छः माशे, तुष्णम खीरा छः माशे, गुलवनफशा छः माशे, नागरमोथा छः माशे, सञ्ज गिलोय छः माशे (सञ्ज न मिल सके तो सूखा हुआ काम में लावें), छोटी इलायची छः अवद, गुनका पाँच अवद, गुलकन्द पाँच तोला सब दवाओं को एक सेर पानी में जोश दें फिर गुलकन्द मिलावें ठंडा होने पुर कई बार पियें।

# बलगुपी बुलार के लिए :--

गुलबनफशा छ: माशे, नीलोकर छ: माशे, गाजुवाँ छ: माशे, कासनी छ: माशे, मुनका पाँच अदद, छोटी इलायची पाँच अदद, नागरमोथा छ: माशे, अखीर पाँच अदद, गिलोय एक तोला, इन सबको पानी में भिगो दें, सुबह को जोश देकर मिश्री के साथ मिला-कर रख लें, ठएडा होने पर थोड़ा-थोड़ा पिलावें।

# बुखार के लिए, हर प्रकार के अम्लिपत्त, ग्रुरदज आदि रोग में :--

गिलोय, थनियाँ, लाल चन्दन; पद्माक, नीम की छाल, इन सबको बराबर वजन में लेकर चूर्ण बनावें। शामको छाधसेर पानी में ढाई तोला भिगो दें, सुबह को जोश दें, अब छटाँक-भर रह जावे तब पिलावें।

# विश्वज्ञवर पर 'सफाई' खून के लिये :--

मुनका, अमलतास, कुटकी, पित्तपापड़ा, बड़ी हरड़ का बक्कल, नागरमोथा, सब बराबर वजन में लेकर ऊपर वाले नुस्त्ते की तरह ढाई तोला लेकर तैयार करके पियें। बुखार के लिये कुछ और अनुभूत नुस्त्ने:—

(१) मगज करलवा (करंजुए की गिरी) दो तोला, संघा नमक दो तोला, इनका कुर्ण बनालें। बार रत्ती सुबह और शाम ताजे पानी के साथ। चढ़े बुखार में भी दिया जा मकता है।

(२) करंजुए के पत्ते तवे पर कि आवत् आँच देकर चूर्ण बनाया जावे। चार रत्ती

विन में तीन दफा ताजे पानी के साथ खिलावें। ( श्रनुभूत )

(३) फिटकरी लाल एक पाव पीसकर आक के दूध में भिगोवें, जब आक का दूध सुख जावे तो मिट्टी के बत्तन में रखकर सम्पुट कर पाँच से इस उपलों की आँच में जलावें, ठपडा हो जाने पर इस दवा को निकालकर पीसलें। खुराक: एक रत्ती गाय के दूध के साथ। खाँसी, दमा, बुखार, तपेदिक आदि के लिये लाभदायक है।

(४) गेरू दो तोला, फिटकरी भुनी हुई दो तोला, शकर सुर्ख पांच तोला मिलाकर

दिन में दो-तीन बार छ:-छ: माशे ताजे पानी के साथ।

(५) मृत्युंजय रस — शिगरफ दो तोला, गन्धक आंवलेसार, मीठा तेलिया शुद्ध, बील मुद्दामा, सोठ, पीपल, काली मिचे एक-एक तोला, कागजी नीवु के रस में करला इरके कालीमिच के बराबर गोली बनावे। एक गोली वाजा पानी के साथ ( अनुभूव )

- (६) तीसरे दिन का बुखार—प्रातःकाल लाल फिटकरी की भस्म बार रत्ती से एक माज्ञा तक अर्क गुलाब के साथ। (अनुभूत)
- तपेदिक के लिये:---
- (१) गिलोय का सत, वंशलोचन, छोटी इलायची के दाने, काली मिर्च, भलाबा शुद्ध, समभाग पीसकर काली मिर्च के बराबर गोली बनावें। पिहले दिन एक गोली एक पाब गाय के दूध के साथ लें, प्रत्यक दिन दूध दो तोला बढ़ाते जावें, एक सेर तक। भलावे की शोधनविधि संजीवनी वटी के तुस्ले में देखें।
- (२) एक पोई का लह्युन यदि न मिल सके तो साधारण लह्युन को ही कूटकर दुगुने पानी में उबालें, किर मल झानकर उस पानी को पकावें, जब गादा हो जाबे तो चने के बराबर गोली बनावें, प्रातः व सार्यकाल एक या दो गोली ठएडे पानी के साथ। (अनुभूत)
- (२) बर्ग करेला (करेले के पत्ते) चार तोला, मुश्क काफूर एक तोला, इनको बारीक घोटकर एक माशे की गोली बनावें, बुखार आने के चार घरडे पृष्ठिले पानी के साथ खिलावें। (अनुभूत)

#### पायोरिया के लिये दाँतों का मंजन:-

- (१) लाहौरी नमक, तेजबल, फिटकरी भुनी हुई, तम्बाकू के पत्ते भुने हुए गेरु, काली मिर्च, सोंठ, सब एक-एक तोला लेकर चूर्ण बनावें, दाँतों में मलकर पानी निकलने हैं। (अनुभूत)
- (२) नमक व सरसों का तेल मिलाकर दाँतों पर मलें। दातौन से दांत साफ करें। लाहौरी नमक और सरसों का तेल पकाकर रखलें, दाँतों पर लगा कर सोवें।
  - (३) मिट्टी के तेल के गरारे करने से भी पायोरिया दूर होता है।

### दाद का दर्दः--

- (१) हः सात माशे कुचला दरदरा करके पानी में श्रीटाकर गरारे करना।
- (२) मदार (श्राक का पेड़) की लक्ष्डी जलाकर, दुखती दाद से दबाकर राल निकालते रहना। (श्रुतुभूत)
- (२) पेट की सफाई तथा उपयुक्त किसी रेचक वातनाशक श्रीपधि का सेवन लाभदायक है।

#### दाँतों के सब रोग-नाशक:---

कुचला एक तोला, देशी नीलाधोधा तीन तोला, इनको सम्युट करके जलावें। जब राख हो जावे तो माजूकल का चूर्ण एक तोला, फिटकरी सफेद छ: मारो, सबको बारीक बीसकर बढ़ की ढाढी की दातीन से लगावें।

फल : मस्कों का साफ होना, दांतों का जमना, पायोरिया तथा ग्रंह की बदबू का दूर होना (ब्यतुभूत)

# दाँत अथवा दाद के दर्द के लिये:-

तुष्क्रम रवासन चार मारो, नरकचूर चार मारो, फिटकरी चार मारो, अफीम चार रत्ती, इनकी दो पोटली बनाना, एक पोटली दुखते दांत अथवा दाद में दबाए रखना, दो घरहे में आराम हो जावेगा। (अनुभूत)

#### गोश्त खरटा भीर पीब आने की दबाः-

सुरक काफूर तीन भाग, बोरक-ऐसिड ( Boric Acid ) एक भाग मिलाकर शीशी में रखलें, वई की फुरैरी से लगावें। (अनुभृत )

### दाँतों को साफ़ और चमकीला बनाने के लिये:-

- (१) समन्दरमाग एक तोला, फिटकटी भुनी हुई छ: मारो, माजूकल छ: मारो, चना बुक्ता हुआ छ: मारो, बारीक कपड़छन करके दांतों पर मलें।
- (२) मौलसिरी की छाल का चूर्ण दांतों पर मलना और लकड़ी से दातीन करना अति लाभदायक है।
- (३) दांतों व मसूबां के सब प्रकार के रोग दूर करने के लिये ऋति उत्तम एलोपैधिक पैटेंट दवा Camphenal (U.S.) केमफीनल पांच बूँद गरम पानी में डालकर दिन में तीन-चार बार तथा खाना खाने के पश्चात गरारे करें (अनुभूत) यदि यह न मिले तो सेंधे नमक को पानी में खूव औटा कर रखलें। उसके कई बार व सोते समय गरारे करें। फोडे-फ्रन्सी आदि रक्त की गुद्धि के लिये:—
  - . (१) सलकर नं०३० ( होमोपैैथिक दवा ) खाने के लिये। ( श्रमुभूत )
  - (२) सलफर बिटसे (एक एलोपैथिक दवा) पीने के लिये। (अनुभूत)
  - (३) शुद्ध गन्धक त्रिफला के साथ।
- (४) सकेदा कासगरी छ: मारो, मुदोरसंग आधा माशा, सिन्दूर तीन रत्ती, हस्ती बार रत्ती, फिटकरी मुनी हुई एक माशा, तृतिया मुना हुआ तीन रत्ती, सरसों का तेल तीन मारो, मोम एक माशा मोम को तेल में पिघलाकर, सब दवाइयों को छानकर, मिलाकर मरहम तैयार करें। यह मरहम फोड़े-फुन्सी व घाव आदि के लिये आति लाभदायक है।
- (५) खुजली के लिये इल्दी की छुगदी श्रीर श्राक के पत्तों का पानी सरसों के तेल में पकावें, जब छादी रह जावे तो लगावें।
- (६) फिटकरी दो मात्रा, बोरिक एसिड तीन मात्रा, गन्धक चार मात्रा। उनका वृर्ण सात मारो, चाथ छटाँक मकखन मिलाकर खुजली तथा दाद वाले स्थान पर मलें।

#### सफाई खन के लिये :--

(१) सत्यानाची (कटैया की जड़ नौ मारो, काली मिर्च नौ दाने पीस-घोटकर पिलावें, स्नाने के लिये मूंग की दाल चथवा स्विचड़ी दें, सब प्रकार के रक्तविकार, कोढ़, खुजली आदि के लिये सत्यानाची का स्विचा हुआ चक्र पीना और इसके बीजों का तेल लगाना चित लाभदायक है। पूत अधिक स्नावें। (खनुभूत) (२) चिरायता, गिलोय, पित्तपापड़ा, नीम के अन्दर की छाल, नहादयडी, सुयडी, इन्ह्रायया की जड़ समभाग, इनका कपड़छन चूर्य प्रातः व सायहाल पानी अथवा गी के दूध के साथ आवश्यकतानुसार लें।

#### सफेद कोइ की दवा :-

चीते की छाल दो भाग, सफ़ैद घुंगची एक भाग, बावनी तीन भाग, खखीर जङ्गली एक भाग सब मिलाकर गोमूत्र में खरल करके कोढ़ पर लगावें, छाला फूटकर जब मबाद निकल जावे तो नीम के तेल का मरहम लगावें।

क्षाजन, लाहौरी फोड़े, बगदादी फोड़े तथा अन्य घाव बाले दादों के लिये अनुभूत औषधिः—

(१) यलो वैसलीन, जिंक आक्साइड को मिलाकर रखें। दाद अथवा जख्म को नीम के पानी से धोकर महरम का फोया लगाकर पट्टी बाँध दें। इससे जख्म का मवाद निकलता रहेगा और जख्म भरता रहेगा आंख तथा पलकों के जखमों के लिये भी प्रयोग करें। (अनुभूत)

#### सुले दाद के लिये:-

(२) बादाम के छिलकों अथवा गेहूँ का तेल दाद पर लगावें। यह भी श्रात उत्तम अनुभुत औषधि दै।

तेल निकालने की विधि:—एक मिट्टी की हाँडी में एक कटोरा रखें, उस हाँडी पर तली में सुराख की दुई एक दूसरी हाँडी रखें। सुराख में कुछ सीकें इस प्रकार रखें कि कटोरे में गिरें। उस हाँडी को मोटे गेहूँ से भरकर उस पर ढक्कन रखेंदें। कपड़े को चिकनी मिट्टी में सानकर दोनों हाँ डियों पर लपेटदें। फिर एक गढ़ा खोदकर दोनों हाँ डियों को इस प्रकार रखें कि नीचे वाली हाँडि मिट्टी में दबी रहे ऊपर वाली हाँडी के चारो तरक अने उपले रखकर आंच दें, इस तरह उसका तेल कटोरे में आवेगा। ठएडा होने पर निकाल लें।

बादाम के छिलकों का तेल निकालने की सब से आसान तरकीव यह है कि एक चौड़े मुँह वाली हांडी में बादाम के छिलके भर कर उसमें एक कटोरा रख दें। हांडी के मुंह पर एक तसला रख कर आटे और मिट्टी से मुंह बन्द कर के उसकी चूरहे पर रखदें। तसले में पानी भरदें। पानी बदलते रहें अधिक गर्म न होने पावे। कटोरे में टिंचर की शक्ल का पानी भर जावेगा। यह न केवल दाद व इंग्जमा के लिये अकसीर है अधिक जहरीले जानवरों के काटे पर भी लाभदायक है। इसके अतिरिक्त सारी बातों में टिंक्वर का काम देता है। (अनुभूत)

(३) जङ्गली गोभी के पत्तों को सरसों के तेल में जलावें; और इसको पीसकर रखलें । दाद पर इसे लगावें । इस मरहम के अभाव में जङ्गली गांभी के पत्तों को दाद पर खुजलाने से भी बढ़ा लाभ होता है ।

- (४) प्रसिटिक ऐसिड (Ascetic Acid) श्रीर टैरिन-ऐसिड (Tarin Acid) को मि ाकर शीशी में रखलें। फुरैरी से लगावें, यदि पानी निकले तो उपर्युक्त मरहम नं० १ लगावें।
- (५) कलमी शोरा एक भाग, नौसादर दो भाग, सुहागा चार भाग, सबको मिला कर खरल करके फुरैरी से लगावें।

# भैंसिया दाद अर्थात काले दाद के लिये :--

मूंग अथवा मूंग की दाल छिलके सिहत बारीक पीसकर लगावें।

#### छात्रन का नुस्खाः---

- (१) सीसा एक छटाँक लोहे के चम्मच में पिघलाकर उसमें तीन तोला पारा डाल कर किसी बर्तन में डालदे, जब ठएडा हो जावे तो एक छटाँक गन्धक के साथ बारीक पीस लें। इसके चूर्ण को सरसों के तेल में मिलाकर लगावें।
- (२) जहरीला पानी देनेवाले छाजन त्र्यादि पर गूलर को दही के पानी में बारीक पीसकर उसका लेप करें, जब सूखकर छुट जावे तो किर लेप करें, कष्ट को सहन करलें घबरायें नहीं।

#### चम्बल की दवा:

पुनर्नवा त्रर्थात् सांठे (Itsit) की जड़ आधपाव सरसों के तेल में मिलाकर पीसकर एक छटाँक सिन्दूर मिलाकर मरहम तैयार करें।

# नामूर, भगन्दर मादि के लिये :-

- (१) पारा श्रीर रसकपूर दोनों को खरल करें, फिर मुद्रासङ्ग, प्रवाल की जद, मुपारी का फूल, करथा, राल, सिन्टूर, सब एक-एक तोला, वंशलोचन, छोटी इलायची डेढ़ माशा खरल करें। फिर १०१ बार धुले हुए पन्द्रह तोला मक्खन में मिलावे। पतले कपड़े की बची बनाकर महरम में भिगोकर घाव में लगावें।
  - (२) नीजवान आदभी की खोपड़ी की भरम नासूर और भगन्दर में लगावे।

## कमर के अन्दर का फोड़ा:--

अरगड़ की गिरी को पीसकर मोटा प्रास्टर लगावें, कपड़े के किनारों को सेंजने के गोंद से बन्द कर दें जब यह पीव से भर जाय तो इसी तरह दूसरा प्रास्टर लगावें।

#### गांठवाले फोड़े की दवा :--

- (१) नीम के पत्तों को इतना पीसा जावे कि लेस आजावे, फिर उसे किसी कपड़े में लपेटकर गारा या मिट्टी लपेटकर भूषल में पकावें, मिट्टी सूख जाने पर निकालें। लगभग एक अंगुल मोटी टिकिया बनाकर लगावें।
- (२) ऐन्टीफ्लोजिस्टीन या ऐन्टीफ्लेमिन (अंग्रेजी दवा) भी लाभदायक है। (अनुभृत)।

# भगन्दर तथा गुदा के सब मकार के रोगों के लिये अनुभूत औषधि :--

- (१) बोरिक-ऐसिड एक ड्राम अथवा चार मारो, जिङ्क आक्साइड ( सफेदा कारत-कारी ) दो मारो, आइडोफार्म पांच रत्ती, ऐसिड कार्बोलिक एक माशाः या पन्द्रह बूंद सरसों अथवा तिल का तेल ढाई तोले, ऐकुवा (पानी) ढाई तोले, इन सबको मिलाकर इसका हुई या कपड़े का फोया गुदा में लगाया जाय। ( अनुभूत )।
- (२) एक सेर गाय के दूध में एक छटांक भङ्ग डालकर उसकी भाप गुदा में पहुँचाना, फिर ऊपर वाले मरहम की बत्ती गुदा में रखकर इस भङ्ग को गुदा में लंगोट- जैसे पट्टी से बांध देना छाधक लाभदायक होगा। (अनुभृत)
- (३) भगन्दर, नासूर और पुराने फोड़े के लिये खनुभूत फिटकरी पांच तोला, संग जराइत पांच तोला, सिंदूर एक तोला। पिसी हुई फिटकरी तवे पर जलावें। पिसा हुआ संगजराइत एक-एक चुटकी उस में डालते जावें और हिलाते जावें। फिर सिंदूर को तवे पर असम करके उसमें मिला हैं। ठराडे किये हुये गाय के दूध में थोड़ी-थोड़ी डालते जावें और पिलाते जावें। एक-एक हिन नाग़ा करते जावें। २१ दिन तक।

#### अर्थ (बवासीर):---

- (१) एक तोला संख्या को दस रीठे के तीन पाव पानी में खरल करे, जब सब पानी उसी में खप जाय तो एक चावल इस संख्या को पानी में घोलकर मस्से में लगावें, सात-आठ दिन में मस्सा गिर जावेगा। फिर सफेदा काश्तकारी घिसकर लगावें। एक अनुभवी संन्यासी से प्राप्त किया हुआ नुसखा, किन्तु अपना उन्तुत्त नहीं है)।
- (२) जङ्गली बेरी के दो तोले सूखे हुए पत्ते चिलम में रखकर उसमें आग रखकर पिये इसके पश्चात् दो छटाँक गाय का घी पियें। एक हफ्ते तक ऐसा करें, भूख लगने पर गेहूँ का दिलया या रोटी गाय के घी के साथ खावें। खूनी बवासीर के लिये अनुभूत औषधि हैं। (एक अनुभवी डाक्टर का अनुभूत किन्तु अपना अनुभूत नहीं)

## बवासीर के परसों का जड़ से उखाड़नाः-

- (३) इर्ष झा, सिन्दूर, नीलाथोथा, समभाग मिलाकर चूर्ण करें, मस्से को फिटकरी से खुजलाकर तुरन्त उस पर इस चूर्ण को पानी में घोलकर सींक से लेप करें, ऊपर से पके हुए चाबल दही मिलाकर बाँध हैं, मस्से जड़ से निकल जावेंगे। फिर राल का मरहम लगावें। यह खोबधि एक खनुभवी फक्षीर से प्राप्त हुई है, परन्तु खपनी खनुभूत नहीं है।
- (४) रीठे की गिरी निकाल कर उसके छिलके का चूर्ण आध पाव, रसौत एक छटांक के साथ खूब खरल करें। फिर दो छटांक पुराने से पुराना गुड़ उसमें डालकर खरल करें। मटर के बरांबर गोली बनावें। प्रातः व सार्यकाल एक-एक गोली दूध के साथ निगल लें। खटाई, लाल मिर्ब, तेल और कब्ज करने वाली चीजों से परहेख।
- (५) कुचला मिट्टी के तेल में चिसकर मस्सों पर लेप करें सोते समय। मस्से सूख जार्वेगे।

- (६) छ: मारो बोतल पर लगाने का काग, दो तोले सरसों के तेल में जलावें फिर उसमें पीली भिड़ के छत्ते को मिलाकर खरल करें, मरहम को मस्से पर लगावे।
- (७) सौंक, किशमिश, भक्न, दक्षिणी मिर्च, इलायची सफेर समभाग, इन सबके बराबर मिश्री मिलाकर चार रत्ती से व्यपनी व्यावश्यकतानुसार सेवन करें।
- (८) गैंदे के फूल दस तोला, नीम निवोली दस तोला, केले के दरह का रस दो तोला, अफीम तीन रत्ती; दो दा रत्ती की गोली बनाकर प्रातः सायङ्काल पानी के साथ खावें।
  - (९) जिङ्क आक्साइड और यलो वैसलीन का मरहम गुदा में लगावें ।
- (१०) रूमी मस्तगी एक तोला, सफेद इलायची के दाने छः मारो मिलाकर दही के साथ खाने से खूनी ववासीर बन्द होती है।
  - (११) भहबेरी के पत्ते एक तोला, तीन काली मिर्च के साथ घोटकर पियें।
- (१२) राठे का छिलका आठ तोला, तूत अथवा अरग्रड के पत्ते एक तोला, दोनों को मिलाकर इतना कूटें कि मोम-जैसे हो जावें, यदि चिमिटने लगें तो घी लगालें, आठ टिकियाँ बनालें। एक गदा स्रोदकर उसमें कायले जलाकर चिलम रख दें उसके सूराख द्वारा गुदा को धुआ दें। आठ दिन तक इसी श्रकार करें।
- (१३) करेल श्रर्थात् करेट जो एक प्रसिद्ध माइदार दृत्त है, उसकी ताजी जड़ का पातालयन्त्र से तेल निकाले, दिन में दो-तीन बार रुइं की फुरैरी भिगोकर मस्सों पर लगावें, खुनी व बादी दोनों प्रकार की बवासीर बन्द हो जावेगी।
- (१४) चिरचिट की छार एक रत्ती लें, इसके ऊपर छ: माशे चिरचिट के बीज, ग्यारह काली मिर्च एक सप्ताह तक घोटकर पियें। गेहैं की रोटी या दलिया घी के साथ खावें।
  - (१५) जक्कली गोभी के तीन पत्ते और तीन काली मिर्च घोटकर पियें।
  - (१६) भक्क को पीसकर घी में पकाकर टिक्की बांधें।

#### तिङ्जी:---

- (१) अजनाइन देशी को श्राक के दूध में भिगोकर खाया में सुखावें, फिर कागची नीबू के रस में खरल करके श्राधी रक्ती की गोली बनावें, एक एक गोली प्रातः सायंकाल बासी पानी के साथ खावें।
- (२) नौसादर, कलमी शोरा, सुहागा सफेद, लौंग, रेबन्द चीनी, सब एक-एक तोला, जवाखार, सज़ीखार, सूचल नमक, नौ-नौ माशा, घीग्वार के रस में खरल करके गोली बनावें, प्रात:-सायंकाल एक-एक गोली खावें, बादी व खट्टी चीजों से परहेज ।

#### दर्द गर्दा :---

(१) संगध्द (पत्थर का बेर) को दूध में उवाल कर साफ कर कूटकर सात दिन मूली के रस में खरत कर टिक्का बनाकर मिट्टी के बर्चन में रखकर उसकी सम्पुट करके जाग में रखकर भस्म बनायें। चार रत्ती शरवत नीलोफर के साथ खिलावें।

- (२) सूखा पोदीना का चूर्ण, सूखे धतूरे के पत्तों का चूर्ण अत्येक दस-दस मारो, पीपल के पेड़ का दूध सोलह बूंद मिलाकर तम्बाकू के समान चिलम में रख कर पिलाके, तुरन्त जाराम होगा।
- (२) खरवूजे के बीज नौ मारो, हिजहलाधूद (पत्थर का बेर) साढ़े तीन मारो, खार खुरक सात मारो, तुक्मी खयारैन नौ मारो, राई छ: मारो, पानी में घोट छानकर पिलावें। पथरी तोडकर निकालने के लिए:——
- (१) Athelian एथेलियन, Peprazine पेपरेजिन दोनों एलापैथिक पेटेंट दवा (अनभृत)।

#### बन्द पेशाव का खोलना :--

- (१) गोखुरू, इन्द्रजी, सांय के बीज, एक एक तोला पाषानभेद दो तोला सबको कूटकर एक सेर पाना में बौटालो । दिन में दो-तीन बार दो रत्ती पत्थर बेर की भस्म दो रत्ती जवाखार के साथ पीवें ( अनुभूत )
- (२) कलमी शोरा एक तोला, तुस्म खियारैन चार माशे, छोटी इलायची के दाने दो माशे, दिल्लाणी मिर्च दो माशे, सीतल चीनी चार माशे सबको पीसकर एक सेर पानी में छान कर दो छटोक सफेर खांड डालकर कई बार पिलावे, पेशाब जोर के साथ आवेगा।

हेसू के फूल उबालकर पेडू पर लेप करें।

(२) राई, कलमी शोरा, मिसरी, सम भाग पीसकर पानी के साथ दिन में दो बार हैं। पेड पर कलमी शोरे का लेप करें।

#### रुक-इककर पेशाव आना :--

बड़ी हड़ का गृदा, गोखुरू, श्रमलतास का गृदा, पाषानभेद, दमांसा, धनियां । इनका काढ़ा पिलावें ।

#### बायुगोला:---

पळुवा, खीलसुद्दागा, काली मिर्च, हींग, काला नमक, सबको धीरावार के गृदे में खरल करके चना बराबर गोली बनावें। एक गोली पानी के साथ।

#### पेट के कीड़े :--

- (१) त्रारंड ककड़ी के बीज पांच या सात ताजा पानी के साथ खिलाने से सब कीड़े मर जाते हैं। पाँच दिन में त्राराम हो जाता है।
- (२) आडू, श्रनार व नीम के पत्तों को पीसकर अथवा अकेले आडू के पत्तों को पीसकर खिलाने से पेट के कीड़े मर जाते हैं। (अनुभूत)

### दिमाग के की है :

इस रोग का कष्ट देखने वाले को भी असहा हो जाता है। उसका एक अनुभृक्ष तुरुवा—

खरगोश की मैंगनी को गुड़ में लपेट कर निगल जावे, ऊपर से चादर ग्रंह तक बोदकर ४६ ३६१ धूप में बैठावें। कीड़े स्वयं थोड़ी देर में निकलना आरम्भ हो जावेंगे, जब ये निकलना बन्द होजावें तो उठ जावें। एक दिन छोड़कर फिर तीसरे दिन इसी तरह खिलावें, जब कीड़े निकलना बन्द हो जावें तो इसे खिलाना बन्द कर दें।

#### गढिया का जुस्ला:

- (७) सांठ एक तोला, पीपल छोटी एक तोला, मदार के पेड़ का गूदा एक तोला, कुचला शुद्ध दो तोले इन सबको हेंजने के पत्तों के रस में खरल करके बराबर गोली बनावें प्रातः सार्थकाल एक-एक गोली गी के दूध के साथ खाथें।
- (२) धत्रे का फल तीन तोला, अजनायन, सोंठ, छोटी पीपल, कायफल, कड़वी तम्बाङ्ग, बचनाक, अफ़ीम, जायफल, सब एक-एक तोला, केशर खालिस छ: माशे सब को कूटकर दो सेर पानी में पकावें। जब आध सेर रह जावे तो मल छानकर एक सेर सरसों के तेल में मिलाकर फिर पकावें, जब सिर्फ तेल रह जावे तो छान कर बोतल में रखकर एक तोला मुश्क काफूर मिलावें, दिन में दो बार मालिश करें।
- (३) शिगरफ रूमी एक तोला, भंग की छुट्धी में रखकर ऊपर से धागा बांधकर कदाई में श्रालसी के तेल में पकार्व। जब भंग जलकर राख हो जावे तब निकालकर भंग को पृथक कर दें। इस प्रकार चालीस बार करें। फिर शिगरफ की खली को पीस कर रखलें। घाधी रत्ती मलाई के साथ खिलावें।
- (४) Leucotropin "Silbe" intravenour inyection **दस ( ऋधिक द**र्दे **की** तकलीक में )
- ( ५ ) ईसबगोल एक तोला, खशस्त्रश्च के डोड़े एक तोला दोनों को पीसकर एक तोला रोतनगुल स्नालिस श्रीर कुछ पाना डालकर पकावें। दर्द वाले स्थान पर बांध दें (श्चनुभूत)

#### श्रांख के रोग:

क़लमी शोरा दो तोला, नमक शीशा दो तोले, पहिले शोरे को बारीक कर कटोरे में बिद्धावें। उसके ऊपर नमक शीशा बारीक किया हुट्या बिद्धायें। हलकी आंच पर कटोरें को रख दें। जब नमक काला हो जावे तो उतार कर खरल करके शीशी में रख लें, सलाई से लगावें। आंख की धुन्ध, खुजली, रतौंध, पानी आना, सुर्खी दुखने आदि के लिये लाभ-वायक है।

- (२) भलावा भुना हुषा दो तोले, फिटकरी भुनी हुई एक तोला, खरल करके रखलें। षांख के जाले व फूले के लिये लगावें।
- (३) कालें गधे की दाइ गुलाब के श्रक्ते में धिसकर फूले और जाले हटाने के लिए लगावें। (अलभुत)
- (४) चर्षि के फूले के लिये—चाक के दूध के साथ जलाई हुई नीलेथोथे की अस्म इाइद के साथ सलाई से लगावें।

- (५) खांख की उयोति बढ़ाने के लिये —सीसा, रांगा का बुरादा खौर पारा सम भाग एक खोखले बेल में बन्द करके खूब अच्छी प्रकार डाट लगाकर बन्द करहें, उसको खूब डिलाते रहें। चालीस दिन के पश्चात् इसको निकाल कर खूब खरल करके सोने या चांदी की सलाई से खांखों में लगावें।
  - (६) रतौंध --पीपल गौमूत्र में धिसकर आंखों में लगावें।
  - (७) मोतिया बिन्द तम्बाक और नील के बीज समभाग पीसकर लगावें।
- (८) खांख के पलक के खन्र का बाल —पुराना गुड़ खौर सिंदूर समभाग मिलायें। बाल उखाड़ कर तीन चार बार लगावे। (अनुभूत)
  - (९) नीम की कोंपल को गाय के घी में भूनकर मरहम बना कर लगावें।
- (१०) श्रांख दुखने श्रीर लाली के लिये—श्रकीम, फिटकरी, रसौत श्रीर गोंद का पलास्टर दुखती श्रांख की कनपुटी पर लगावें। खट्टे श्रनार का रस एक तोला, मिश्री तीन मारो मिलाकर दो-दो बूंद दोनों समय श्रांख में डार्ले। सरस के बीज एक तोला, मिश्री एक तोला पीसकर तीन मारो शहद मिलाकर चाटें। रसौत श्रीर छोटी हड़ थिस कर लगावें।
- (११) आंखों के रोहे--चाकस्को उवाल कर अन्दर का बीज निकाल कर बारीक पीसकर आंख में लगावें।

#### कान का दर्दः —

लहसन का रस ढाई तोले, श्रकीम दो रत्ती, दस तोले सरसों या तिल के तेल में पका-कर छानकर कान में डाले। गेंदे के फूल का रस कान में डाले श्रथवा गौमूत्र कान में डाले।

#### में ह के खाले :--

तरबूजे के छिलके जलाकर लगावें।

#### दिल की धहकन के लिए:-

- (१) भरम मूंगा सेवती के गुलकन्द या मुख्वा सेव के साथ।
- (२) Corvotone कोरवोटोन ( एलोपेथिक पेटेन्ट दवा ) दिल की धड़कन के लिये १५ या २० बूंद नींद लाने के लिए Theonimal श्रूनिमल ( ऐलो पैथिक पेटेन्ट दवा ) एक पिल (गोली) (अलुभुत)

#### पागलपन या उन्माद की श्रनुभूत दवाः---

धवल वरुआ जिसको श्वेत वरुआ तथा सर्पगन्या भी कहते हैं, जो बड़ी वैदिक फार-मेसी से मिल सकती है उसका चूर्ण चार माशे, खालिस गुलाव के अर्क एक छटांक में १२ घरटे भिगोकर सात काली मिचे के साथ पीसकर प्रातः व सार्यकाल दांनों समय बिना छाने पिलावें। खटाई लाल मिचे, गुड़, तेल व गर्म खुश्क चीजों का सख्त परहेज। घी, दूध, मखन मलाई अधिक से अधिक मात्रा में। (अनुभूव)

नीन्द का न द्याना (१), धवल विषया एक मारी बादाम के शीरेया दूध के साथ सोते समय।

- (२) Potassium Bromide (पोटाशियम त्रोमाईह्) qr. X to XX with water, पानी के साथ
- (३) पीपलामूल एक माशा पुराना गुड़ एक माशे में मिला कर सोते समय दृध या शीरा बादान के साथ।

बुद्धिवर्धक व उन्माद दूर करने के लिये—सरस्त्रती चूर्ण, वच, ब्राझी, गिलोय, सोंठ, सत्तावर, संखपुष्पी, वायविंडंग, त्र्यामार्ग की जड़ समभाग का कपड़द्धान किया हुन्ना चूर्ण दो तीन मारो शहद या घी के साथ।

कायाकत्य तथा पारा खादि रसायन का यौगिक रूप से प्रयोग कराने वाले खनुभवी इस समय दुर्लभ हैं। इसलिये क्रियात्मिकरूप से खनुपयोगी और खनावश्यक समम्क कर उनका यहाँ उद्धेख नहीं किया गया।

यहां साधकों तथा पाठकों के हितार्थ केवल पारा बांधने की एक अनुभूत सरल और गोपनीय विधि लिखी जाती है।

पारा बांधना— पारा एक तोला. नीलाथोथा अर्थान् तृतिया एक तोला; नीला थोथा को पीस कर आधा कड़ाई में रख दें उसके ऊपर पारा रख कर बाकी आधा तृतिया रख दें । दो छटांक पानी उसमें डाल कर कड़ाई को तज आंच पर रख दें नीम की लकड़ी से उस को इस प्रकार घोटें जिस प्रकार हलवा को कड़्छी से घोटते हैं। पानी जल जाने पर कड़ाई को तुग्त नीचे उतार लें और दूसरे शुद्ध पानी से घो डालें। तत्पश्चान् श्रंकुलियों से पारे को इक्टा करके गोलियां बनालें। चार पांच घएटे पश्चात् पारा धातु जैसा सख्त हो जावेगा। शीरो के गिलास और कटारों के अन्दर इस मुलायम पारे को लपेटन से पारे वे गिलास और कटोरों कि अन्दर इस मुलायम पारे को लपेटन से पारे वे गिलास और कटोरों के अन्दर इस मुलायम पारे को लपेटन से पारे वे गिलास और कटोरों की श्रं का स्वर्त है।

(यह प्रकरण क्षमने श्रावश्यकतानुसार काम निकालने खाँर जानकारी के उद्देश्य से विया है। साथकों की केवल श्रीपिध श्रादि शारीरिक थातों में ही श्रीधक प्रवृत्ति न होनी चाहिये)

इति पारंजर-योग-प्रदीपे द्वितीयः साधनपादः समाप्तः

# विभृतिपाद

पहले पाद में योग का खरूप उत्तमाधिकारी के लिये, दूसरे में उसके साधन मध्यमाधिकारी के लिये वर्णन करके अब जीसरे में उसका फल विभूतियाँ अश्रद्धालु को श्रद्धापूर्वक उसमें प्रवृत्त करने के लिये दिखाते हैं। साधनपाद में योग के पाँच बहिर इस्साधन यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार बनलाये थे। इस पाद में उसके अन्तर इक्षारणा, ध्यान, समाधि का निरूपण करते हैं। इन तीनों को मिलाकर 'संयम' कहा जाता है। इनका विनियोग इस पाद में बताई हुई विभूतियों के साथ है, इसी कारणा इसको इस पाद में वर्णन किया है।

#### देशबन्धश्रित्तस्य धारणा ॥१॥

शब्दार्थ—देश = देशविशेष में । बन्धः = बांधना । चित्तस्य = चित्त का ( शृत्तिमात्र स्रे ) धारणा = धारणा कहलाता है ।

अन्वयार्थ चित्त का वृत्तिमात्र से किसी स्थानविशेष में बांधना 'धारणा' कहलाता है।

व्याख्या – चित्त बाहर के विषयों को इन्द्रियों द्वारा वृत्तिमात्र से प्रहण करता है। ध्यानावस्था में जब प्रत्याहार द्वारा इन्द्रियों अन्तर्मुख होजाती हैं तब भी वह अपने ध्येय विषय को वृत्तिमात्र से ही प्रहण करता है। वह वृत्ति ध्येय के विषय के तदाकार होकर स्थिर रूप से असने लगता है। अर्थात् स्थिर रूप से उसके खरूप को प्रकाश करने लगती है।

देश:— जिस स्थान पर वृत्ति को ठहराया जावे वह नाभि, हृदय कमल, नासिका अप्रभाग, भ्रकुटी, ब्रह्मरन्ध्र आदि आध्यात्मिक देश रूप विषय हो अथवा चन्द्र ध्रव आदि कोई बाह्य देश रूप विषय हो, इसी को ध्यय कहन हैं। अर्थान् जिसमें ध्यान लगाया जावे।

बन्ध: — अन्य विषयों से हटाकर चित्त को एक ही ध्येय विषय पर पृत्तिमात्र से ठंडराना।

इस प्रकार आसन, प्रामायाम, प्रत्याहार आदि द्वारा जब चित्त क्षिर हो जावे तब उसको अन्य विषयों से हटाते हुए एक ध्येय विषय में वृत्तिमात्र से बांधना अर्थात् ठहराना धारमा कहलाता है।

#### तत्र मस्ययैकतानता ध्यानम् ॥२॥

शब्दार्थ—तत्र = उसमें । प्रत्यय = वृत्ति का । एकतानता = एकसा बना रहना । ध्यानम् = ध्यान है ।

अन्ययार्थ-- इसमें वृत्ति का एकसा ( घटोऽयं घटोऽयम् आदि ) बना रहना व्यान है। ३६५ व्याख्या—तत्र = उस प्रदेश श्रर्थात् ध्येय विषय मे जिसमें चित्त को वृत्तिमात्र से ठहराया है।

प्रत्यय = ध्येय की आलोचना करने वाली वृत्ति आर्थात् वह वृत्ति जो धारणा में ध्येय के तदाकार होकर उसके खरूप से भासती है।

एकतानता = एकसा बना रहना ऋषीत् उस ध्येय श्रालम्बन वाली वृत्ति का समान प्रवाह से लगातार उदय हात रहना और किसी श्रन्य वृत्ति का बीच में न श्राना।

धारणा में चित्त जिस वृत्तिमात्र से ध्येय में लगता है जब वह वृत्ति इस प्रकार समान प्रवाह में लगातार उदय होती रहे कि दूसरी कोई और वृत्ति बीच में न आये तो उसको ध्यान कहते हैं।

## तदेवार्थमात्रनिर्भासं स्वरूपशुन्यमिव समाधिः ॥ ३ ॥

द्वाच्यार्थ—तदेव = वही ध्यान । अर्थमात्र-निर्भासम् = अर्थमात्र से भासने वाला । स्त्ररूप-ग्रन्थम-इव = स्वरूप से शुन्य-जैसा । समाधिः ⇒ समाधि कहलाता है ।

अन्वयार्थ—वह ध्यान ही समाधि कहलाता है, जब उसमें केवल ध्येय अधेमात्र से भासता है और उसका (ध्यान का ) खरूप शन्य जैसा हो जाता है।

ब्याख्या—पृत्नींक ध्येय विषयक ध्यान ही अभ्यास के बल से जब अपने ध्यानाकार रूप से रहित-जैसा होकर केवल ध्येय खरूप-मात्र से अवश्यित होकर प्रकाशित होने लगे तब वह समाधि कहलाता है। ध्यानावन्था में जो ध्येय आलम्बन वाली वृत्ति, समान प्रवाह से उदय होती रहती है, वह ध्याल, ध्यान और ध्येय तीनों से मिश्रित रहती है अर्थान वह तीनों में तदाकार होती हुई ध्येय के खरूप से भासनेवाली होती है। इसी कारण उसमें ध्यात और ध्यान दोनों बने रहते हैं। इन दोनों के बने रहने से ध्येयाकार वृत्ति अपने ध्येय विषय को सम्पूर्णता से नहीं प्रकाशित करती। जितना ध्यान बहता जाता है उतनी ही उस वृत्ति में ध्येय स्वरूप के स्वरूप तीसे होते जाते हैं। जब ध्यान इतना प्रवात दो जाते के ध्याल और ध्यान अपने स्वरूप से सर्वथा शूर्य जैसे होते जाते हैं। जब ध्यान इतना प्रवात हो जावे कि ध्याल और ध्यान अपने स्वरूप से सर्वथा शूर्य जैसे होकर ध्येय स्वरूप-मात्र से भासने लगें और ध्येय का स्वरूप ध्याल और ध्यान से समाधि कहते हैं।

'खर्थमात्र निर्भास' में 'मात्र' पद से यह बात बतलाई है कि ध्यान में ध्येय का भान होता है, ध्येयमात्र का नहीं। किन्तु समाधि में ध्यान ध्येयमात्र से भासता है और इस शङ्का के मिटाने के लिये कि ध्यान के आधीन ही ध्येय का भान होता है, समाधि में यदि ध्यान स्वरूप से श्रून्य हो जाता है तो ध्येय का भान किस प्रकार हो सकता है, (खरूपश्चम् इत्र) '४व' पद दिया है अर्थात् समाधि की श्रवस्था में ध्यान का सर्वथा अभाव नहीं होता किन्तु ध्येय से अभिन्न रूप होकर भासने के कारण स्वरूप से श्रून्य-जैसा हो जाता है, न कि वास्तव में स्वरूपशुन्य हो जाता है।

श्री० भोज महाराज समाधि का ऋर्थ इस प्रकार करते हैं:-

''सम्यगाधीयत एकामी क्रियते विज्ञेपान्परिहत्य मनो यत्र स समाधिः''

अर्थ:- ''जिसमें मन विचेषों को इटाकर यथार्थता से धारण किया जाता है अर्थात् एकाम किया जाता है वह समाधि हैं''।

विशेष वक्तव्य ।। सूत्र १। योग के अन्तिम तीन श्रंगों : धारणा, ध्यान और समाधि में समाधि अङ्गी है और धारणा, ध्यान उसके श्रङ्ग हैं । जब किसी विषय में चित्त को ठहराया जाता है तब चित्त की वह विषयाकार यृत्ति त्रिपुटी सहित होती हैं । तीन आकारों के समाहार अर्थात् इकट्ठे होने का नाम त्रिपुटी है । वह त्रिपुटी ध्यात्, ध्यान और ध्येयस्प हैं । ध्यात् ध्यात करनेवाला चित्त हैं । चित्त की वह यृत्ति जिसके द्वारा विषय का ध्यान होता है, ध्यान है । श्रीर ध्यान का विषय ध्येय हैं । किसी विषय में चित्त को ठहराते समय उस विषयाकार यृत्ति में त्रिपुटी का इस प्रकार अलग-अलग भान होता है कि में ध्यान कर रहा हूँ । यह ध्यान है, इस विषय का ध्यान हो रहा है ।

धारणा: जबतक त्रिपुटी से भान होनेवाली इस विषयाकार यृक्ति का समान श्रवाह से बहुना चारम्भ न हो किन्तु त्यवधान-सहित विच्छित्र हो चर्थात् इस यृक्ति के धीच-धीच च्यन्य युक्तियें भी खाती रहें तबतक वह धारणा कहलावेगी।

ध्यान : जब यह त्रिपुटी से भान होनेवाली विषयाकार वृत्ति व्यवधान-रहित हो जावे अर्थात् अन्य विजातीय वृत्तियें बीच-बीच में न आवें, किन्तु सहश वृत्तियों का प्रवाह बना रहे तब तक वह ध्यान कहलाता है।

समाधि: जब इस ध्यान अर्थात् व्यवधान-रहित त्रिपुटी से भासने वाली विषयाकार वृत्ति में त्रिपुटी का भान जाता रहे और ध्यातृ तथा ध्यान भी विषयाकार होकर अपने स्वरूप से शून्य-जैसे भासने लगे अर्थात् जब यह भान न रहे कि मैं ध्यान कर रहा हूँ, यह ध्यान की अवस्था है, किन्तु केवल ध्येय विषय के स्वरूप का ही भान होता रहे तब यह समाधि कहलाती है।

पहिले पार में इसी त्रिपुटी को सवितर्क और निर्वितर्क समापत्ति में ध्येयविषयक

शब्द, ऋर्थ और ज्ञान से बतलाया गया है।

शस्दार्थज्ञानविकल्पैः संकीर्णा सवितर्का समापत्तिः । १ । ४२ अर्थ-कान्त, अर्थ और ज्ञान के विकल्पों से संयुक्त सवितर्क समापत्ति कहलाती है।

स्मृतिपरिशुद्धौ स्वरूपशून्येवार्थनिर्भासा निर्वितर्का । १।४२

अर्थ-स्मृति के परिशुद्ध होने पर खरूप से शृत्य-जैसे केवल ऋथेमात्र (ध्येयमात्र) से भासनेवाली निर्वितर्क समापत्ति कहलाती है।

. . इसलिये. सवितके समापत्ति को भ्यान की ही एक अवस्था और निर्वितके समापत्ति को समाधि की अवस्था समक्षती चाहिये ।

यह सम्प्रज्ञात बोग अथवा सवीज समाधि है, क्योंकि यद्यपि इसमें त्रिपुटी का ३६७ श्रभाव हो जाता है तथापि संसार का बीज विषय के ध्येयाकार दृष्टि रूप से विद्यमान रहता है। जब इस ध्येयाकार दृष्टि का भी श्रभाव हो जावे तब सब दृष्टियों के निरोध होजाने पर श्रसम्प्रज्ञात योग श्रथवा निर्वीज समाधि हाती है।

संगति-पूर्वीक धारणादि तीनों योगांगों का एक शब्द से व्यवहार करने के

लिये अपने शास्त्र में पारिभाषिकी संज्ञा करने को यह सूत्र है:-

#### त्रयमेकत्र संवयः ॥ ४ ॥

दाध्यार्थ — त्रयम् = तीनों (धारणा, ध्यान, समाधि) का । एकत्र = एक विषय में होना । स्यमः = संयम कहलाता है ।

अम्बयार्थ – तीनो (धारणा, ध्यान श्रीर समाधि) का एक विषय में होना संयम

कहलाता है।

व्याख्या—समाधि श्रङ्गी है और धारणा, ध्यान उसके श्रङ्ग है। धारणा और ध्यान समाधि की ही प्रथम श्रवस्था है। विभूति श्रादि में इन तीनों की ही श्रावरयकता होती है। इसीलिये योग-शास्त्र की परिभाषा में इन तीनों के समुदाय को संयम कहा जाता है। जब धारणा ध्यान व समाधि एक ही विषय में करनी हों तब उसकी संयम संज्ञा होती है। अर्थान उसको संयम शब्द से कहते हैं।

संगति-संयम के अभ्यास का फल बतलाते हैं :-

### तज्जयात्मद्वालोकः ॥ ४ ॥

शब्दार्थ-तज्जयात्≖ उस संयम के सिद्ध होने से। प्रज्ञा = समाधि प्रज्ञा का। आलोकः = प्रकाश होता है।

अन्वयार्थ-उस (संयम) के जय से समाधि प्रज्ञा का प्रकाश होता है।

ब्याख्या—तःजय = संयमजय = श्रभ्यास के बल से संयम का दृद = परिपक्व हो जाना संयम-जय है।

प्रज्ञालोक = अन्य विजातीय प्रत्ययों के अभाव-पूर्वक केवल भ्येय-विषयक शुद्ध,

सास्विक प्रवाह रूप से बुद्धि का श्यिर होना प्रज्ञालोक है।

जब संयम अर्थात् धारणा, ध्यान, समाधि को एक विषय पर ऊपर बतलाये हुए कार से लगाने का अध्यास परिपक्व हो जावे तब समाधि-प्रक्वा उत्पन्न होती है जिससे ध्येय का ज्ञान यथार्थ रूप से होने लगता है और नाना प्रकार की विभूतियाँ सिद्ध होने लगती हैं। अन्त में विवेकस्थाति का साझान् होने लगता है।

संगति-संयम का उपयोग :--

## तस्य भूमिषु विनियोगः ॥ ६ ॥

हाब्दार्थ—तस्य = उस संयम का। भूमिषु = भूमियों में । विनियोगः = विनियोग करना चाहिये।

अन्वयार्थ-इस संयम का भूमियों में विनियोग करना चाहिबे।

ब्याक्या—भूमि से श्रीभिशाय चित्त भूमि से है और तिनियोग के अर्थ लगाने के हैं अर्थात् उस संयम का स्थूल-सूक्ष्म श्राल-ध्वन भेद से रहती हुई चित्त की वृत्तियों में विनियोग करना चाहिये। चित्त की स्थूल वृत्ति वाली भूमि जो नीची भूमि है प्रथम उसके विजय करना चाहिये। कित की स्थूल वृत्ति वाली भूमि में संयम करना चाहिये। नीची भूमियों के जीत बिना ऊपर की भूमियों में संयम करने वाला विवेक ज्ञान-रूपी फल को नहीं प्राप्त होता। जैसे घतुर्घारी लोग पहिले स्थूल लक्ष्य का वैधन करके फिर सुक्ष्म का वैधन करते हैं, वैसे ही योगी को चाहिय कि क्रम सं पिढले वितर्क श्रानुगत, विचार श्रानुगत, आनन्द अनुगत फिर श्रास्मता श्रानुगत श्रथना पहिले श्राह्म फिर प्रहृत्त क्रार से पिहली-पहिली भूमि को जीतकर उँची भूमियों में संयम करे, इस प्रकार विवेक्क्षान-रूपी फल प्राप्त होता है। यदि ईश्वर के श्रानुगह से योगी का चित्त पूर्व ही उत्तर भूमियों में लगाने की श्रावश्यकता नहीं। "चित्त किस योग्यता का है' इसका ज्ञान योगी को स्वयं योग-द्वारा हो जाता है। जैसा कि कहा है :—

# योगेन योगो ज्ञातच्यो योगो योगात्प्रवसंते। योऽपमत्तस्तु योगेन स योगे रमते चिरम्॥

अर्थ—पहिले-योग से बत्तर-योग जानने में झाता है झौर पहिले-योग से बत्तरयोग प्रवृत्त होता है। इसलिये प्रमाद से रहित जो यत्नज्ञील अभ्यासी है वह पहिले-योग से बत्तर-योग में चिर-पर्यन्त रमग्र करता है।

विशेष वक्तव्य-।। सूत्र ६ ।। वास्तव में धारणा, ध्यान और समाधि तीनों एक डी संग्रमहर्प किया के भाग हैं अर्थात किसी विषय में चित्त का ठहराने का नाम 'धारणा' है। जब देर तक लगातार चित्त इसमें ठहरा रहे तब वहीं 'ध्यान' कहलावेगा। श्रीर जब बही ध्यान इतना सक्ष्म श्रीर तर्लानता के वाथ हो जावे कि ध्यान करने वाले को ध्येय विषय के श्रांतरिक्त और कुछ भी सुधुबुध न रहे तब वही ध्यान की श्रवस्था 'समाधि' कहलावेगी। यह संयम की क्रिया चित्त के वशीकरण और श्रास्म-उन्नति अथोत सारी आध्यात्म के भूमियों के विजय पर्यन्त विवेकख्याति द्वारा असम्प्रज्ञात समाधि अर्थात् स्वरूपावस्थिति के लाभाधे हैं। किन्तु इसके दुरुपयोग द्वारा अधोगात तथा आत्म अवनति की सम्भावना भी हो सकती है क्योंक सारी बातें प्रयोग पर ही निर्भर होती हैं। एक डचम से डचम बन्त भी हानिकारक हो सकती है कि यदि उसका प्रयोग उचित रूप से न किया जावे। साधारण मनुष्यों द्वारा बहुत सी श्राश्चय्यजनक बार्टे जिनके सममने में बुद्धि चकरा जाती है इसी संयम की सहायता से की जाती हैं यद्यपि करने वाले और देखने वाले दोनों इस बात से अनिश्रह होते हैं। प्रत्येक वस्त अपने सक्ष्म रूप में अधिक शक्ति की ख्यादक हाती है। जितनी सूक्ष्मता बढ़ती जाती है उतनी ही उसकी शक्ति में भी शब्द होती जाती है। क्वाहरणार्थ औषधियां के स्थूल रूप की अपेना उनके सत्तों में कई गुना बल बढ़ जाता है। घातुरं चांप्र द्वारा भस्म होकर चपन सूक्ष्म परमाणु रूप में कितनी

प्रभावशाली बन जाती हैं। स्थूल भूतों के सूक्ष्म परमाणुत्रों में जिस अद्भुत शक्ति का प्राचीन भारतीय दर्शनकारों ने वर्णन किया है उसका झान अब पाश्चात्य देश वालों को भी होता जा रहा है। इनके सद् उपयोग से संसार की अधिक से अधिक उन्नति और प्राण्मान्न का कल्याण हो सकता है किन्तु इनके दुरुपयोग का रामाँचक उदाहरण भी हमारे समज्ञ है। केवल गंधक, पारा, फौलाद तथा रेडियम (Radium) आदि के सूक्ष्म परमाणुत्रों से बने हुये परमाणुबम द्वारा सारे अन्तर्राष्ट्रीय नियमों को उद्ध वन करते हुये हेरोशेमा और नागासाकी नामक जापान के नगरों पर अमीरीका ने जो उत्पात उत्पन्न किया है और युद्ध से सबंधा असंबन्धित लाखों की, पुरुष, बालक, बृद्ध निरपराधी नागिरिकों तथा करोड़ों प्राण्धारियों का जो प्राण्हरण किया है और जो अकथनीय पीड़ा पहुँचाई है उसका उदाहरण सारे भूमण्डल के इतिहास में दूढे न मिल सकेगा। इन अमानुष राज्ञसीय कार्यों द्वारा देशभक्त स्वतन्त्रताश्रेमी मृख्यु से सद्धा निर्भय वीर जापानियों को अपनी अद्वितीय निर्भयता वीरता और युद्ध कला कौशल को दिखलाये बिना शक्त डाल देने पर विवश कर देने से अमरीका अपने को सफल और इतकुत्य भले ही सममले किन्तु भविष्य में भूमण्डल के निष्पन्न और तटस्थ इतिहासलेखकों के लिये यह चित्र अमरीका के सबन्ध में एक लांछन का विषय बना रहेगा।

संयम को भी इसी प्रकार एक परमाणुवम समक लेना चाहिये जिसमें सबे प्रकार की श्रद्भुत शक्तियाँ हैं। कई स्थानों में इस बात को बतला श्राये हैं कि स्थल भूतों की अपेता सक्ष्म भत सक्ष्मतर हैं। उनकी अपेता तन्मात्रायें और इन्द्रियें हैं और उनकी अपेता श्रहंकार सूक्ष्मतर है और श्रहंकार की श्रपेत्ता चित्त । चित्त-जो गुणों का प्रथम विषम परिणाम है. संसार के सारे पदार्थी की प्रकृति होने के कारण सब के सदाकार हो सकता है तथा सब से सक्ष्म होने के कारण सब में प्रवेश होकर उनमें यथोचित्त परिणाम कर सकता है। संयम में चित्त का ही सारा खेल होता है। इस लिये विभृतिपाद में बतलाई हुई सारी सिद्धियाँ तथा श्रन्य सब प्रकार के श्रद्भुत चमत्कार संयम द्वारा किये जा संकते हैं। हिपनोटिज्म, मैसमरिज्म बादि में एक प्रकार से संयम ही का प्रयोग होता है। कई साध्यों के संबन्ध में कहा जाता है, कि वे बिना टिकट रेल में सफर करते हैं। मांगन पर बहत से टिकट दिखा देते हैं श्रीर कोई कोई ट्रेन को भी रोक देता है तथा कई. अधीरी मनध्यों का मांस खाते हुये दृष्टिगोचर होने पर मांस को कलाकन्द के रूप में दिखला देते हैं। इन में भी दृष्टिबन्ध ( sightism ) सम्बंधी तथा इन्जिन की गृति में एक प्रकार से संयम ही काम करता है यद्यपि वे इस बात से सवेधा अनिभन्न होते हैं। संयम में सब से पहिला और सब से कठिन काम धारणा है। साधारण परिमित-ज्ञान और अल्प-बढि वाले मनुष्यों को बेसिर-पैर और बेतुके मन्त्रों-यथा " कांगरू देश कमजा देवी जहां वसे अजयपाल जोगी। अजयपाल जोगी ने कुत्ते पाले चार, हरा पीला, काला लाल। इन कुत्तों का इसा न मरे । जोगी बैजयपाल की आन "। तथा अपरिचित भवानक शस्य यथा:---" डी. क्ली ". इत्यादि अधिक प्रभावित कर देते हैं। इस अन्धविश्वास द्वारा वे उस विशेष विषय संबन्धी धारणा में योग्यता प्राप्त कर लेते हैं। इस प्रकार असभ्य जंगली जातियों के कई परिवारों में विशेष मन्त्रों तारा विशेष धारणायें परंपरा से गुप्त चली आती हैं, और वे इस कार्य्य को उस मन्त्र का ही परिगाम समम्मते चले आते हैं। उदाहरणार्थ एक बाजीगर तमाशा करने वाला कहता है "आकाश में राज्ञ सो से देवताओं में युद्ध हो रहा है। मैं देवताओं की सहायता के लिये जाता हूँ। इस धीच में आप मेरे परिवार और सामान की रज्ञा करने की कृपा करें " वह एक रस्सी ऊपर आकाश में फेंक कर इसके द्वारा ऊपर चढ़ता हुआ दृष्टि से ओमल हो जाता है। थोड़ी देर में क्रम से उसके हाथ, पैर, धड़ और सिर ऊपर से पृथिवी पर गिरते हैं। उसकी स्त्री उनको लेकर सती हो जाती है। उसके कुछ ही समय पश्चात् वह बाजीगर नीचे उतरता है। राज्ञ सो पर विजय के शुभ समाचार सुना कर स्त्री को तलाश करता है और दर्शकों में से मुख्य व्यक्ति की कुर्सी के नीचे से निकाल लाता है। इस सारे खेल की जब फोटू ली गई तब वह बाजीगर आसन लगाये हुये अपने परंपरा से प्राप्त किये हुये एक विशेष मन्त्र का जाप करता हुआ पाया गया जिसमें इस सारे दृष्टिवन्ध सम्बन्ध विषय के संयम की धारणा थी।

एक समय एक जगह मुझे योगसम्बन्धी सात बाठ व्याख्यान ( लैकचर ) देने थे । एक सन्यासी महात्मा उनसे प्रभावित होकर यह समभने लगे कि मैंने कभी पिशाच सिद्धि की होगी अथवा मुझे पिशाच-सिद्धि की किसी विशेष किया का ज्ञान है। और बड़ी श्रद्धा और नम्रतापूर्वक उसकी दीचा के लिये एकान्त में मुक्से प्रार्थना करने लगे। बार-बार मना करने पर भी मेरी इस प्रकार की बातों से उपेचावृत्ति का उन्हें विश्वास नहीं होता था। उन्हीं के हिताथे उस दिन यह संयम की विवेचना की गई थी।

पिशान-सिद्धि और भूत-सिद्धि के श्रीभलाषी कई प्रकार की हिंसा करते हैं। मर-घटादि भयभीत तामसी स्थानों में तामसी भावना वाले बेतुके मन्त्रों से भूत पिशाच की भावना में धारणा करते हैं। यह सारी बार्ते श्रपने तामसी प्रभाव से चित्त को शीम्रतम भूत पिशाचाकार में परिणित करने के उदेश्य से की जाती है। इस तामसी भूत पिशाचादि के आकार में टढ़ स्थिति होने के प्रधात् इस प्रकार के संयम की धारणा द्वारा कभी-कभी बनसे भूत पिशाच जैस कार्य भी प्रकट होने लगते हैं।

वपर्युक्त सारी बातों को परमाणु बम के सहश संयम का दुरुपयोग समम्मना चाहिए। इस प्रकार की बातों को योग, सिद्धि अथवा चमस्कार और उनके करने वालों को योगी, सिद्ध अथैर चमस्कारी पुरुष समम्मना भी अत्यन्त भूल है। प्रयुत्त इन प्रयोगों को पुणा और दिरस्कार की दृष्टि से और उनके प्रयोगकत्ताओं के उपेन्ना वृत्ति से देखना चाहिए, क्योंकि रेल में बिना टिकट जाना एक प्रकार का स्तय (चारी) है और मांसभन्नण स्वयं हिसारूपी पाप है। चोरी की पुष्टि करने वाली और हिंसा को छिपाने वाली कोई भी क्रिया योग, सिद्ध अथवा चमस्कारी पुष्टि करने वाली और विस्ता करने वाला योगी, सिद्ध अथवा चमस्कारी पुष्टि में सकती और न उनका करने वाला योगी, सिद्ध अथवा चमस्कारी पुष्टि । इसी प्रकार चित्त को भूत अथवा पिशाचाकार और सुस्म अरीर को पिशाच वृत्ति में

परिणित करना मनुष्यत्व से नीचे गिर कर श्रधोगित को श्रप्त होना है। श्रीमद्भगवद्गीता में इस विषय को कितन सन्दर शब्दों में वर्णन किया गया है —

यजन्ते सात्विका देवान्, यन्तरत्त्वासि राजसाः ।
प्रेतान्भूनगर्णाश्चान्ये, यजन्ते तामसा जनाः ॥ ४ ॥
भशास्त्रविद्वितं घारं, तष्यन्ते ये तपो जनाः ।
दम्भादक्कारसंयुक्ताः, कामरागवलान्विताः ॥ ५ ॥
कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतप्राय-चेनसः ।
मां चैवान्तः शरीरस्थं, तान्विद्धयासुरनिश्चयान् ॥ ६ ॥

गीता अ० १७ ।

अर्थ—सालिक पुरुष देवताओं को पूजते हैं, राजस पुरुष यह और राजसों को और तामस पुरुष भूत और देतों को पूजते हैं ॥ ४ ॥ जो लोग दम्भ और अहङ्कार से युक्त होकर ामना आसक्ति और बल के श्रीभमान पर शास्त्रविरुद्ध घार तप नपत हैं ॥ ५ ॥ तथा जो ूस्त्रे शरीर रूप से क्षित भूत समुदाय को अर्थात् शरीर, इन्द्रिय और मन आदि के रूपों में परिणित हुए पांचों पृथ्वा, जल आदि स्थूल भूतों का और अन्तःकरण में क्षित मुक्त अन्तरात्म। को भी स्वयं कष्ट देत हैं, उन अज्ञानिओं को आसुरी स्वभाव वाला जान ॥ ६ ॥

यान्ति देववता देवान्, पितृत्यान्ति पितृवताः । भूतानि यान्ति भूतेच्या, यान्ति मद्याजिनोऽपि माम् ॥ (गीता म ९ एको० १५)

अर्थ — देवताओं को पूजने वाले देवताओं को प्राप्त होत हैं, अर्थात् उनका विक्त देवताओं के खरूप को धारण करता है। पित्रों (तथा यच राचस) को पूजने वाले पित्रों (तथा यच राचसों) को प्राप्त होत हैं, अर्थात् उनका चित्त पित्र यच राचसों के तदाकार हो जाता है। भूतों को पूजने वाले भूतों (और भेतों) को प्राप्त होते हैं, अर्थात् उनका चित्त भूतों भेतों जैसे तामसी खभाव में परिणित हो जाता है। और शुद्ध परमद्म परमास्मा के खपासक उसको प्राप्त होते हैं अर्थात् वे शुद्ध परमद्म परमास्मा के स्वरूप में अवस्थित होते हैं।

मोट—यहाँ सांख्य की निष्ठा वाळे अहङ्कारादेश ''माम और मद्'' छुद्ध परम्बर परमाक्षा के बोधक हैं (बिशेष -षद्वर्षन समम्बय के तीसरे और चौथे प्रकरण में देखें।)

संगति—शङ्का : योग के चाठ खड़ों में से कवल पहिले पाँच खड़ों का साधनपाद में बर्शन किया गया । धारणा, ध्यान और समाध का क्यों नहीं किया 🎙

उत्तर : पहिले पाँच श्रङ्ग समाधि के सालात् साधन नहीं बहिरङ्ग साधन हैं। बारखा ध्यान, समाधि अन्तरङ्ग साधन हैं। इसलिय इनका विभूतिपाद में लक्ष्या किया। इसी को स्थाले सूत्र में बतलाते हैं:— वर्गान किया।

# त्रयमन्तरङ्गं पूर्वभयः ॥ ७ ॥

हाब्दार्थ — त्रयम-श्रन्तरङ्गम् = ये तीनों श्रन्तरङ्ग हैं । पूर्वेभ्यः = र्पटलों से । अन्वयार्थ — पहलों की अपेत्ता से तीनों (धारणा,ध्यान और समाधि) अन्तरङ्ग हैं । व्याख्या — पहिले पाद में बताये हुए यम, नियम, आसन, प्राणायाम और प्रत्याहार की अपेत्ता से ये तीनों धारणा, ध्यान और समाधि सम्प्रज्ञात-समाधि के अन्तरङ्ग हैं अर्थात् साधनीय सम्प्रज्ञात-समाधि को जो विषय है वही धारणादि का विषय है, इसांलय समाव विषय होने से य धारणादि तीनों सम्प्रज्ञात-समाधि के अन्तरङ्ग हैं और यम-नियमादि पाँचों सम्प्रण्यापि चित्त को निर्मल बनाकर योग के उपयोगी बनात हैं तथापि समान विषय न होने से बहिरङ्ग हैं, इसलिए इन पाँचों को साधनपाद में और धारणादि तीनों को विश्विपाद में

संगति — ये धारणादि तीनों भी निर्वीज-समाधि की अपेता से बहिरक हैं, यह अगले सूत्र में बतलाते हैं :—

## तद्पि बहिरक्वं निर्वीत्रस्य ॥ = ॥

शब्दार्थ-तत्-अपि = वह (धारणा, ध्यान, समाधि) भी । बहिरङ्गम् = बाहर का श्रङ्ग है । निर्धीजस्य = असम्प्रज्ञात-समाधि का।

अन्वयार्थ-वह धारणा, भ्यान, समाधि भी श्रसम्प्रज्ञात-समाधि का बाहर का कड़ है।

व्याख्या — ये घारणा, भ्यान, समाधि सम्प्रज्ञात-समाधि के अर्थात् सवीज-समाधि के अन्तरङ्ग हैं, पर असम्प्रज्ञात (निर्वीज समाधि) के य भी बहिरङ्ग साधन हैं। अर्थात् जिस प्रकार यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार परम्परा से उपकारक होत हुए भी समान विषय न होने से सम्प्रज्ञात-समाधि के बहिरङ्ग साधन हैं, उसी प्रकार धारणा, भ्यान, समाधि परम्परा से उपकारक होते हुए भी समान विषय न होने से असम्प्र ज्ञात-समाधि के बहिरङ्ग साधन हैं। उसका साखान् साधन पर-वैराग्य है। अर्थात् जो साधन साध्य के समान विषयवाला होता है अथवा जिस साधन के टढ़ होने के अनन्तर साध्य की सिद्ध अवश्य ही हो वह अन्तरङ्ग होता है। धारणा, भ्यानाहि सालम्बन (किसी को आलम्बन = सहारा = भ्येय बना-कर) भ्येयरूप समान विषय वाले होते हैं और उनके टढ़ होने पर सम्प्रज्ञात योग सिद्ध होता है, इसलिए वे सम्प्रज्ञान-समाधि के अन्तरङ्ग हैं। किन्तु असम्प्रज्ञात समाधि निरालम्बन (विना आलम्बन = सहारा = भ्येय के) निविषय होती है और धारणाहि स्थम के टढ़ होने पर असम्प्रज्ञात योग अवश्य ही सिद्ध हो जावे, ऐसा भी कोई निश्चित नियम नहीं है। इस-लिए निर्वीज समाधि के प्रति धारणाहि तीनों बहिरङ्ग हैं। इसका अन्तरङ्ग पर-वैराग्य है जो निर्वीज समाधि के सट्छ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात समाधि के सट्छ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात समाधि के सट्छ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात समाधि के सट्छ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात समाधि के सट्छ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात समाधि के सटछ निगलम्ब और निर्विषय है और जिसके टढ़ हाने पर असम्प्रज्ञात

संगति-अब बह शङ्का होती है कि गुरा की वृत्ति चलायमान है अर्थात् वह एक

चुण भी बिना परिणाम नहीं रहती। चित्त त्रिगुणात्मक है, तिबीज समाधि में जब चित्त निकृद्ध हो जाता है तब उसका परिणाम कैसा होता है ? इसी शङ्का की निवृत्ति में अगले चार सूत्र हैं। परिणामों का वर्णन तेरहवें सूत्र में है। पर जबतक परिणामों को ठीक ठीक न जॉच लिया जावे उसके समम्मने में कठिनाई आवेगी। इस कारण उसका संचेप से वर्णन करते हैं:—

परिएाम तीन प्रकार के हैं : धर्मपरिएाम, लन्न्एपरिएाम, श्रवस्थापरिएाम। ये तीन परिएाम तीनों गुर्हों से उत्पन्न हुए सब द्रव्यों में पाय जाते हैं। जिसमें ये परिएाम होते हैं उसको धर्मी कहते हैं और वे परिएाम धर्म कहलाते हैं। निरपेत धर्मी केवल काररणक्रप प्रकृति है। अन्य उसके सब विकार महत्तरत से लंकर पाँ वो स्थूलभूत पर्यन्त सापेन्न धर्मी हैं। इन धर्मियों में जिस प्रकार ये तीनों परिएाम होते हैं उनको उदाहरण देकर समम्माते हैं :—

१ धर्मपरिणाम—जैसे मिट्टी के गोले बनाकर कुम्भकार नानाप्रकार के बर्त्तन बनाता है, यहाँ मिट्टी द्रव्य धर्मी है, उसमें नानाप्रकार के बर्त्तन के आकार जो क्रम के बद्दलने से हो गए हैं, धर्म हैं। मिट्टी धर्मी ज्यों की त्यों बनी रहती है उसमें कोई परिणाम नहीं होता। यह बर्त्तन के आकार जा भित्र प्रकार के क्रम के बदलने से बने हैं, उसके धर्म हैं। इनमें से एक धर्म का दबना, दूसरे धर्म का प्रकट होना मिट्टी धर्मी का धर्म परिणाम कह-लाता है।

र लक्षणपरिणाम — ऊपर बतलाए हुए धर्मपरिणाम में, बर्त्तन, मिट्टी का एक नया आकार है। यह आकार उसमें छिपा हुआ था, अब प्रकट होगया। यह बर्त्तन के आकार मिट्टी ही के धर्म हैं जो जिसमें छिपे रहत हैं। उस छिपे हुए धर्म (आकार) का प्रकट होना अर्थात् भविष्य से वर्तमान में आना लक्षण-परिणाम है। लक्षण-परिणाम कालभेद से होता है। बर्त्तन का आकार प्रकट होने से पहिले धर्मी मिट्टी में छिपा हुआ था। जबतक प्रकट नहीं हुआ था तबतक वह अनागत (भविष्य) लक्षण वाला था, जब प्रकट हो गया तो वर्त्तन्मान लक्षण वाला हो गया; और जब टूटकर मिट्टी में निल गया तो भूत लक्षण वाला हो गया। बर्त्तन तीनों काल में मिट्टी में वर्त्तमान है। भूत, भविष्य में छिपे रूप से, वर्त्तमान में प्रकट रूप से। इस कार कालभेद से धर्मी में तीन लक्षण-परिणाम होते हैं अनागत (भविष्य) लक्षण-परिणाम, वर्त्तमान लक्षण-परिणाम, अतीत (भूत) लक्षण-परिणाम।

३ अवस्थापारिणाम अपर बतला धाये हैं कि बर्चन का प्रकट होना उसका वर्चमान लक्षण-परिणाम है। यह बर्चन ज्यों-ज्यों पुराना होता जाता है त्यों-त्यों जांग्र होता चला जाता है, यहाँ तक कि एक समय इतना जीग्रे हो जाता है कि हाथ लगान से टूटने लगता है। यह जीग्रे होने की अवस्था प्रतिच्छा होती रहती है। इस कारण उसको अवस्था-परि-ग्राम कहते हैं।

इन परिणामों में धर्म और लक्त्या-परिणाम वस्तु के उत्पत्ति समय में होता है और अवस्था-परिणाम उसके अन्त होने तक होता रहता है । अन्य कई दर्शनों में गुण और गुणी को धर्म श्रीर धर्मी कहा गया है, परन्तु योगदर्शन में धर्म, धर्मी शब्द कार्य कारण श्रथ में लाये गए हैं।

## •युत्याननिरोषसंस्कारयोर्शभभवमादुर्भावौ निरोषज्ञणविज्ञान्वयो निरोष-परिणामः ॥ ६ ॥

राव्दार्थ-व्युत्थान-निरोध-संस्कारयोः = व्युत्थान के और निरोध के संस्कारों का। अभिभव-प्रादुर्भावी = दबना और प्रकट होना। निरोधक्तप-चित्त = यह जो निरोधकाल में होनेवाले चित्त का (दोनों संस्कारों में)। अन्वयः = अनुगत अर्थात् सम्बन्ध होना है। निरोध-परिणामः = वह निरोध परिणाम कहा जाता है।

अन्वयार्थ—च्युत्थान के संस्कार का दबना श्रीर निरोध के संस्कार का प्रकट होना, यह जो निरोधकाल में होनेवाले चित्त का दोनों संस्कारों में श्रानुगत होना है वह निरोध परिणाम कहा जाता है।

व्याख्या—व्युत्थान विप्त, मृद्, विविप्त इन तीन पूर्वोक्त भूमियों को व्युत्थान कहते हैं । यह एकामता (सम्प्रज्ञात-समाधि) की अपेत्ता से व्युत्थान हैं । निरोध (असम्प्रज्ञात-समाधि ) की अपेत्ता से एकामता (सम्प्रज्ञात-समाधि ) भी व्युत्थानरूप ही है । इसलिये व्युत्थान पद का अर्थ यहाँ एकामता (सम्प्रज्ञात-समाधि ) जानना चाहिये ।

तिरोध: व्याकरण की रीति से यदि नि-पूर्वक रुध् धातु के आगे करण में "धक्" 'प्रत्यय' मानें तो निरोध शब्द का अर्थ पर-वैराग्य होता है, तथा पर-वैराग्य का संस्कार निरोध शब्द का अर्थ होता है, और यदि भाव में भत्यय मानें तो निरोध शब्द का अर्थ रुकता है। इसिलिये सूत्र में 'पिहले निरोध शब्द का अर्थ पर-वैराग्य है', 'दूसरे निरोध शब्द का अर्थ किसी वृत्ति का उदय न होना अर्थात् सब वृत्तियों का रुक जाना' और 'तीसरे निरोध पद का अर्थ पर-वैराग्य का संस्कार' जानना चाहिये।

अभिभव = छिपना = काये करने की सामध्ये से रहित निबंत रूप से रहना। वर्तमानावस्था से भूतावस्था में जाना।

प्रादुर्भाव: अनागतावस्था से वर्तमान काल में प्रकटरूप से आना।

निरोधच्याचित्तान्वयः निरोधकाल में होनेवाले धर्मी चित्त का व्यपने धर्म व्युक्षान (एकामता वर्धात् सम्प्रज्ञात समाधि ) और निरोध (पर-वैराग्य ) के संस्कारों में अनुगत होना।

योग की सिद्धियों की क्याख्या करने की इच्छा से सूत्रकार संयम का विषय शोधने के लिये कम से तीन परिगामों को कहते हैं। इस सूत्र में निरोध परिगाम का वर्गान है।

निरोध-परिणाम = चित्त त्रिगुणात्मक होने से परिणामी है। उसमें प्रतिच्च श्रुचिरूप परिणाम हो रहा है। निर्धीज समाधि में ट्युत्थान की सारी वृत्तियाँ दक जाती हैं और पकापता-वृत्ति भी नहीं रहती। तब उस निरोधचण बाले चित्त में कैसा परिणाम उस समय होता है ? इसको इस प्रकार समम्बाते हैं:—

चित्त धर्मी है, व्युत्थान तथा एकामता के संस्कार इसके धर्म हैं। ये संस्कार वृत्तिकृप नहीं हैं। जैसा कि व्यास भाष्यकार ने कहा है:—

ब्युत्यानसंस्काराश्चित्तधर्मा न ते मत्ययात्मकाः । इति मत्ययनिरोधे न निरुद्धाः ।

अर्थ-ज्युत्थान के संस्कार चित्त के धर्म हैं, प्रत्ययात्मक अर्थात् वृत्तिरूप नहीं हैं।

इसलिये वृत्तिया के निरोध होने पर भी इनका निरोध नहीं हो सकता।

इसलिय वृत्तियों के दकने पर यह संस्कार नहीं दकते, धर्मी-चित्त में बने रहते हैं। इसी प्रकार निरोध (पर-वैराग्य) के संस्कार भी चित्त के धमे हैं। इन दोनों संस्कार-रूपी धर्मों में से एक धमे का दबना, दूसरे का प्रकट होना चित्तरूपी धर्मी का धर्मे-परिणाम है। निरोधचण (निर्वीज-समाधिकाल वाले) चित्त के अन्दर उस समय यह परिणाम होता है कि ब्युत्थान (एकामता) के संस्कार आभभृत होत हैं। दबत हैं। और निरोध (पर-वैराग्य) के संस्कार प्रादुभृत होते हैं (प्रकट होने हैं)।

उगुत्थान के संस्कार जो पहिले वर्तमानरूप में थे अब भूतरूप में हो गए। यह उनका भूत लक्षण-परिणाम है और निराध के संस्कार जो पहिले अनागतरूप में थे, अब वर्तमानरूप में हो गए। यह उनका वर्तमान लक्षण-परिणाम है। निरोध समय का धर्मी चित्त अपने धर्म इन दोनों उगुत्थान (एकामता) और निरोध (पर-वैराग्य) के संस्कारों के बहलने में (आविभोव-प्रादुर्भाव होने में) अनुगत रहता है। इस प्रकार एक चित्त के एकामता और पर-वैराग्य के संस्कारों का बहलना निरोध-परिणाम है। उस समय संस्कार-शेष वाला चित्त होता है, जैसा कि (१।१८) में बवजाया गया है कि असम्प्रझात समाधि में चित्त के संस्कार रोप रहत हैं।

शंका—श्रांत्रयों से संस्कार उत्पन्न होते हैं। जैसे व्युत्थान की शृत्तियों से व्युत्थान के संस्कार, समाधि (आरम्भ) की शृत्तियों से समाधि (आरम्भ) के संस्कार, एकामता की शृत्तियों से एकामता के संस्कार; और सब शृत्तिया के निराध का कारण जो पर-वैराग्य है उसकी शृत्तियों से पर-वैराग्य (निरोध) के संस्कार उत्पन्न होते हैं। इसलिये शृत्तियों ही संस्कारों क कारण हैं। निराध अर्थात् असम्ब्रह्मात समाधि में जब पर-वैराग्य की शृत्ति का भी निरोध हो जाता है तब उसके कार्य निराध के संस्कार कैसे शेष रह सकते हैं।

समाधान—कारण दा प्रकार के होत हैं, एक निमित्तकारण, जैसे कुलाल घट का निमित्त कारण है, दूसरा उपादान जैसे मिट्टी घट का उपादान कारण है। निमित्त कारण के सभाव से कार्य का स्थान नहीं होता कवल उसके सागे की उत्पत्ति बन्द हो जाती है, किन्त उपादान कारण के स्थान में कार्य का स्थान होता है।

शृत्तियों संस्कारों के निमित्त कारण हैं, उपादान कारण नहीं हैं। संस्कारों का उपा-दान कारण वित्त है। इस उपादान कारण को ही सांख्य तथा यांग की परिभाषा में अभी कहते हैं और उसके कार्यों को धर्म। इसलिये निरोधचण (असम्भ्रष्टात-समाधि) में सब शृत्तियों के निरोध के निमित्त कारण पर-वैराम्य की शृत्ति भी निष्टुत्त हो खाती है, पर उसके कार्य निरोध (पर-वैराग्य) के संस्कार वर्तमान रूप से शेष रहते हैं क्योंकि उनका उपादान कारख धर्मी चित्त विद्यमान रहता है। कैवल्य में जब चित्त श्रपने उपादान कारण धर्मी में लय हो जाता है तब उसके साथ उसके कार्य निरोध के संस्कार (संस्कारशेष) भी निष्टृत्त हो जाते हैं।

संगति - उस निरोध-संस्कार का फल कहते हैं :-

#### तस्य प्रशान्तवाहिता संस्कारात् ॥ १० ॥

शृष्यार्थ—तस्य = उस (चित्त) का । प्रशान्त-वाहिता = प्रशान्त बहना । संस्कारात् = निरोध-संस्कार से (हाता है)।

अन्वयार्थ -- निरोध-संस्कार से चित्त की शान्त-प्रवाह वाली गति होती है।

ब्याख्या—प्रशान्तवाहिता = निरोध-संस्कार के ब्राम्यास से जब निरोध-संस्कार प्रवल होता है तब ट्युत्थान के संस्कार सर्वथा दब जाते हैं और ट्युत्थान-संस्काररूप मल से रहित जो निर्मल निरोध-संस्कारों की परम्परा प्रवृत्त होती है, यही चित्त का प्रशान्त वा एकरस बहना, चित्त की प्रशान्तवाहिता स्थिति है।

भाष्यकार इस सूत्र का ब्याशय यह बतलाते हैं कि निरोध-संस्कारों के श्वभ्यास को हृद करने की ध्यावरयकता है जिससे चित्त की प्रशान्तवाहिता स्थिति हो जावे। क्योंकि निरोध के संस्कार मन्द होते ही व्युत्थान के संस्कार उनको फिर दवा लेते हैं। यहाँ यह बाव भी समक लेनी चाहिये कि निरोध-समाधि के भङ्ग तक, जो चित्त में उन्हीं संस्कारों के हुई और दुर्बल होते हुए प्रशान्त प्रवाह का बहाना है, वह उसका श्रवस्था-परिखाम है।

संगति निरोध-परिणाम बताकर अब चित्त में समाधि (सम्प्रज्ञात) परिणाम

बताते हैं :---

#### सर्वार्थेतैकाद्रतयोः चयौदयो चित्तस्य समाधिपरिवामः ॥ ११ ॥

शब्दार्थ—सर्वाधेता-एकामतयोः = सर्वार्धेता और एकामता का। त्य-उदयो = त्य और उदय होना। वित्तस्य समाधि-परिग्णामः = वित्त का समाधि अवस्था में परिग्णाम होता है।

अन्वयार्थ —चित्त (धर्मी) के सर्वार्थता श्रीर एकाप्रतारूप धर्मी का (क्रम से ) नाश

होना और प्रकट होना चित्त का समाधि श्रवश्या में परिणाम है।

व्याख्या—सर्वाधेता = सब विषयों की ओर जाना। यह शब्द चित्त की विद्वेप अव-स्था के लिये यहाँ आया है। विद्वेप अवस्था में सत्त्वगुण प्रधान होता है पर रजोगुण बना रहता है और अपने काये करता रहता है। इस कारण चित्त सारे विषयों की ओर जाता है। यह अवस्था समाधि के आरम्भ-काल में होती है।

एकामता : समाधि की व्यवस्था जिसमें चित्त सब विषयों को त्यागकर एक विषय पर टिकता है अर्थात् एक ही आलम्बन (सहारा) होने पर सजातीय प्रवाह में परिश्वित होना चित्त की एकामता कहनाती है। विज्ञिता और एकामता दोनों चित्त के धर्म हैं, चित्त धर्मी दोनों में अनुगत है। जब विज्ञितता का धर्म दबता है और एकामता का धर्म प्रकट होता है तोहस प्रकार दोनों धर्मों में अनुगत धर्मी-चिक्त में समाधि-परिखाम अर्थात् सम्प्रहात-समाधि काल में होनेवाला चिक्त का परिखाम है। चिक्त का यह एकाव्रता का आकार धारण करना चिक्त में धर्म-परिखाम होता है। एकाव्रता जो चिक्त की सर्वार्थता (विक्त्यता) में अनागत रूप से छिपी हुई थी अब वर्तमान रूप में आगई। यह एकाव्रतारूप चिक्त-धर्मी का वर्तमान लक्त्य-परिखाम है।

#### समाधि-परिखाय और निरोध-परिखाय में भेद

निरोध-परिणाम से समाधि-परिणाम में यह भेद है कि निरोध-परिणाम में च्युत्थान-(एकामता) के संस्कारों का अभिभव और निरोध-संस्कारों का प्रादुर्भाव होता है और समाधि-परिणाम में संस्कार-जनक जो व्युत्थान अर्थात् सर्वार्थतारूप चित्त का विचेप है उसका चय और एकाप्रतारूप धर्म का उदय होता है अर्थात् प्रथम सम्प्रज्ञात में व्युत्थान का चय और एकाप्रता का उदय किया जाता है फिर असम्प्रज्ञात में निरोध-संस्कारों के प्रादुर्भाव से ख्युत्थान (एकाप्रता) के संस्कारों का भी विरोभाव (दवना) होता है।

संगति—समाधि अवस्था में जब विज्ञिप्तता बिल्कुल दब जाती है तब चित्त की

समाहित अवस्था में एकाप्रता-परिणाम बताते हैं :--

ततः पुन: शान्तोदितौ तुन्यमत्ययौ चित्तस्यैकाग्रतापरिणामः ॥ १२ ॥

इाव्यार्थ—ततः पुनः = तब फिर । शान्त-उदितौ = शान्त और उदय हुई । तुस्य-प्रस्ययौ = समान वृत्तिये । चित्तस्य-एकाव्रता-परिणामः = चित्त का एकाव्र परिणाम है ।

अन्वयार्थ — तब फिर समान वृत्तियों का शान्त और उदय होना चित्त का एकावता-परिगाम है।

ब्याख्या—समाहित चित्त की 'विरोध-पृति' ही एक-प्रत्यय कहलाती है। यह अतीत (भूत) मार्ग में प्रविष्ट हुई ज्ञान्त, और वर्तमान मार्ग में बर्तती हुई उदित कहलाती है।

यह दोनों ही, चित्त के समाहित होने के कारण, तुस्य अर्थात् एक विषय को ही आलम्बन करने से सददा-प्रत्यय हैं। इन दोनों में समाहित चित्त का अन्वयी (अतुगत) भाव से रहना एकाप्रता-परिणाम कहलाता है। अर्थात् समाधि-परिणाम के अभ्यास-बल से जब चित्त का चित्तेष विस्कुल दब जाता है तो वह समाहित हो जाता है। इस अवस्था में भी चित्त बराबर बदलता रहता है, किन्तु जिस प्रकार विशेष में एक वस्तु को छोड़कर दूसरी को पक्वता था इस प्रकार समाहित अवस्था में नहीं होता। इसमें जिस वस्तु को पक्कता है उसी में लगा रहता है। चित्त के वदलने के कारण वृत्तियाँ बदलती तो हैं पर जैसी वृत्ति दबती है वैसी ही उदय होती रहती है; जबतक समाधि भन्न न हो जावे। यह धर्मी चित्ता का एका-प्रता-परिणाम है।

समाधि के भङ्ग होने तक एकामता प्रवल होती रहती है उसके पश्चात् दुर्वल होती आती है। यह उसकी स्वयथा का बदलना स्रवस्था-परियाम है।

सावधामी-सम्प्रज्ञात-समाधि की प्राप्ति से ही बोगी अपने-आप की कृतकृत्य न

मान बैठे, किन्तु ब्युत्थान के विद्येप की निवृत्ति के लिये क्यसम्प्रज्ञात-समाधि का कानुष्टान करना चाहिये।

संगति—अब प्रसङ्घ से चित्त के सदश ही भूत और इन्द्रियों के परिणाम बताते हैं:— एतेन भूतेन्द्रियेषु धर्मे बत्तायावस्थापिरिणामा व्याख्याताः ॥ १३ ॥

शब्दार्थ—एतेन = इससे ही (चित्त के परिणाम से ही ) भूत-इन्द्रियेषु = भूत और इन्द्रियों में । धर्मलक्त्य-अवस्था-परिणामाः ज्याख्याताः = धर्म-परिणाम, लक्त्य-परिणाम और अवस्था-परिणाम व्याख्यान किये हुए जानने चाहिये ।

अन्वयार्थ-चित्त के परिणाम से ही भूतों श्रीर इन्द्रियों में धर्म, लच्चण श्रीर

श्रवस्था परिगाम न्याख्या किये गए जानने चाहिये।

व्याख्या—जिस प्रकार चित्त के धर्म, लिताण और अवस्था परिणाम होते हैं इसीं प्रकार पाँचों भूतों और इन्द्रियों में समम्प्रना चाहिये यथापि पूर्व चार सूत्रों में धर्म, लच्या और अवस्था-परिणाम का नाम नहीं लिया गया है तथापि उनमें चित्त के ये परिणाम दिखलाये गए हैं। पाठकों के सुभीते के लिये नवें सूत्र की सङ्गति में वे उदाहरणसहित समम्प्रा दिये गए हैं; और पिछले चार सूत्रों में चित्त के निरोध आदि परिणामों में भी इनको यथा-स्थान बतलाते चले आये हैं। यहां उनको संचेप से फिर बतलाये देते हैं:—

धर्म-परिणाम-धर्मी के अवस्थित रहते हुए पूर्व धर्म की निवृत्ति होने पर उसके

श्रन्य धर्म की प्राप्ति होना धर्म-परिग्राम है। --(भोजवृत्ति)

चित्त में धर्भ-परिणाम: नवें सूत्र में निरोध-परिणाम बतला छाये हैं। धर्मी-चित्त के दो धर्म व्युत्थान-संस्कार छौर निरोध-संस्कार में से व्युत्थान-संस्कार का दबना और निरोध-संस्कार का प्रकट होना धर्मी-चित्त का धर्म-परिणाम है इसी प्रकार सूत्र ग्यारह में समाधि-परिणाम में धर्मी-चित्त के सर्वार्थता धर्म के दबने और एकामता धर्म के प्रकट होने में धर्मी-चित्त का धर्म-परिणाम है।

भूतों में धर्म-परिणाम : पृथ्वी का उदाहरण--मृत्तिकारूप-धर्मी का पिगडरूप धर्म

को छोड़कर घटरूप धर्म को खीकार करना उसका धर्म-परिएाम है।

इन्द्रियों में धर्म-परिणाम: नेत्रेन्द्रिय का खदाइरण—धर्मी-नेत्र का खपने धर्म नील, पीत, रूपादिक विषयों में से एक रूप को छोड़कर दूसरे रूप का खालोचन-झान धर्म-परिणाम है।

छक्षण-परिणाम—काल-परिणाम को लत्त्रण-परिणाम कहते हैं । वह तीन भेद बाला है: अनागत (भविष्य), उदित, (वर्तमान) अर्तात (भूत)। प्रत्येक धर्म इन

तीन लच्चणों से युक्त होता है।

अनागत लज्ञ्या परिणाम : किसी धर्म का वर्तमान काल में प्रकट होने से पहिले अविष्यत् काल में क्षिया रहना उसका अनागत लज्ञ्या-परिणाम है । उस धर्म का अविष्य काल को छोड़कर वर्तमान काल में प्रकट होना वर्तमान लज्ञ्य परिणाम है और वर्तमान काल को छोड़कर मून काल में क्षिप जाना अतीत लज्ञ्या-परिणाम है।

सूत्र ९ में धर्मी-चित्त के निरोध-परिणाम में उसके दोनों धर्म, ज्युत्थान-संस्कार तथा निरोध-संस्कार इन तीनों लक्त्यों से युक्त हैं। उनमें से ज्युत्थान-संस्कार का, वर्तमान लक्त्या को झोड़कर, धर्ममाव को न त्यागते हुए, अतीत काल में छिप जाना उसका अतीत (भूत) लक्त्या-परिणाम है। इसी प्रकार निरोध-संस्कार का, अनागत मार्ग को छोड़कर, धर्ममाव को न झोड़त हुए वर्तमान काल में प्रकट होना, उसका वर्तमान लक्त्या-परिणाम है। ऐसे ही सूत्र ग्यारह में चित्त के समाधि-परिणाम में उसके धर्म सवार्थता और एकाप्रता दोनों लक्त्या वाले हैं। उनमें से सर्वार्थता का वर्तमान लक्त्या को त्यागकर धर्ममाव को न झोड़ते हुए अतीत लक्त्या को प्राप्त होना उसका अतीत लक्त्या-परिणाम है। और एकाप्रता धर्म का अनागत लक्त्या को त्यागकर धर्मभाव को न झोड़ते हुए वर्तमान लक्त्या में प्रकट होना उसका वर्तमान लक्त्या में प्रकट होना उसका वर्तमान लक्त्या में प्रकट होना उसका वर्तमान लक्त्या-परिणाम है।

मृत्तिका के घटरूप धर्म का, प्रकट होने से पहिले, अनागत काल में छिपा रहना इसका अनागत लक्त्ग्य-परिग्याम है। अनागत लक्त्या से वर्तमान काल में प्रकट होना वर्तमान लक्त्या और घटरूप धर्म का वर्तमान लक्त्या से अतीत काल में छिप जाना उसका अतीत लक्त्या-परिग्याम है।

इसी प्रकार धर्मी-नेत्र के, धर्मों अर्थात् नील, पीत रूपादिक विषयों के आलोचन में इन तीनों लक्ष्या-परियामों को समक लेना चाहिये। अर्थात् धर्मी नेत्र के धर्म नीलादि झान के प्रकट होने से पूर्व अनागत काल में छिपा रहना उसका अनागत लक्ष्या-परियाम है। अनागत काल से वर्तमान काल में प्रकट होना वर्तमान लक्ष्या-परियाम है और वर्तमान काल से वर्तमान से वर्तमान

अवस्था-परिणाम—एक धमे के अनागत लच्चा से वर्तमान लच्चा में प्रकट होने तक उसकी अवस्था को हद करने में, और इसी प्रकार वर्तमान लच्चा से अतीत लच्चा में जाने तक उसकी अवस्था को दुर्बल करने में जो प्रतिच्चा परिणाम हो रहा है वह अवस्था-परिणाम है। सूत्र १० में निरोध-समाधि के भक्न तक जो निरोध-संस्कार के प्रतिच्चा हद और उसके पश्चात् उनका दुर्बल होते हुए प्रशान्त प्रवाह का बहना है वह उनका अवस्था परिणाम है। इसी प्रकार मृत्तिका के घटधमें के अनागत लच्चण से वर्तमान लच्चण में आने तक और दर्भनान लच्चण से अतीत लच्चण में जाने तक उसकी अवस्था को क्रम से हद और दुर्बल करने में जो प्रतिच्चा परिणाम हो रहा है वह घटधमें का अवस्था-परिणाम है। ऐसे ही धर्मी नेत्र के धर्म नील, पीत, रूपादिक विषय के आलोचन में अवस्था-परिणाम को जानना चाहिय। अर्थात् वर्तमान लच्चण वाले नीलार विषय के आलोचन (ज्ञान) रूपधर्म की स्फुटता अस्फुटता रूप अवस्था परिणाम है।

धमी का धर्मों से, धर्म का लक्षणों (श्रनागत, वर्तमान, श्रतीत ) से श्री तक्षणों का श्रवस्था से परिणाम होता है। इस प्रकार गुणवृत्ति एक क्षण भी धर्म लक्षण और श्रवस्था-परिणाम से शून्य नहीं रहती। गुणों का स्वभाव ही प्रवृत्ति का कारण है।

यथार्थ में यह सब एक ही परिशाम है। धर्मी का स्वरूप-मात्र ही धर्म है, कोई सिक्र

वस्तु नहीं। क्योंकि धर्मी का विकार ही धर्म नाम से कहा जाता है। धर्मी के विकारक्त धर्म का ही, धर्मी में वर्तमान रहते हुए, अतीत, अनागत, वर्तमान मार्ग में अन्यथा भाव होता है, न कि धर्मी द्रव्य का अन्यथापन होता है। जैसे सुवर्ण का कोई आगृषण तोड़कर अन्य प्रकार का आगृषण बनाने से भूषण-आकार अन्यथा होता है, सुवर्ण का खरूप नहीं वद्वतता, ज्यों का त्यों रहता है। इसी प्रकार चित्त आदि धर्मियों का खरूप नहीं बदलता, उसके निरोध आदि धर्मियों का स्वरूप नहीं बदलता, उसके निरोध आदि धर्मियों का स्वरूप नहीं बदलता,

भाष्यकार ने प्रतिपित्तयों की शङ्काश्रों का युक्तिपूर्वक समाधान करते हुए स्वपन्न का विस्तार के साथ वर्णन किया है। इमने सूत्र ९ की सङ्गति और इस सूत्र की न्यास्या पर्याप्त सममक्तर विस्तार के भय से उसे छोड़ दिया है। इतना और बतला देना आवश्यक है कि सांस्य तथा योग में धर्मी उपादान कारण के अर्थ में है और धर्म उसका विकार कार्य है, वैशेषिक वालों के गुए के अर्थ में नहीं है।

#### विष्पणी-व्यास भाष्य का भाषानुबाद ॥ सूत्र १३ ॥

इस पूर्वोक्त धर्मेलक्स श्रौर श्रवस्थारूप वित्त के परिस्ताम से भृत श्रौर इन्द्रियों में धर्मपरिस्ताम, लक्त्सपरिस्ताम श्रौर श्रवस्थापरिस्ताम भी व्याख्यात समक्षने चाहिए। उनमें धर्मी में व्युत्थान श्रौर निरोध धर्मों का श्रीभव श्रौर प्रार्द्धभाव धर्मपरिस्ताम है।

लच्चणपरिणाम निरोध — त्रिलच्चण होता है। तीन अध्य से युक्त होता है, वह अनागत लच्चण प्रथम अध्य को छोड़ कर धर्मत्य को न छोड़ता हुआ वर्तमान लच्चण को प्राप्त होता है जहां कि इसकी स्वरूप से अभिन्यक्ति होती है, यह इसका दितीय अध्य है, वह अतीत और अनागत लच्चण से विगुक्त नहीं है। तथा न्युत्थान त्रिलच्चण तीन अध्य से युक्त होता है। वर्तमान लच्चण को छोड़ कर धर्मत्य का परित्याग न करके अतीत लच्चण को प्राप्त होता है, यह इसका तृतीय अध्य है, और वह वर्तमान और अनागत लच्चण से जुदा नहीं है। इसी भांति पुनः न्युत्थान । उपसंपाद्यमान अनागत लच्चण को छोड़कर धर्मत्य का चड़ंचन न करता हुआ वर्तमान लच्चण को प्राप्त होजाता है जहाँ कि इसके स्वरूप की अभिन्यक्ति होने पर न्यापार होता है, यह इसका द्वितीय अध्य है वह अतीत और अनागत लच्चण से वियुक्त नहीं है, इसी भाँति पुनः निरोध और पुनः न्युत्थान होता रहता है।

तथा अवस्थापरिणाम होता है। उसमें निरोध के चर्णों में निरोध के संस्कार बलवान होते हैं और व्युत्थान के संस्कार दुर्बल होते हैं, यह धर्मों का अवस्थापरिणाम है उसमें धर्मी का धर्मों से परिणाम होता है, और लच्चणों का अवस्थाओं से परिणाम होता है, और लच्चणों का अवस्थाओं से परिणाम होता है इस मांति धर्म, लच्चण और अवस्था परिणामों से शून्य एक च्चण भी गुर्जों की हित नहीं रहती हैं, क्योंकि गुर्जों की हित्त चन्चल स्थाय वाली है गुर्जों का गुर्जा्सामाव तो प्रहृत्ति का कारण कहा है, इससे भूत और इन्द्रियों में धर्म धर्मी भेद से विविध परिणाम जानना चाहिए, और परमार्थ से तो एक ही परिणाम है, धर्मी का स्वरूपमात्र ही धर्म है, धर्मी की विक्रिया ही यह धम द्वारा विस्तार से कहा है। इस

धर्मी में वर्तमान धर्म के ही अतीत, अनागत और वर्तमान अध्वों में भाव का अन्यथात्व होता रहता है। द्रव्य का अन्यथात्व नहीं होता, जैसे सुवर्ण पात्र को तोड़ अन्यथात्व करने प्र भाव का अन्यथात्व होता है सुवर्ण का अन्यथात्व नहीं होता।

दूसरे कहते हैं— धर्म से धर्मी अन्यूनाधिक होता है, क्योंकि वह पूर्व तत्त्व का अतिक्रम नहीं करता, पूर्व, अपर अवस्था भेद से अनुपतित हुआ कौटरध्य से परिवर्तित होगा, यदि वह अन्वयी है ? समाधान—यह दोष नहीं है, क्योंकि यह बात एकान्ततः नहीं मानी है, यह त्रैलोक व्यक्ति से च्युत होता है क्योंकि इसके नित्यत्व का निषेध किया है, च्युत हुआ भी है, क्योंकि इसके बिनाश का अतिषेध किया है, संसर्ग से इसकी सूक्ष्मता है और सूक्ष्म होने से उपलब्धि नहीं होती।

लक्षणपरिणाम—धर्म अध्वों में वर्तमान खतीत होता है अतीत लक्षण से युक्त होता है अनागत और वर्तमान लक्षण से वियुक्त नहीं होता है, तथा अनागत-अनागत लक्षण युक्त होता है, वर्तमान और अतीत से वियुक्त नहीं होता, तथा वर्तमान-वर्तमान लक्षण युक्त होता है, अतीत और अनागत लक्षण युक्त होता है, अतीत और अनागत लक्षण से वियुक्त नहीं होता, जैसे पुरुष एक की में रक्त है, वह शेषों से विरक्त नहीं है। यहां लक्षणपरिणाम में सर्व का सर्व लक्षणों के साथ योग होने से अध्वसंकर प्राप्त होता है यह दसरे दोष देते हैं ?

उसका यह परिहार है—धर्मों का धर्मत्व अप्रसाध्य है, धर्मत्व के होने पर ही लज्ञ्या— भेद भी कहना होगा ? उसको धर्मत्व वर्तमान समय में ही नहीं है, इस भांति ही चित्तः रागध्में बाला नहीं होगा क्योंकि क्रोध के समय राग समुदाचार नहीं है। और भी ? तीनों लक्ष्णों का एक साथ एक व्यक्ति में संभव नहीं ? क्रम से तो उसके व्यंजक की सहायता से भाव होसकता है। उक्तंच—रूपातिहाय और वृत्ति अतिहाय परस्पर विरोधी हैं, सामान्य तो अतिहाय के साथ रहा करते हैं इस कारण से संकर दोष नहीं हैं। जैसे राग का ही कहीं समुदाचार है, इसलिए उस समय अन्यन्न अभाव नहीं हैं किन्तु केवल सामान्य से समन्वा-गत है अतः उस समय उसका वहाँ भाव है, तथा लक्षण का भी भाव है।

धर्मी त्रि अध्व (तीन मार्ग वाला) नहीं होता, धर्म त्रि अध्व हुआ करते हैं, वे धर्म लिखत और अलिखत उस-उस अवस्था को प्राप्त हुए अवस्थान्तर के कारण अन्यस्व निर्देश किय जात हैं द्रव्यान्तर से नहीं, जैसे एक रेखा शत स्थान में शत, दश स्थान में दश और एक स्थान में एक होती हैं, यथा च एकत्व होने पर भी एक स्था माता कहलाती है, पुत्री कहलाती है, वहन कहलाती है। अवधापरिखाम में कैटिस्थ्य प्रसंग दोष कुछ लोगों ने कहा है किस प्रकार कि अध्वों के व्यापार से व्यवहित होने से जब धर्म अपने व्यापार को नहीं करता, तब अनागत है, जब करता है तब वर्तमान है जब करके निवृत्त होजाता है तब अतीत है, इस प्रकार धर्म और धर्मी लक्षण और अवस्था इन सबको कूटस्थ मानना पढ़ेगा— यह दूसर सज्जन दोष देते हैं।

वह दोष नहीं हैं, क्योंकि गुणों के नित्य होने पर भी गुणों के विमर्द की विचित्रवा है, जैसे विनाशी और अविनाशी शब्द आदिकों का आदिमत् संस्थान धर्ममात्र होता है. वैसे ही बिनाशी और अविनाशी सत्त आदि गुणों का आदिमान लिंग धर्ममात्र है, उसमें विकार संज्ञ है ( उसी को विकार कहते हैं ) उसमें यह उदाहरण है मिट्टी धर्मी अपने पियडाकार धर्म से धर्मान्तर को प्राप्त होता है यह घटा-कार अनागत लच्चण (काल ) को छोड़ कर वर्तमान लच्चण (काल ) में आगया है यह लच्चण से परिणाम होता है, घट नवीनता और पुराणता का प्रतिचण अनुभव करता हुआ अवस्थापरिणाम को प्राप्त होता है—यह धर्मी की भी धर्मान्तर अवस्था है और धर्म की लच्चणान्तर अवस्था, यह एक ही द्रज्य को परिणामभेद से दिखलाया है। इसी भांत पदार्थान्तर में भी योजित कर लेना चाहिए। धर्म, लच्चण और अवस्था परिणाम धर्मी के स्कर्म का उस्लंघन न करते हुए है इससे एक ही परिणाम उन सब विशेषों को ज्याप्त कर रहा है।

श्रव यह परिणाम क्या है ? इसका उत्तर देते हैं-

अवस्थित द्रव्य के पूर्व धर्म की निवृत्ति होने पर धर्मान्तर की उत्पत्ति (प्रादुर्भाव) परिगाम है ॥ १३॥

# " वार्त्तिक" का भाषानुवाद ।। सूत्र १३ ॥

इस प्रकार योग—योग के घंगों के परिणाम रूप की विलक्षणता उनके विवेक के लिए दिखलादी है, इसी रीति से ज्युत्थानकालीन चित्त के परिणाम भी ज्याख्यात प्राय: ही हैं। यहां से 'परिजामत्रयसंयमात्' इस आगामी सूत्र की ष्पोद्धात संगति से सर्वत्र वैदाग्यरूपी अग्नि को प्रज्वलित करने के लिए चित्तवत् ही अन्यों में भी अतिदेश से ही

परिगामों की व्याख्या सूत्रकार करते हैं।

"एतेन भूतेन्द्रियेषु धर्मलच्यावस्थापरिखामा व्याक्याताः" धर्मों से, लच्न्यों से जीर श्रवस्थाओं से जो परिखाम हैं वे धर्मलच्याक्या परिखाम हैं उनकी भाष्य में व्याख्या करनी है। यही परिखाम भूत और इन्द्रियों में होते हैं कोई तत्त्वान्तर परिखाम नहीं होते। इस असाधारण आध्य से ही यहाँ प्रकृति आदि में परिखाम नहीं कहे, इससे तत्त्वान्तर-परिखामवत् ये परिखाम भी सब ही यथायोग्य प्रकृति आदि में भी जानने चाहिष, ऐसा ही भाष्यकार कहेंगे। इस प्रकार धर्म, लच्च्य और अवस्था परिखामों से सून्य च्च्या भर भी गुण वृत्त नहीं ठहरता (नहीं रहता) इससे सर्व वस्तुओं में तीन परिखाम हैं। सूत्र की व्याख्या करते हैं—एतेनेति (इस पूर्वोक्त धर्मलच्च और अवस्थाह्य चित्रा के परिखाम से भूत और इन्द्रियों में धर्मपरिखाम, लच्चखपरिखाम और अवस्थापरिखाम को व्याख्या समक्र लेनी चाहिष्र ) भाष्य।

रांका—पूर्व सूत्र में जिल का परिस्ताम मात्र कहा है धर्मपरिस्ताम, लक्क्षकरिस्ताम जीर अवस्थापरिस्ताम नहीं कहे ? इस रांका को परिस्तामों के विभाग विस्तृत कर दूर करने के लिए उपकम करते हैं अत्र—क्युत्थानैति—इनमें से व्युत्थान और निरोध के अभिभव और प्रदुर्भाव ही धर्मी जिल्ला में धर्मपरिस्ताम प्रथम सूत्र ने ही कहा है, 'अविध्यत' धर्मी के पूर्व धर्म का तिरोभाव होने पर धर्मान्तर के ब्राह्मभाव को ही धर्मपरिस्तामल है,

यह भाव है। यद्यपि प्रथम सूत्र में व्युत्थान और निरोध के संस्कारों का ही अभिभव और प्राद्रभोव कहा है. तथापि व्यत्थान श्रीर निरोध का श्रपाय श्रीर उपजन भी श्रर्थात् लब्ध है, धर्म द्रव्य है या गुण यह बात दूसरी है, तथा उसी सूत्र ने श्रमिभव श्रीर शादुर्भाव शब्दों से धर्म का लन्नगण्यिगाम भी कहा है, अतः भाष्यकार कहते हैं. लन्नगण्यिगाम इचेति - लक्तरापरिस्ताम अवस्थित धर्मे का अनागत आदि लक्तरा के त्यागने पर वर्तमान आदि लग्ग के लाभ का नाम है, और वह अभिभव और प्रादर्भाव वचन से ही लब्ध है, क्योंकि अतीतता और वर्तमानता का ही अभिभव और प्रादर्भाव हुआ करता है। यह भाव है। उनमें से पहिले निरोधक्तप धर्म के प्रादर्भाव शब्द से कहे लच्चगुपरिग्णाम का चदाहरण देते हैं निरोधिकलत्त्रण इति-इसी का विवरण, है तीन अध्व से यक्त है. क्रम के सम्बन्ध से अध्व के तत्य होने से अनागत आदि भाव अध्व कहलाते हैं: तथा धर्मी और धर्मों के अन्योन्य के न्यावर्तन से और लक्त्रण शब्द से तंत्र में कहा है. इससे क्या आया ? इसको कहते हैं - खिल्वित - वह निरोध प्रादर्भाव काल में अनागतलचाए रूप अभ्य नाम को छोड़ कर इत्यादि अथे है। यहां सत्कार्य की सिद्धि के लिए और धर्म परिगाम के उपपादनाथे 'धर्मत्वं मनति कान्तः' कहा है । खरूप से अवस्थित ही धर्म के रूपान्तर के हटने पर रूपान्तर की उत्पत्ति में धर्मपरिशाम शब्द का व्यवहार होता हैं, वर्तमान श्रवस्था को इतर दो श्रवस्थात्रों से विवेचन करके दिखलाते हैं यत्रेति-स्तरूप से, अर्थोक्रयाकारित्व से अभिव्यक्ति उपल्हिध है। वह अनागत की अपेत्ता से दितीय श्रम्ब है, यह शिष्य के व्यत्पादन के लिए प्रसंग से कहते हैं एषो ऽस्येति— असत की उत्पत्ति और सत के विनाश के प्रतिषेध के लिए कहते हैं नचेति—निरोधच्चण में ही निरोध के लक्त गुपरिगाम का दिखलाकर न्युत्थान को भी दिखलाते हैं तथा न्युत्थान-मिति-सब पूर्वत है। विशेष है वर्तमानता, को छोड़ कर श्रतीतता को प्राप्त होता है यह तृतीय श्रभ्व है। इस भांति न्युत्थान काल में भी न्युत्थान और निरोध के लच्चणपरिणामों को कम से दर्शाते हैं, एवं पुनव्यत्थानमुपसम्पद्यमान-मिति उपसंपद्यमान जायमान का नाम है, श्रीर वह व्यक्ति श्रन्दर है, क्योंकि श्रतीत व्यक्ति का श्रनुत्पाद श्रागे कहेंगे। श्रन्य सब पूर्ववत् है। एव पुनर्निरोध इति यहां एवं पद से तथा व्युत्थानं इत्यादि वाक्य से कहे निरोध के तृतीय अध्व की प्रक्रिया निर्देश की है। अतः निरोध के तृतीय अवस्था के कथन के अभाव की शुन्यता नहीं हैं, ( अर्थात् तृतीय अध्व की प्रक्रिया के निर्देश से निरोध की तृतीय अवस्था के कथन का अभाव है यह व्यत्थान निराध परिणाम का चक्र अपवर्ग पर्यन्त ही है-यह संक्षेप से कहते हैं। एवं पुनन्यत्थानमिति -पुनर्व्यत्थान आदि अर्थ है। चिना के धर्मों के लक्षण परिणाम को दर्शाकर उस लक्ष्य के श्रवस्थापरिणाम की 'तस्य प्रशान्तवाहिता संस्कारात' इस सूत्र पर व्याख्या हो चुकी है यह दिखलाते हैं-तथा अवस्था परिग्राम-इति- अवस्था-परिणाम को कहते हैं - संस्कारों का बलवत्व और दुर्बलत्व घट के नय और पुरान के परिमाय से भेद की अनुपपित है लच्चा की भांति है, वृद्धि और हास-उत्पत्ति और विनाशरू . हैं, लच्चरा परिगाम से भेद की अनुपपत्ति है लक्षण के ही नवपुरागुत्व आदि अवस्था परिगाम आगे कहेंगे.

विभूतिप

शंका-द्रव्य के ही वृद्धि और चय देखे जाने हैं गुण के नहीं।

समाधान—यह बात नहीं है रूप आदि गुणों के भी वृद्धि और हास का अनुभव होता है। वृद्धि हास को रूप का अन्य भेद मानें तो गौरव होगा, वहीं रूप अब बढ़ गया है ऐसी जो प्रत्यभिज्ञा होती है वह भी न बनेगी अतः संस्कार और अटए आदि का अवस्थापरिणाम होता है, ज्ञान और इच्छा आदि के उत्पत्ति और विनाश का अनुभव होता है, दो क्णमात्र स्थायी होने पर भी दितीय क्ण में वर्तमान लक्षण का अवस्थापरिणाम होता है, वह क्णस्व से ही उस परिणाम का हेतु है, यदि ऐसा न मानें तो सब वस्तुओं के प्रतिवृद्ध परिणाम की जो कि आगे कहेंगे उपपत्ति ही न होगी, इस कथन से उसका भी खंडन हो गया, जो किसो न कहा है कि उत्तर वृत्ति विसु विशेष गुण की ही आनादि के नाशक होने से एकाप्रता दशा में भी ज्ञान के बहुत क्ण स्थायी होने से अवस्था परिणाम सम्भव नहीं है, तब इस प्रकार तीनों परिणामों की व्याख्या करके उनके आधार की व्यवस्था को कहते हैं, तत्र धर्मिण इत्यादि से लक्षणों का भी अवस्थाओं से परिणाम होता है, यथि गल्य आदि अवस्थाओं का भी लक्षणपरिणाम होता है, तथापि यथोक्त क्रम मानने में कोई अनुपपरि नहीं है।

इंका — वर्तमान लच्च का नव पुराण आदि श्रवस्थापरिणाम हो सकता है, श्रामात और श्रतीत लच्च का श्रवस्थाभेद िस प्रकार होगा ?

समाधान—शीघ भविष्यता, विलम्ब भविष्यता श्रादि रूप विशेष उन लक्त्यों का भी श्रमुमान हो सकता है, क्योंकि सख्व श्रादि की भांति ही गुण्ल से, प्रतिकृष्ण परिणामित्व सिद्ध है, यथोक्त वित्ता के परिणामों से सवे वस्तुश्रों के परिणामों का श्रातिदेश करते हुए वैराग्याग्नि को प्रश्वतित करने के लिए उनकी प्रविक्रण परिणामिता दिखलाते हैं, एवं धर्म लक्ष्णेति—वह मनु श्रादि में भी कहा है—

घोरे ऽ स्थिन इत संसारे नित्यं सततवातिनाम्। कदलीस्तम्भनिःसारे संसारे सारमागणम् ॥ यः करोति स सम्मृदो जलनुद्वसुदसिभे ।

इति नित्य सतत घातियों के इस घोर ससार में जोकि केले के स्तम्भ के समान निःसार है जल के बुलबुले के सटश पाल श्रीर चएामंगुर है जो प्राणी सार ढूढ़ता है वह सम्मृढ़ है।

गुण कृत-सर्व आदि गुर्णो का व्यापार है, वह अपने काये धर्मादि परिणामों से इस्स भर भी शूच्य नहीं रहता, प्रतिवृत्स परिस्तित होता रहता है।

शंका-अव्यावार दशा में तो अविरिणामी होगा ?

समाधान—चलं हि गुण्—शृत्तमिति—चलं यह भावप्रधान निर्देश है—गुणों का चांचस्य स्थभाव है यह तास्प्योध है।

प्रश्न—प्रति चेण चोचल्य में प्रमाण क्या है ? इंतर—गुण्लाभाव्य लिति—गुणों का स्त्रभाव है, राजा के गुणों, उपकर्यों नौकर स्नाद का स्त्रामी के लिए प्रतिचण ही व्यापार दिसाई देता है, स्रतः गुणसभावता ४९ ही सत्वादि पुरुषगुणों की भी प्रवृत्ति में पूर्व ब्याचार्य ने प्रमाण कही है। पर के ही भीग बीर अपवर्ग का हेतुत्व गुण्स्व है। चित्र के हष्टान्त में तीनों परिणामों की व्याख्या करके दाष्ट्रीत्वक में भी उसकी व्याख्या का आरम्भ करते हैं एतेनेति — इस से भूत और इन्द्रियों में धर्म धर्मी भेद से धर्म धर्मी का ब्याश्रय लेकर तीन प्रकार का परिणाम जानना चाहिये। उन पृथिवी आदि धर्मियों में घट आदि धर्म का परिणाम धर्मपरिणाम है, घट ब्यादि धर्मों की वर्तमान अतीतता, लच्चणपरिणाम है, वर्तमान आदि तीनों लच्चणों का भी बाल्य—यौवन आदि अवस्थापरिणाम हैं।

द्यांका — तीनों परिएाम भूत और इन्द्रियों में किस प्रकार कहे हैं, क्योंकि वे धर्मी हैं उनमें धर्म मात्र परिएाम होगा ?

समाधान—तीनों धमे धर्मी परिणाम ही परमार्थ से तो एक ही परिणाम हैं, क्योंकि धर्मी खरूप ही धर्म होता है जातः धर्मपरिणाम ही यह लक्षणांद परिणाम है—जो कि धर्मादि के ज्ञवान्तर विभाग ही हैं।

श्वव प्रतिवृत्य परिणाम में वृत्यिकता श्वादि के प्रसंग को (श्वित व्याप्ति) को हटाने के लिए तीनों परिणामों की कम से परीवृत्ता करनी है। प्रथम धर्मपरिणाम की परीवृत्ता करते हैं, तत्र धर्मस्मेत्यादिना—उन परिणामों के मध्य में धर्मी के सत्य होने पर ही धर्म की श्वतीत श्वादि श्ववस्थाश्रों में धर्मी का भावान्यथाल, धर्मान्यथाल ही होता है, द्रध्यान्यथाल नहीं होता खरूपान्यथाल होने पर ही प्रतिवृत्य परिणाम से वृत्यिकता की श्वापत्ति, प्रत्यभिक्षा श्वाद की श्वतुपपत्ति होती है, यह भाव है।

सुवर्ण का बतेन स्नादि रूप हटने पर कटकादि धर्म की स्नाभन्यिक भावान्यथाल है, प्रत्यभिक्षा के बल से सर्वविकारातुगत सुवर्ण सामान्य सिद्ध है, यह सामान्य ही स्रवयवी रूप धर्मी है। वैरोषिक के स्रमुयायी तो कहते हैं कि सुवर्ण के स्रन्यथाल होने पर भी स्रवयवों के संयोग के नाश से पूर्ण सुवर्ण व्यक्ति नष्ट हो ही जाती है उसमें जो प्रत्यभिक्षा होती है (यह वही सुवर्ण हैं) वह जातिविषयक होती है—

बह ठीक नहीं हैं ऐसा मानने से प्रतिक्षण अवयवों के उपचय और अपचय के लिए अवयवों का संयोग और विभाग अवश्य ही मानना होगा और उस से छारिर आदि अखिल बस्तुओं की क्षिणकल की आपिरा को ब्रह्मा भी न हटा सकेगा और जाति से ही सर्वत्र प्रत्यभिक्षा की क्पपिश होने में प्रत्यभिक्षा से घटादि के रुप्ते का जो स्व सिद्धान्त है उससे विरोध आवेगा। इसलिए अवयव के संयोग का नाश द्रव्य के नाश का हेतु नहीं है किन्तु बह्व आदि में त्रण अर्राण और मिण आदि की भांति अव्यवस्थित ही फल के बल से कारण को कल्पना करनी चाहिय। अथवा विजातीय अवयव विभाग विरोध है यह स्वरूपान्यथास्ववादी बौद्धों के धर्म परिणाम में कहे दोवों को निराकरण करने के लिए उठाते हैं—

अपर आह—धर्मों से धर्मी अतिरिक्त नहीं होता, अत्यन्त अभिन्न होता है, इसमें हेतु हैं, पूर्व तस्त्र का अतिक्रम न होने से, पूर्वतस्त्र धर्मी के अनतिक्रम की आपश्ति से, कौटरूप्य की आपश्ति से, यह प्रयोजन है। इसी का विवरण करते हैं पूर्वापरेति ( पूर्व और अपर अवस्था भेद के अनुपतित कौटस्थ से च्युत हो जायगा, यदि अन्वयी होगा। बिद धर्मी धर्मी में अन्वयी होगा, तब पूर्व अपर सकल, श्रवस्थाभेदों में अनुगत होने से अतीत आदि अवस्था में भी सस्त्व मानना होगा और वह चिति शक्ति के समान कृटस्थ रूप से रहेगा, क्योंकि नित्यत्व और कृटस्थ का एक ही अर्थ है और वह गुमको भी अनिष्ट है।

इसका परिहार करते हैं अयमदोष: - यह दोष नहीं है - एकान्तेति - क्योंकि हम एकान्त नित्यत्व नहीं मानते हैं। एकान्तेन का अर्थ है, सवेथा स्वरूप से श्रीर धर्म से नित्यत्व ही कौटस्थ्य हम मानते हैं, और वह चिति शक्ति का ही है, धर्मरूप से, अनित्य

धर्मी की कृटस्थता नहीं है।

विकारव्यावृत्तलं प्रकृतिनित्यत्वम — विकार से व्यावृत्ति ही प्रकृति की नित्यता है, सत्य की व्यतीत चौर व्यनागत श्रवस्था से शून्यत्व नित्यत्व है, खरूप से चौर धर्म से नित्यत्व चौर व्यनित्यत्व दोनों रूपता इस प्रपंच की प्रतिपादन करते हैं तदेवदिति — यह कार्य कार्या खात्मक त्रिलोकी, चौबीस तत्व श्रपने कार्यों के सहित, यथायोग्य धर्म रूप से चौर स्वतः व्यक्ति से वर्तमान श्रवस्था से च्युत होते हैं क्योंकि इनके नित्यत्व का श्रुति निषेध करती है नैवेह किंचनाप्र श्रासीत् यह श्रीय कुछ भी नहीं था, श्रवहा इदमप्र श्रासीत् यह प्रपंच पहिले श्रसत् था इत्यादि श्रृतियों ने नित्यत्व का प्रतिषेध किया है।

व्यक्ताव्यक्तात्मिका तस्मिन् प्रकृतिः सम्प्रतीयत इत्यादि । उसमें व्यक्त श्रौर श्रव्यक्त ह्रप प्रकृति भलीभांति प्रतीत होती है इत्यादि स्मृतियों से जो सावयत्र होता है वह श्रानत्य होता है जैसे कि घट श्रादि इस श्रानुमान से भी नित्यत्व का प्रतिषेध है।

शंका-तब तो अत्यन्त उच्छेद ही हो जायगा ?

समाधान — अपेत — अतीत भी प्रकृति आदि धर्मी रूप से अतीत रूप से हैं क्योंकि विनाश का प्रतिषेध किया है अत्यन्त उच्छेद का श्रुति ने निषेध किया है 'तर्दैक आहुरसदेवैकमम आसीत्' उसको एक कहते हैं असद् ही एक आगे था इत्यादि श्रुति से अत्यन्त उच्छेद की आशंका करके जब "कथमसतः सज्जायत्" सत्त्यमेव सोम्येद मम्मासीद् इति असत् से सत् कैसे उत्पन्न हो सकता है ? हे सौम्य ! सत् तो यह आगे था, इस प्रकार श्रुति ने उस असत् का प्रतिषेध किया है।

विनाशित्व होने पर श्रनादित्व भाव की श्रनुपर्यात्त होती है यद्यपि सस्यमेव इस श्रुति में सत् शब्द का श्र्य परमात्मा ही है, क्योंकि उत्तरवाक्य में तदैचत श्राया है, तो भी सत् के एकी भाव से इदमासीत यह था इस वचन से प्रपंचे की भी प्रलयकाल में सत्ता सिद्ध होनी ही है। इसी प्रकार "तदेदं— तद्ये व्याकृतमासी तमसैवेदमासीत्" यह श्रव्याकृत था, तमस ही यह था—

ं आसीदिदं तमाभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् '--यह प्रवंच तमरूप अलक्षण् और अज्ञात

था इत्यादि श्रांत और स्मृति भी श्रात्यन्त उच्छेद की निषेध करने वाली प्रमाण हैं।

युक्ति भी—असत् से सत् की उत्पात्त में शशशृंग आदि की उत्पत्ति माननी पहेंगी और बन्ध मांच भी अकारण ही होंगे जो कि नहीं हो सकते यह युक्ति भी त्रमाण हैं। यहि आतीत होने पर भी है तो उपलब्ध क्यों नहीं होते ? इस पर कहते हैं— संसर्ग से उपलब्ध नहीं होते। इस कार्य जगत् का अपने कारण प्रकृति में संसगे होने, विभक्त न रहने, लय हो जाने से उपलब्ध नहीं होती है, क्योंकि उसके लौकिक सालात्कार में उनकी सृक्ष्मता प्रतिवन्धक है। इस प्रकार कार्य कारण के अभेद में सभी परिणामी प्रकृति आदिकों के प्रकारभेद से नित्य और अनित्य उभय रूप की व्यवस्था हो जाने से उनके सद् और असद् और रूपता का सिद्धान्त सिद्ध हो गया। 'सदसत्व्यातिवधिधावधाधभ्याम ' वाध और अवाध से सद्असन् व्याति है। यह सांव्यदर्शन का सूत्र भी प्रभाण हो जाता है। यही जबों की व्यवहारिकी सत्ता पुराण आदि में कहा गई है जो निःसत्तासत्तं प्रधानं भाष्यकार ने पूर्व कहा है वह पारमार्थिक सत्त् और असत् के अभिप्राय से कहा है। इसने उसकी वहीं व्याख्या करदी है। इससे आत्मा ही सत् है अन्य सब असद् है। यह श्रुति और स्मृति के वाद के भी विद्य नहीं है। एकान्त नित्य की ही पारमार्थिक सत्ता है और वह बूटस्थ नित्य की ही है, क्योंकि वह असत्ता के संपर्क से रहित है। प्रकृतियों की व्यवहारसत्ता नित्य की ही है, इसी प्रकार—

## नासद्रूष्ट्या न सद्रुष्ट्या माया नैवोभयात्मिका । सदसद्रुभ्यामनिर्वाच्या मिध्या भूता सनातनी ॥

माया न सद्रूपा है न असद्रूपा है न उभयरूपा ही है। सत् और असत् से अनिर्वचनीया मिध्यारूपा सनातनी है इत्यादि वाक्य भी संगत हो जाते हैं। आधुनिक वेदान्तियों के अनिर्वचनीयवाद में संगत नहीं होते क्योंकि उन्होंने माया नामक जगत् के कारण का भी विनाश या अत्यन्त तुच्छत्व ही परमार्थ से माना है। उनके मत में सनातन शब्द का विरोध है।

धर्मपरिणाम की परीचा करके अब लच्चणपरिणाम की परीचा करते हैं। लच्चण परिणाम इति, अध्वसु वर्तमान इति—धर्मों का नित्यत्व कहा है। बिना नित्यत्व अतीत अनागत लच्चण के संयोग असम्भव है। यहां एक एक लच्चण के अभि व्यक्ति के काल में भी धर्म सूक्ष्म लच्चणान्तर के बिना नहीं होता। यह समुदाय का अर्थ है। तथा धर्मों की आंवि लच्चण भी नित्य ही है। अतः न सद् की उत्पाच होती है और न सद् का अत्यन्त उच्छेद होता है। यह प्रसंग दोष नहीं है।

शंका— एक लन्नण की व्यक्ति के काल में लन्नणान्तर की श्रानुपलिश्व से उनका श्रमाव ही युक्त है।

समाधान—उनकी उपलब्धि अनुमान से होती है उसको दर्शांत हैं—यथेति न रोषासु विरक्त इति—रोषों में विरक्त नहीं है। राग के भावी होने में विरक्त व्यवहार नहीं देखा जाता, तथा च एक विषयक रागादि के काल में अन्यों की सत्ता अनुमान से सिद्ध होती है। लक्ष्ण परिमाण में भी दूसरों के दूषण की उद्भावना करते हैं अत्रेति—सब अनागतादि को वर्तमानादि सब लक्ष्णों से योग होने से अनागत आदि भी बर्तमान ही हो जायेंगे तब अध्वों का संकर हो जायगा, यदि उनमें क्रम मानें तो असत् का उत्पत्ति माननी पहेगी, अतः वर्तमान लक्ष्ण ही सब वस्तु होंगी पूवे और उत्तर काल में उनका अभावमात्र होगा, और अभाव के प्रतियोगी होने से उनमें अतीवादि व्यवहार हो जायगा, इसमें पहिले धमों में लक्ष्ण त्रय के सम्बन्ध की व्यवस्था करते हैं। धर्माणामिति—धर्मों का धर्मत्व पूर्व सिद्ध कर चुके हैं, यहां सिद्ध नहीं करना है, धर्मत्व के सिद्ध हो जाने पर धर्मों का लक्ष्ण, भेद, और लक्ष्ण बहुत्व भी कहना चाहिए, अर्द्ध—वैनाशिक के कहे वर्तमान मात्र एक लक्ष्ण नहीं है क्योंकि वर्तमान समय मात्र में ही इस धर्म का धर्मत्व नहीं है, किन्तु अतीतादि समय में भी धर्म का धर्मत्व है। यहां हेतु कहते हैं एवं हीति—क्योंकि इस प्रकार वर्तमान काल में ही धर्मत्व होने पर सब ही चित्त रागध्मक नहीं होंगे, अर्थात् विरक्त होंगे, विरक्त व्यवहार के योग्य होंगे, क्योंकि क्रोध के काल में राग का आविर्माव नहीं होता।

भाव यह है- जैसे कि जब कभी चिद्राग की सत्ता से आपके मन में चित्तरक्त है यह व्यवहार होता है, तथा जब कभी चिद्राग के श्रभाव से चित्त विरक्त है यह व्यवहार होना चाहिए, अत: अतीतादि काल में भी राग आदि चित्त आदि के धर्म हैं धर्मों का जिल-चगुरुव सिद्ध है। जो उन्होंने कहा है कि अभाव की प्रतियोगिता मात्र से अतीत आदि व्यवहार होता है वह भी हेय है क्योंकि घट के न होने पर ध्वंस के प्रतियोगिता आहि कव अतीतत्व की वृत्ति ही नहीं बन सकती, संयोगित्व आदि की भांति प्रतियोगित्व आदि की दो सम्बन्धियों के बिना श्रनुपपत्ति है, क्योंकि सत् श्रीर श्रसत् सम्बन्ध देखा नहीं जाता. श्रतः भ्वंस और प्रागभाव असिद्ध हैं, घट वर्तमान है। इसकी भांति, घटोऽतीत, घट अतीत हो गया. घट होगा इन प्रतीतियों से घट की अतीत और होने वाली अवस्था विशेष ही सिद्ध है। यदि ऐसा न मानें तो भाव का अभाव भी श्वतिरिक्त सिद्ध होने लगेगा, इत्यादि होशें की स्वयं ऊहा कर लेनी चाहिए। इस प्रकार धर्मों की तीन लच्चएा (काल) की स्थापना करके श्रव उसके सांकर्य का परिद्वार करते हैं-कि चेति-तीनों श्रनागतादि कालों का एक वस्तु में सम्भव नहीं है किन्तु अपने व्यंजक दएड, चाक आदि वस्तु के व्यंजन के समान जिसके उस प्रकार के लच्चण का कम से भाव होता है उस वस्तु की अभिव्यक्ति होती है। अत: अभिन्यक्ति में सांक्ये नहीं है, स्वरूप से तो सांक्ये इष्ट ही है। अन्यक्त लक्षणों का व्यक्त लक्ताणों के साथ विरोध नहीं है, इस विषय में पचिश्वाचार्य के वाक्य को प्रमाण हेते हैं उक्तंचेति - ह्वपातिशया वृत्त्यतिशया च परस्परेण विरुद्ध्यन्ते सामान्यानि त श्रतिशयै: सह बतेन्ते । रूप अतिशय और वृत्ति अतिशय आपस में विरोधी हैं । सामान्य तो अतिशयों के साथ रहा करते हैं। धर्म से लेकर अनैश्वर्य तक आठ चित्त के रूप हैं। ज्ञान आदि आशय ज्ञान्त घोर मृद विश्व परिगाम वृत्ति हैं, इनका श्रांतशय-श्राभिव्यक्ति रूप-उत्कटता है। इस बाक्यकी व्याख्या गुरा वृत्तिवरोधाश्च 'इम सत्र पर कर ही है।'

उपस्हार करत हैं —तस्मात् इति — अस्कर में दृष्टान्त कहते हैं यथेति रागस्यैनेति —-धर्मों के तीन लच्चों के सम्बन्ध में राग का ही यह अर्थ है। कचित् विषय में अन्यन्न विषयान्तर में श्रभाव है—सामान्याभाव है यह श्रथे है, दार्शन्तिक को कहते हैं तथा लज्ञ्यास्यति—कहीं समुदाचार है इत्यादि श्रथे है यह लज्ञ्या परिणाम धर्मी का नहीं होता किन्तु धर्मों का ही होता है, इस प्रकार धर्म परिणाम से विशेष कहत हैं —न धर्म इति।

शंका - लक्षण परिणाम लक्षण में है या नहीं ? यदि है तो व्यनावस्था दोष है। यदि नहीं है अर्थान् लक्षण में लक्षण परिणाम नहीं है तो लक्षण परिणाम में परिणाम लक्षण असम्भव है, क्योंकि पूर्व लक्षण के अर्थात होने पर लक्षणान्तर की अभिन्यक्ति को ही लक्षण

परिशामत्व है।

समाधान—ऐसा नहीं है क्योंकि बीज और अंकुर की भांति प्रामाणिक होने से यह अनावस्था दाप नहीं है। यदि इसको भी दाप माने तो धमें का धमें उस धमें का भी धमें इत्यादि अनवस्था को भी दाप की आपित्त से धमें धभी भाव आदि भी सिद्ध न होंगे। अधि क तो निर्वितक सूत्र पर कह दिया है। इस प्रकार सब धमों का सदा ही तीन लच्चणों से सम्बन्ध है और अभिन्यक्ति तीनों की कम से होती है। यह बात सिद्ध हो गई।

शंका - यहीं हो '''लच्च की श्रमिव्यक्ति के भी नित्य होने से क्रमिकत्व किस प्रकार होगा। यदि उसमें क्रमिकत्व सम्भव है तो लच्च क्रमिकत्व ने क्या श्रपराध किया है जो

इसमें क्रमिकत्व नहीं माना।

समाधान - इस विषय में कहते हैं नित्य और श्रनित्य उभयरूप के कहने से नित्य होने पर भी सब कार्यों में श्रानित्य रूप से कम सम्भव है। लच्चणों का भी कम इट ही है। लच्चणाभिन्यिक का कम तो लच्चण सांकर्य के लिए प्रकृत में प्रदिश्त है। श्राधिक तो निर्वित्त के समापत्ति सूत्र में हमने कहा है। लच्चण परिचाम की परीचा करके श्रवस्था परिचाम की परीचा करने के लिए धमेगत विभाग को कहते हैं।

ते लान्नता इति—लान्नता-व्यक्ता वर्तमान श्रलान्नत, श्रव्यक्त, श्रतीत श्रीर श्रनागतउस उस वाल, यौवन श्रीर वार्धक्य श्रारि श्रवस्थाओं को प्राप्त होते हुए श्रन्थोन्य-श्रन्थस्व से—
भेद मे बोल जाते हैं। यह बालक है युवा नहीं है इस्यादि रूप से बोले जाते हैं। वह निर्देश
अवस्थान्तर से, श्रवस्था भेर से ही होता है, द्रव्य के भेद से नहीं होता है। तब पूर्व
अवस्था के हटने पर श्रवस्थान्तर की प्राप्ति सिद्ध है। वही श्रवस्था परिणाम है। यह भाव
है। यद्यपि इस प्रकार का श्रवस्थान्तर परिणाम श्रनागत श्रीर श्रतीत लच्नणों में भी पूर्व
कहा है, तथापि वतेमान लच्नण के ही श्रवस्था परिणाम स्पुटतया उपलब्ध होते हैं। इस
आश्रय से वर्तमान लच्नण को श्रालम्य करके ही वह उदाहरण दिया है। धर्मी के एक होने
पर भी निमित्ताभेद से श्रन्थस्व व्यवहार में दृष्टान्त देते हैं। यथैकेति—जैसे एकस्व की व्यंजक
रेखा—श्रंक विशेष जब दो बिन्दु श्रों के ऊपर (प्रथम बाई श्रोर) रहता है तब सौ है एक
नहीं एसा व्यवहार होता है। इनमें से एक बिन्दु के लोग होने पर यह दश है, सौ नहीं है
यह व्यवहार होता है श्रीर श्रवशिष्ट बिन्दु के स्थान में श्राने पर एकस्व की व्यंजक देखा
देने पर ग्यारह है—दश नहीं यह व्यवहार होता है। दृष्टान्तान्तर कहते हैं। यथाचेति-उच्यते
चेति—पुत्र विता भ्राताओं से जनकस्व श्रादि निमित्ता भेद से व्यवहार होता है।

अवस्था परिग्राम में भी बौद्धों के कहे दूषण् को कहते हैं। अवेस्थित-अवस्था परिग्राम के मानने में धर्म धर्मी लच्चण अवस्था इन चारों को कूटस्थ की आपित है। इसमें हेतु पृक्षते हैं कथिमिति—िकस प्रकार से। उत्तर—अध्व के ज्यापार से ज्यविहत होने से। क्योंकि ज्यापार के निमित्त से ही सब वस्तुओं में अनागत आदि अध्वों के अन्योत्य ज्यवधान को माना है, और विभाग माना है, भाग रूप से नहीं माना, क्योंकि धर्म और लच्चण को सदा सस्य खीकार किया है। अब विभाग के ज्यापार-निमित्तक होने का विवरण् करते हैं। यदा 'धर्म' इससे लेकर 'तदाअतीत' इस तक। धर्म शब्द यहाँ आश्रित वाचक है। न कर्ता है न करेगा आदि और अन्त के अध्वों को ज्यापार की निमित्तता ज्यापार के अभाव के निमित्त से परस्परा से हैं। ऐसा होने पर पूर्व धर्म की अतीतता में धर्मन्तर की अभिज्यिक होती है, इस प्रकार परिणाम लच्चण की अनित्यता अवस्थाओं की भी आपको कहनी होगी विनाश नहीं कह सकते। अवस्थाओं के नित्य होने पर वो कुछ भी अनित्य नहीं होगा। इस माति तो सभी धर्म धर्मी जगत कूटस्थ होगा। यह दूसरों ने दोष कहा है।

जयसंद्वार-नित्यत्व मात्र कौटस्थ्य नहीं है किन्तु एकान्त नित्यत्व कौटस्थ्य है इस श्चाजा से पर्ववत उक्त दोष का परिहार करते हैं। नासी दोषा इति-कौटरथ्य दोष नहीं है। गुरा नित्यत्वे रपेति—धर्मी के नित्य होने पर ही धर्मों के विमर्द—विनाश की कटस्थ से विचित्रता है. विलक्षणता है. अपरिणाम नित्यता ही कौटरथ्य है और वह पुरुष के अतिरिक्त दसरे में नहीं है, यह भाव है। गुर्णों के नित्य होने पर भी गुर्णों के विमर्द का उदाहरण देते हैं। यथेति—हृष्टान्त में नहीं किन्तु उदाहरण में है। संस्थानमिति अर्थ के विनाश से अविनाशी शब्द तन्मात्रा श्रादि के पंचभूतरूप संस्थान धर्म मात्र श्रादि वाले हैं श्रतः वे विनाशी हैं। यह अर्थ है एवं इत्यादि की इसी भांति ज्याख्या करनी चाहिए। लिंग महत्तस्व का नाम है। इसी भांति अहंकार आदि और घट आदि भी अपने विनाश से अविनाशी कारणों के धर्म मात्र श्रीर विनाशी हैं यह बात जाननी चाहिए। वह ही यह श्रुति ने कहा है- 'बाचारस्भगं विकारो नामधेयं मृशिकेत्येव सत्यमिति वाचारम्भण-प्रथम मात्र विकार नाममात्र है. मृत्तिका है इतना ही सत्य है। सत्य यहां विकार की अपेक्षा स्थिर का नाम है। उस धर्म में ही विकार संज्ञा या परिणाम संज्ञा है। श्रतः धर्मियों मे परिणामी होने से कौटरथ्य नहीं है और भलीभांति तो धर्म लच्चण और श्रवस्थाओं को कौटरध्य नहीं है। तीनों परिगामों की विस्तार से परीचा कर दी श्रव भत श्रीर इन्द्रियों में तीनों परिसामों को क्रम से दिखलाते है उसमें यह उदाहरण हैं धर्मत इति - धर्म से परिणामित होते हैं। धर्म परिणाम के स्वरूप को दशांत हैं घटाकार इति-परिग्णाम घटाकार है । नव पुराग्यतामिति-नवीनता के अनन्तर पुरास्ता को प्राप्त होता हुआ सब ही धर्म आदिकों के अवस्थात्व से अविशेष होने पर भी गोवलीवर्द-न्याय से ही इनका तांत्रिक भेदिनर्देश है यह कहत हैं - धिमयों के भी-लच्चा की पुराग्यत आदि अवस्था प्राप्त होने से ही नहीं कही हैं। एक एवेति-एक अव-स्थामात्र ही परिणाम है यह अथे है इस भांति अवस्था और लवण के भी धर्म होने से धर्म परि-गाम भी गोवलीबर्द-न्याय से ही जानने चाहिए । इसी भांति पदार्थान्तर में भी जानना चाहिए भूतान्तर में इन्द्रियों में, पर प्रत्यय आदि में—यह अर्थ है। जिसकी विशेषता को जो पूर्वोक्त ही परिएगम धर्मी के खरूप का अति-क्रमण न करते हुए धर्मी में ही अनुगत हैं, अतः धर्म धर्मी के अभेद से एक धर्म परिएगम मात्र ही है। सामान्य से धर्मी होता है वहीं सब परिएगमों को प्राप्त करता है। सूत्रख़ परिएगम शब्द की प्रश्नपूर्वक व्याख्या करते हैं, अथकोयं परिएगम इति—यह परिएगम कीन है क्या है ? उत्तर—अवस्थितस्येति— संस्कारों में भी परिएगम कहा है। अतः द्रव्यस्येति— धर्मी का यह अर्थ है। धर्म शब्द आश्रित मात्र का वाचक है। निवृत्ति अतीतता है और उत्तरिम वर्तमानता है।

ग्रंका—धर्म से ऋतिरिक्त धर्मी का ऋतुभव नहीं होता जिसमें कि धर्म ऋादि परिस्ताम हैं। इस शंका पर धर्म से विवेचन करके धर्मी का प्रतिपादन सूत्रकार करेंगे।।१३॥

संगति—ऊपर बतलाये हुए तीनों परिणाम जिसके धर्म हैं उस धर्मी का स्वरूप निरूपण करते हैं :—

## शान्तोदिताच्यपदेश्यवमीतुपाती धर्मी ॥ १४ ॥

शब्दार्थ — (तत्र = उन परिणामों के ) । शान्त = अर्तात । उदित = वर्तमान । अञ्चयदेश्य = भविष्यत् । धर्मा-तुपाती = धर्म में रहनेवाला । धर्मी = धर्मी है ।

अम्बयार्थ—( डन परिणामों के ) अतीत, वर्तमान और भविष्यत् धर्मों में अनुगत् धर्मी है ।

व्याख्या—सूत्र का तत्र शब्द से पूरा करके पहें। ( व्यासभाष्य ) ऊपर उदाहरण देकर सममा आए हैं कि मिट्टी-द्रव्य ,धर्मी है और मिट्टी के गले बत्तेन और बत्तेन के दुकड़े बादि भिन्न-भिन्न आकार जा हो चुक हैं और जो होंगे, उसके धर्म हैं। अर्थात् धर्म के धर्मी के बिशेष रूप आकार है, और धर्मी सामान्यरूप द्रव्य है जो सारे आकारों में अनुगत है। द्रव्य के दा रूप हैं सामान्य और विशेष । विशेष धर्म है और सामान्य धर्मी है। विशेष भी अपने अगले विशेष के प्रति धर्म बन जाता है।

शास्त—इसमें शान्त वे धर्म हैं जो अपना-अपना ज्यापार करके आतीत ( भूत ) मागे (काल, में चले गये। जैसे बर्चन टूटकर (घट) टूटकर मिट्टी में मिलने पर वर्तमान धर्म से अतीत धर्म में चला गया।

उदित—उदित वे धमे हैं जो श्रनागत मार्ग (काल) को त्यागकर वर्तमान मार्ग (काल) में अपना व्यापार कर रहे हैं। जैसे घट (बर्त्तन) के श्राकार, मिट्टी के धमें, जो उसमें छिपे हुए थे, श्रव उसकी छोड़कर वर्तमान धर्म में श्रागए।

अवपपदेश्य — जां अनागत या भावष्यत् में शक्तिरूप से रह रहे हैं और जिनका निर्देश नहीं किया जा सकता है अर्थात् जो शक्तिरूप से श्यित हुए व्यवहार में न लाए जा सकें और बतलाने में न आ सकें। जैसे घट (वर्चन) के आकार मिट्टा धर्नी में प्रकट होने से पहिले क्षिपे रहते हैं जो वर्णन में नहीं आ सकत। इस प्रकार नियम से कार्य-कारणरूप योग्यता से युक्त शक्ति ही धमें पदार्थ है, उस शक्तिरूप धर्म के उक्त तीन भेद हैं। उन तीनों में जो अन्वयी रूप से रहनेवाली मिट्टी है वह धर्मी है अर्थात जो मिट्टी के विशेष रूप. श्राकार श्रादि हैं वह उसके धर्म हैं: श्रीर सामान्यरूप से मिटी दृश्य जो उन सब में श्रनगत है वह धर्मी है। यहाँ यह समक्ष लेना भी आवश्यक है कि धर्मी का धर्मों तथा धर्म का धर्मे से परस्पर भेद प्रतीत होते हुए भी वस्तुतः इनमें स्त्रभेद है । धर्मी की वर्तमान स्ननस्था का प्रत्यन्न और भतावस्था का स्मरण होता है पर उनकी अनागतावस्था अनुमेय होती है । यदि धर्भी मुत्तिकादि में अनागत धर्म घटादि न हों तो "मृत्तिका में ही घट होता है, तन्तुओं में ही पट होता है" यह नियम नहीं बन सकता। इससे सिद्ध है कि मृत्तिका आदि धर्मी में घटादि अनागत धर्म रहते हैं। अनागतावस्था नैयायिक का प्रागभाव और अतीतावस्था उनका प्रश्वंसाभाव है। वर्तमानावस्था की कारण अनागतावस्था है। अनागत धर्म तो वर्तमान मार्ग में त्राते हैं और वर्तमान धर्म त्रातीत मार्ग में चले जाते हैं परन्त स्रतीत धर्म वर्तमान में नहीं आते. क्योंकि वर्तमान के कारण आतीत धर्म नहीं हैं बल्कि अनागत धर्म हैं। इसिल्ये जो घट चूर्ण होकर मिट्टी में मिलकर अतीत मार्ग में चला गया वह फिर बर्तमान मार्ग में नहीं आयेगा। क्योंकि स्वकारण मिट्टी में लीन हो जाने से सक्ष्मता को प्राप्त होकर वह दर्शन के अयोग्य हो गया है। इसलिये उपलब्धि अर्थात प्रत्यच ज्ञान का विषय नहीं बन सकता (किन्तु पूर्व श्रनतु भूत श्रतीत लोकों श्रादि को खदेह में देखा था इत्यादि सिद्ध योगियों के वाक्य हैं। क्योंकि योगियों के इस प्रत्यत्त में विषय श्रीर उस श्रतीत विषय का सन्निकर्ष कारण है।) उसके सदश श्रन्य घट श्रवश्य श्रा सकते हैं। यहाँ यह बात भी थ्यान रखने योग्य है कि न्याय, वैशेषिकादि दर्शनों में गुरा-गुरा को प्राय: धर्मे श्रीर धर्मी कहा गया है। परन्त योगदर्शन में धर्म श्रीर धर्मी शब्द कार्य श्रीर उपादान कारण के लिये प्रयक्त हुए हैं।

इस उपादान कारणहरूप धर्मी में उसके कार्य अञ्चयदेश्य (अनागत) धर्म शिकि-मान्न अञ्चयक रूप से छिपे रहते हैं उनको अञ्चयदेश्य (अनागत) से उदित (वर्तमान) धर्म में ज्यकरूप से प्रकट करने और फिर उदित धर्म से शान्त (अर्तीत) धर्म में अञ्चक रूप से छिपाने में चेतन पुरुष (ईश्वर तथा जीव) देश, काल और संयोग विशेषादि निमित्त कारण होते हैं। अपने-अपने निमित्तों के मिलने से धर्मी के धर्म प्रकट होते हैं।

### टिप्पणी—ज्यास भाष्य का भाषानुवाद ॥ सूत्र १४ ॥

योग्यताविच्छित्र धर्मी की शक्ति ही धर्म है। उस शक्ति (धर्म) की सत्ता फल की इस्पत्ति के भेद से अनुमान की जाती है और वह शक्ति (धर्म) एक की अन्योन्य देखी जाती है।

उनमें बर्तमान सक्यापार का अनुभव करता हुआ धर्म धर्मान्तर जो ज्ञान्त और अव्यपदेश उनसे भेदित होता है, जब सामान्य से समन्वागत होता है, तब धर्मी खरूपमात्र होने से कौन किससे भेदित होवे, उस धर्मी में तीन धर्म हैं;—ज्ञान्त, उदित और अव्यदेश, उनमें से वे ज्ञान्त हैं जो अपना व्यापार कर के उपरत हो गये हैं, सब्यापार उदित हैं, और वे अनागत लक्षण के समनन्तर होते हैं, वर्तमान के अनन्तर अतीत होते हैं, अतीत के

श्रनन्तर वर्तमान नहीं हुश्रा करते, क्योंकि उन श्रतीत श्रीर वर्तमान में पूर्व पश्चिमता का श्रमाव है, जैसी श्रनागत श्रीर वर्तमान की पूर्व पश्चिमता है वैसी श्रतीत श्रीर वर्तमान की पूर्व पश्चिमता नहीं है, इसलिये श्रतीत की समनन्तरता नहीं है, वह श्रनागत ही वर्तमान के समनन्तर है।

श्रव श्रव्यपदेश कीन हैं ? "सर्व सर्वात्मकं" श्रव्यपदेश हैं जिसके विषय में कहा है कि जल और भूमि का पारिएए मिक रसादि का वैश्वरूप्य स्थावरों ( बृज्ञादि ) में देखा है, तथा स्थावरों का वैश्वरूप्य जंगमों में देखा जाता है और जंगमों का स्थावरों में देखा जाता है और जंगमों का स्थावरों में देखा जाता है । इस प्रकार जाति के श्रानुच्छंद से सर्व सर्वात्मक हैं । देश काल श्राकार निमित्त का सम्बन्ध न होने से, समान काल में श्रात्माओं ( स्वरूपों ) की श्रमिव्यक्ति नहीं होती, जो इन श्रमिव्यक्त और श्रनभिव्यक्त धर्मों में श्रनुपाती सामान्य विशेष श्रात्मा ( स्वरूप ) है वह श्रम्वयी धर्मी है । जिसके मत में यह प्रपश्च धर्ममात्र निरन्वय है, उसके मत में भोग का श्रमाव है क्योंकि श्रम्य विज्ञान से किये कर्म का श्रम्य भोक्ता कैसे होगा ? श्रीर श्रम्य के श्रमुभव की स्पृति का श्रभाव होगा, क्योंकि लोक में श्रम्य के देखे का श्रम्य को स्मरण नहीं होता है, वस्तु के प्रत्यभिद्यान से ( यह वही है जो पूर्व देखा था इससे ) श्रन्वयी धर्मी स्थित है जो धर्म के श्रम्यथाल को प्राप्त होकर भी वही प्रतीत होता है, इसलिये यह प्रपश्च धर्ममात्र निरन्वय नहीं है ( इसमें श्रम्वयी धर्मी श्रव्यवी विद्यमान है ) ॥ १४ ॥

### विज्ञानभिज्ञ के योगवार्त्तिक का भाषानुवाद ॥ सूत्र १४ ॥

उस सूत्र को तत्र शब्द से पूरा करके पढ़ते हैं उन परिणामों के शान्तोदिता व्यप-देशधर्मानुपाती धर्मी—श्रतीत, वर्तमान, श्रनागत धर्मों में श्रनुपाती वर्तमान रूप से श्रनुगत धर्मी होता है, यहाँ श्रव्यपदेश विशेषण धर्म श्रीर धर्मी के विवेक प्रदर्शन के लिये है। तथा च वर्तमानस्व श्रीर श्रवतेभानस्व वैधर्म्य से धर्मी झौर धर्म का विवेक है, यह भाव है।

धर्मशब्दाथे की व्याख्या करते हैं। योग्यता से श्रवच्छित्र धर्मी की शक्ति ही धर्म है, योग्यताबच्छित्रा यह विशेषण दग्धशक्ति के संप्रहाधे दिया है, वर्तमानता का अर्थे खरूप की योग्यता है उससे अतीतादि साधारण्य का भी लाभ होता है, वर्तमान आदि विशेष व्यवच्छे-दार्थ एवकार का प्रयोग है।

शक्तित्व यहाँ अनागन्तुकत्व है (स्वाभाविकी है) तथा च अग्नि के दाहशक्तिवद्धर्म भी धर्मी में यावदूद्रव्य भावी है, शक्तिमान् से शक्ति का वियोग नहीं हुआ करता, क्योंिक शिक्त और शक्तिमान् का अभेद सम्बन्ध है। धर्म शब्द के अर्थ को कह कर उसके शान्त उदित के उपपादन के लिये अनिभव्यक्ति दशा में भी उनकी सशा को सिद्ध करते हैं, स चेति—और वह धर्म शक्तिरूप फल की उत्पक्ति से उस समय अनुमित है, अव्यक्त अबस्था में विद्यमान है, आक्रिमक मानने में मिट्टी से ही घट की उत्पित्त और तन्तु से ही पट की उत्पत्ति अगेद स्वाहि मेद फल की उत्पत्ति में न होने चाहिये अतः अनादि कहना होगा; जब अनादि कहेंगे तो अनन्तता भी माननी पड़ेगी (क्योंिक भाव वस्तु अनादि होने पर अनन्त होती है यह नियम देखा जाता है)।

एकत्व और अनेकत्व के वैधर्य से भी धर्म धर्मी के विवेक के लिये कहते हैं एकस्येति — वे धर्म एक धर्मी के अनेक भी देखे गये हैं। सूत्र के तात्पर्य के विषय धर्म से धर्मी के विवेक का प्रतिपादन करके पहिले धर्मों के ही अन्योन्य का प्रतिपादन करते हैं तत्रेति— उन धर्मों के मध्य में वर्तमान धर्म वर्तमानातिरिक्त धर्मान्तरों से, शान्त और अन्यपदेश्यों से भेदित है, विवेचित है, भिन्न है क्योंकि उनसे इसका वर्तमानल और अवर्तमानल वैधर्म्य है, । वर्तमान का विवरण है स्वयापारमन्त्रभवन — अपने ज्यापार का अनुभव करता हुआ।

डांका-तो क्या इस प्रकार धर्मी के एक का दूसरे से अत्यन्त भेद हैं ? भेद अभेद नहीं है ? स्वमाधान—न इत्याह—नहीं—जब तो शान्त और श्रव्यपदेश्य श्रवस्था में धर्म सामान्यता से अभिन्यक्तिविशेष के विना धर्मी में अनुगत होता है, विलीन होता है तब धर्मिस्वरूप-मात्रतया अवस्थित होने से धर्मी से विभागरहित होने से कौन वह धर्म किस व्यापार से भेदित हो, भिन्न हो, अयोगी उसका विवेचन कैसे करें, क्योंकि धर्म वा धर्म का लक्ष्मा वपलब्ध नहीं है. अतः उस समय अविभागरूप अभेद भी होता है। इससे भाष्यकार ने वेदान्तोक्त ब्रह्माद्रैत भी प्रायः ज्याख्यात कर दिया है प्रलय में सब वस्तुत्रों के परमात्मा में ही अविभाग होने से जैसा कि आकाश में बादलों का लय होता है, तथा च श्रति: 'स यथा' सर्वासामपां समुद्र एकायनिमत्यादिना" वह जैसे कि सब जलों का समुद्र एक स्थान है इत्यादि से समष्टि जीव के प्रलय को दिखा कर आत्माद्वेत को कहता है ''यत्र हि दैतमिव भवति नदेतर इतरं पश्यति यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत तत्केन कं पश्येदिति" जब द्वैतवत् होता है तब एक दसरे को देखता है जब तो इसका सर्व आत्मा ही हो गया है तब कौन किसको देखे। श्रव शान्त, उदित श्रीर श्रव्यपदेश्य शब्दों के श्रर्थ की व्याख्या करते हैं तत्र त्रय इति—वहाँ धर्मी के तीन धर्म होते हैं शान्त, उदित और अव्यपदेश्य । वे शान्त हैं जो व्यापारों को कर के उपरत हो गये हैं। जो ज्यापार कर रह हैं वे उदित हैं। उसकी ज्याख्या करके उसके पाठ के क्रम से क्रम के अम को दूर करने के लिये कहते हैं, ते चेति - वे उदित अनागत लच्चरा के समतन्तर होते हैं। इस प्रकार वक्ष्यमाण अन्यपदेश्य में भी पाठ क्रम का आदर नहीं करना चाहिये। यह कहते हैं कि वर्तमान के अनन्तर अतीत यह पाठ क्रम क्यों त्याग दिया इस आजय से पछते हैं-अतीत के अनन्तर वर्तमान क्यों नहीं होते, उत्तर देते हैं-पूर्वपश्चिमता के अभाव से पूर्व पश्चिम के द्वारा, उसी का विवरण करते हैं-जैसी अनागत और वर्तमान की पूर्व पश्चिमता है वैसी अतीत की वर्तमान के साथ नहीं है, तथा च अनागत अवस्था को जो कि प्राताभाव स्थानीय है वर्तमान अवस्था में हेत्ता है अतः अतीत अवस्था के अनन्तर वर्तमान अवस्था नहीं होती है। उदित और अञ्चपदेश्य के पाठकम के त्याग में भी यही ही बीज है. (यह ही कारण है)। उपसंहार करते हैं तस्मादिति - अतीत का समनन्तर नहीं है-पश्चिम लक्त्रण भेद नहीं है, सत्त्वतः अनागत ही वर्तमान के समनन्तर है, । पूर्व है, इससे सत्कार्थवाद में भी पूर्व श्रभिव्यक्त घटादि फिर उत्पन्न नहीं होते, यह सिद्धान्त याद रखना चाहिये।

हांका-क्यों जी ! अनागत और वर्तमान के कार्य कारण भाव सम्बन्ध में ही क्या

ः मार्ग हैं १

समाधान — यदि श्रवीत की पुनः वर्तमानता हो तो श्रातमों होगा। विनष्टान्तः धर-ग्याविद्याकर्मादि का पुनः वर्दभव होने में युक्तको भी फिर संसारी होना सम्भव हो जायेगा ? किंच यदि श्रतीत घट भी पुनः वर्तमान हो जाय तब वह ही यह घट है इस प्रकार की प्रत्य-भिज्ञा कभी होनी चाहिये ? (परन्तु होती नहीं ) श्रतः योग्य की श्रनुपलः धि से श्रतीत वस्तु का श्रनुम्भउजन निर्ण्य होता है। यहाँ श्रनागतः श्रीर श्रतीत श्रवस्थाश्रों के प्रागभाव और प्रश्नंस रूपों के कार्य के उत्पादक श्रीर श्रनुत्पादक वैधर्म्यवचन में श्रव्यक्त श्रवस्था के ही श्रवा-न्तर भेद श्रनागत और श्रतीत हैं श्रीर ये परस्पर विलक्षण हैं यह मानना चाहिये।

शंका----यदि यह बात है तो अतीत के पुनः अनुत्पाद से अतीत की करूपना ही व्यर्थ है ?

समाधान — नहीं कह सकते, अतीत लोकों को खरेह में देखा था इत्यादि सिद्ध योगियों के सैकड़ों वाक्यों की अनुपपत्ति से उस अतीत की सिद्ध होती है क्योंकि योगियों के इस प्रत्यत्त में विषय और उस अतीत विषय का सिन्न कर का सिद्ध होती है क्योंकि योगियों के इस प्रत्यत्त में विषय और उस अतीत विषय का सिन्न के अतीत अर्थ का वह स्मरण्मात्र है, क्योंकि योगी को पूर्व अनुमूत का भी दर्शन होता है। जो योगज धर्म का भी सिन्नकर्ष चाहते हैं उनके मत में भी असत् पदार्थ के सिन्नकर्ष की अनुपपत्ति होगी। प्रत्यत्त के प्रति अनेक सिन्नकर्ष के अनुगम से हेतुता के प्रह की अनुपपत्ति होगी। इत्यत्त के प्रह की अनुपपत्ति होगी। इत्यत्त के प्रति अनेक सिन्नकर्ष भी असत् में सम्भव नहीं है, क्योंकि सतों का ही सम्बन्ध देखा जाता है, प्रत्यत्त आदि में संयोग आदि ही प्रत्यासित्त होती है, योगज धर्म से तो अधर्म—तम आदि प्रतिबन्धमात्रकी निवृत्ति होती है।

शान्त और उदित की ज्याख्या कर के अब अञ्चयदेश्य की ज्याख्या करने के लिये पूछत हैं अधाज्यपदेश्या के इति — अञ्चयदेश्य कीन हैं ? जो ज्यापार करेंगे वे अञ्चयदेश्य हैं यह तो कह नहीं सकते क्योंकि अकरिष्यमाण ज्यापार (जो ज्यापार नहीं करेंगी) भी केवल अनागत लक्षण वस्तुओं को (योग सिद्धान्त में) स्वीकार किया है, अतः प्रकारान्तर से अञ्चयदेश्य का लक्षण वस्तुओं को (योग सिद्धान्त में) स्वीकार किया है, अतः प्रकारान्तर से अञ्चयदेश्य का लक्षण करते हैं सर्व सर्वात्मकमिति। सर्व सर्वात्मक हैं, सर्वात्मक, सर्वशक्त, सर्वशक्त,

शंका—वर्तमान और ऋतीत श्रवस्थाओं में तो श्रनुभन और स्मरण प्रमाण हैं। शक्ति नाम की भनागत श्रवस्था में क्या प्रमाण है ? और सर्वत्र सर्वशक्तिमत्व में क्या प्रमाण है ?

समाधान — यत्रोक्तमित — छभिन्यक्तिरित्यन्तेन छन्वय है, जिस सर्वत्र सर्व प्राक्तिमत्व में पूर्वाचार्यों ने यह वक्ष्यमाण प्रमाण कहा है, पहिले प्रत्यस्थल में शक्ति का अनुमान कराते हैं — जलभूम्योरित — जल और भूमि का पारिणामिक रसादि वैश्वरूप्य रस खादि से खावर बादि में देखा जाता है, मधुर-अम्ल-सुरभि-असुरभि-मृदु-कठिन बादि से जो अनन्तरूप्त है वह जल और पृथिवी के परिणाम के निमित्त से है। इस अन्वय और व्यतिरेक से प्रत्यत्त देखा जाता है, अतः जल और भूमि खावरात्मक हैं, खावर शक्ति वाले हैं। शक्ति के विना भी कार्य करना मानने में अतिप्रसंग होगा, तथा जंगमों में जो वैश्वरूप्य

है वह स्थावरों के परिणाम के निमित्त से देखा जाता है। मनुष्य आदि के विवय में धान्य आदि स्थावर के कार्य्यों का धान्य आदि विशेषों के सेवन से रूपादि विशेष देखा जाता है, तथा स्थावरों का जो वैश्वरूप्य है वह जंगमों के परिणाम के निमित्त से देखा जाता है। गोवर दुग्धादि से धान्य चम्पक आदि स्थावरों के विचित्र रूप रस आदि देखे जाते हैं, इत्यादि रष्टान्तों से सब वस्तुओं में सब विकारों के जनन की शक्ति सिद्ध होती है, यह कहते हैं। इत्येवमिति—जैसे जलादि स्थावरात्मक हैं ऐसे ही अन्य भी सर्वविकारात्मक, सब शक्ति वाले हैं।

शंका - अतीत कार्य में भावी वस्तु उत्पादन की शक्ति नहीं हैं।

समाधान—जाति के अनुच्छेद से—यदापि अतीत कार्य व्यक्ति बच्छिन्न हो चुकी है तथापि उसकी जाति की अन्य व्यक्ति उच्छिन्न नहीं है उनमें शक्ति है, तथा च सर्वात्मकत्व सर्वेजातीयशक्तिमत्व यहाँ विविच्ति है। यह भाव है, इससे अन्य द्रव्य की परिग्राम व्यक्तियों के अन्यत्र अभाव होने पर भी नियम का भंग नहीं होता है, क्योंकि उसकी जाति वाली अन्य व्यक्तियों में जनन शक्ति का होना सम्भव है। यह बात विष्णुपुराग्रा में कहीं हैं—

यथा च पोदपो मृतस्कन्धशाखादिसंयुतः । धादिबीजात् मभवति बीजान्यन्यानि वै ततः ॥ सम्भवन्ति ततस्तेभ्यो भवन्त्यन्ये परे दुमाः । तेऽपि तद्वचणद्रस्यकारणातुगता मुने ! ॥ एवमस्याकृतात्पूर्वे जायन्ते महदादयः । सम्भवन्ति सुरास्तेभ्यस्तेभ्यशाखालजन्तवः ॥

जैसे वृत्त मूल-स्कन्ध और शास्त्रादि से युक्त आदि बीज से उत्पन्न होता है और उससे दूसरे बीज उत्पन्न होते हैं फिर उन बीजों से दूसरे वृत्त उत्पन्न होते हैं, हे मुने! वे वृत्त भी तक्ष्णणाद्रव्यकारण के अनुगत ही होते हैं, इसी भाँति पहिले अव्यक्त से महत् आदि उत्पन्न होते हैं, उस महद् से सुर तथा सुरों से अखिल प्राणी उत्पन्न होते हैं।

यदि सर्वत्र सर्वजातीय वस्तुओं के जनन की शक्ति न मानी जाय तब एक ही शक्का से खाखिल देव दानव नर पशु आदि कैसे उत्पन्न हो सकते हैं—अगस्त के जठर (जाठरामि) से समुद्र का शोषण् कैसे हो सकता है ? नक्का, विष्णु, रुद्र, पार्वती के शरीर खादि में विश्व का दर्शन कैसे हो सकता है ? योगियों के अपने शरीर और मन से अनन्त विश्व की से उत्पन्न हो सकती है ? बहुत कहने से क्या लाभ—

उपदेच्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तस्वदर्शिनः । येन स्तान्यशेषेख द्रस्यस्यास्यन्यशे विधा।

## सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन । ईत्तते योगयुक्तात्मा सर्वत्र समदर्शनः ॥

तस्वदर्शी ज्ञानी तुमको ज्ञान का उपदेश देंगे जिस ज्ञान से अशेषतया इन भूतों को मेरे अन्दर देखोगे। सबेत्र समदर्शी योगयुक्ताप्मा सर्वभूतस्य आप्मा को और सर्व भूतों को आप्मा में देखता है। इप्यादि वाक्यों से सर्व प्राणियों के शरीरों में सर्व जातीय वस्तु की सत्ता का वचन शक्ति रूपता के विना आसानी से ठीक-ठीक उपपन्न नहीं हो सकता। आर्जुन आदि ने शक्ति रूपता के विना आसानी से ठीक-ठीक उपपन्न नहीं हो सकता। आर्जुन आदि ने शक्ति रूप से आवस्थित भावी भीष्मवध आदिक ही कालाप्मक कृष्ण के शरीर में दिव्य चक्कु से देखे थे, जैसे कि योगी अतीत और अनागत को देखता है। इससे 'स इदं सर्व भवति, तक्ष्मांन् सर्वमभवत्' वह यह सब हो जाता है, इससे वह सब हो गया था, इप्यादि श्रुति से ब्रह्मविन् की सर्वभावरूपा श्रुत्युक्त सिद्धि भी उपपन्न हो जाती है।

तथा—जीवोपाधि में जो महैश्वर्यं शक्तिमान होने से जीवों के ईश्वरत्व की प्रति पादक श्रृति श्रीर स्मृति हैं वे भी उपपन्न हो जाती हैं। वैसे ही 'वे ये सत्य हैं, अनृत से ढके हैं यह श्रृति भी माननी चाहिये।

इंका—इस प्रकार सर्वत्र सर्वे शक्ति मानने में नाना विकारों की एक साथ उप्पत्ति क्यों नहीं होती ? श्रीर पत्थर के टुकड़े से भी श्रंकुर उप्पन्न क्यों नहीं होता ! हम लोगों के शरीरों से ब्रह्मा की भाँति संकल्पमात्र से श्राखिल प्राणियों की उप्पत्ति क्यों नहीं होती ?

समाधान—देशकालेति—देश मुलोक त्रादि काल-कलयुग त्रादि. संस्थान— अव-यवों का संयोग विशेष, निमत्त अधर्मादि के प्रतिवन्धक होने से, (हमारे शरीरों से सर्व प्राणियों की उत्पत्ति नहीं होती)। एक काल में विरुद्ध आत्मशक्ति रूपों की अभिज्यिति । वर्तमान लल्ला परिणाम भी नहीं होता है। इस प्रतिवन्ध वचन से अन्य शंकाओं का भी परिहार हो गया। सहकारों के त्रभाव से ये सब नहीं होते हैं ऐसा भी कोई परिहार करते हैं। उसका भी प्रतिवन्धनिमित्तक: विलम्ब में ही तात्पर्य्य है, 'निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां वरण्येत्सतु ततः चेत्रिकवद्' इस आगामी सूत्र में सब निमित्त कारणों की स्वतन्त्र प्रकृति नं परिणामों प्रतिवन्ध के निवर्त्तकतामात्र ही मानी है, त्रवतः पत्थर के दुकड़े से अंकुर उत्पन्न नहीं होता, क्योंकि अवयव संयोगिवरोष अंकुर की उत्पत्ति में प्रतिवन्धक हैं। हमारे शरीर से विश्व की उत्पत्ति नहीं होती क्योंकि उसमें अधर्म प्रतिवन्धक है। हमारोहि की शक्ति वाले घट आदि मद्मागड़ आदि के उत्पादन के बिना हो नष्ट होते देखे गये हैं वह शिक उत्पन्न होकर घटादि के साथ ही नष्ट होजाती है, क्योंकि उसके आधार घट का नाश हो जुका है। कभी नहुष शरीर आदि के सर्पादिभाव की भांति परमेश्वर आदि के संकृत्य से घट आदि के भी प्रकृत्यापूरवश से अवयवों में श्वित अखिल परिणाम होते ही ही हैं। जैसा कि लीकिक लोगों ने भी कहा है—

## विषमप्यमृतं कषिद् भवेदमृतं वा विषमीश्वरेच्छयेति ॥

विष भी कहीं असृत हो जाता है और ईश्वर की इच्छा से कहीं असृत भी विष बन जाता है। इससे तथा ज्ञान के द्वारा पुरुषार्थ की समाप्ति से चित्त के अत्यन्त विलय के काल में अनागत शक्तिरूप दुःख भी चित्त के साथ ही नष्ट हो जाता है अतः 'हेयं दुःखमनागतम्' इस सूत्रोक्त अनागत दुःख की हेयता भी उपपन्न हो जाती है, ऐसा होने पर विकारों का कहीं लच्चण्यात्र भी होता है वह अनागत अतीतता रूप कहना चाहिये। अन्यथा अनागत दुःख की हेयता नहीं वन सकेगी; दूसरों के मन में अनागत दुःख की हान सिद्ध ही होने से पुरुषार्थ ही नहीं है, और इसमें अनागत दुःख अभावितया नहीं घटेगा। पदार्थों की ज्या- ख्या करके समय सुत्रार्थ को कहते हैं—

य एतेषु — जो इनमें अन्वयी-सर्वधर्मों में अन्वयी-स्थिर है (वह अन्वयी धर्मी है) तथा च अभिन्यक्त अनिभ्यक्त वैधर्म्य से धर्म और धर्मी का विवेक-भेद ज्ञान होता है यह सूत्र का तात्पर्थ्याथे है । इस भांति अन्योऽन्य वैधर्म्य से धर्मी का विवेक-भेद ज्ञान होता है यह सूत्र का तात्पर्थ्याथे है । इस भांति अन्योऽन्य वैधर्म्य से धर्मी का सिद्ध किया है। अब उसके न मानने में भाष्यकार बाधक भी कहते हैं। यस्य तु-जिनके मत में धर्ममात्र ही यह सब है और निरन्वय हैं उसके मत में भोग नहीं बन सकता, धर्म मात्र कहने से चिण्कत्व भी आ जाता है। अनेक च्रण स्थायी होने पर ही च्रण सम्बन्धरूप धर्मवत्व ही पदार्थमात्र होगा ? धर्ममात्र का विवरण है—निरन्वय-निर्धर्मिक (धर्मी रहित धर्म)। धर्मी के निराकरण से आत्मा चिणक विज्ञान है यह भी आजाता है, तब तो प्रथम पाद में कहे ही दूषण हैं—तस्य भोगाभाव:— (भोग का सिद्ध न होना)। शेष सुगम है।। १४।।

संगति-एक धर्मी के अनेक परिगाम (धर्म) किस प्रकार हो सकते हैं। इस शङ्का

के निवारणार्थ अगला सूत्र है :--

### क्रमान्यत्वं परिणामान्यत्वे हेतुः ॥१४॥

शब्दार्थ-कम-अन्यत्वम = कम का भेद। परिणाम-अन्यत्वे = परिणाम के भेद में। हेतु: = हेतु है।

अन्वयार्थ-क्रमों का भेद परिगाम के भेद में हेतु है।

व्याख्या—एक क्रम से एक परिणाम होता है। एक धर्म में अनेक प्रकार के क्रम होते हैं। जितने प्रकार के क्रम होते हैं उतने ही उनके परिणाम होते हैं। पिछले उदाहरण के अनुसार मिट्टी के चूर्ण से पिएड, पिएड से बर्चन बनना, वर्चन टूटकर कपाल होना, कपाल से ठीकरे होना, ठीकरे से चूर्ण। यह सब क्रम हैं। इन्हीं क्रमों के भेद से इनके परिणाम-भेद होते हैं। जो जिस धर्म के पीछे होता है वह उसका क्रम है। जैसे पिएड नष्ट होकर बर्चन का उत्पन्न होता। इस प्रकार के क्रम से धर्म-परिणाम होता है। इसी प्रकार लक्षण-परिणाम भी क्रम से होता है, जैसे वर्चन के अनागत भाव का वर्तमान मार्ग (भाव) में आना एक क्रम है। इससे वर्तमान लक्षण-परिणाम होता है। पिएड के वर्तमान भाव से अतीत-लक्षण-परिणाम होता है। अतीत

का वर्तमान में कोई कम नहीं होता । जैसे पूर्व सूत्र में बतला चुके हैं । इसी प्रकार वत्तन के पक्ने से लेकर चूर्ण होने तक भी जो. कम प्रतिच्चण होता रहता है जससे अवस्था-परिग्याम होता रहता है । यहाँ यह भी समफ लेना चाहिये कि धर्भ और लच्चण-परिग्यान तो कभी-कभी होते हैं पर अवस्था-परिग्याम प्रतिच्चण सूक्ष्मरूप से होता रहता है और स्थूल भाव को प्राप्त होकर अकट होता है । इसी परिग्याम के कारण जो चावल आदि सुरचित बुखारियों में रखे गये हैं, बहुत वर्षों के पश्चात् ऐसी दशा में हो जाते हैं कि हाथ लगाने से चूर्ण हो जाते हैं । ऐसी दशा उनकी अकस्मात् नहीं हुई, किन्तु च्या-च्या में कम-कम से होती रही है । इसलिये अवस्था-परिग्यामों के कम यद्यपि प्रत्यच्च देखने में नहीं आते तथापि अनुमान से जाने जाते हैं । इस प्रकार कमों के मेदरूप हेतु से एकधर्मी के अनेक धर्म-परिग्यामों का; और धर्मों के तीन प्रकार के लच्चण-परिग्यामों का; और वर्तमान धर्मों के च्या-च्या में होने वाले असंख्यात अवस्था-परिग्यामों का निश्चय होता है ।

यद्याप वास्तव में धर्म, धर्मी-खरूप, ही होता है, तथापि धर्म-धर्मी के किश्वित् भेद की अपेत्ता से यह तीन प्रकार के कमों का भेद कहा है अर्थात् पृथ्वी आदि विकारों से लेकर महत्तत्त्व पर्यन्त यह सब धर्म-धर्मी भाव अपेत्तित हैं। वास्तव में यह नियम नहीं है कि यह धर्म है और यह धर्मी है, क्योंकि घटादिकों की अपेत्ता से जो मृत्तिका धर्मी है वह मृत्तिका भी गन्ध-तन्मात्रा का धर्म है। गन्ध-तन्मात्रा जो मृत्तिका की अपेत्ता से धर्मी है, अहङ्कार का धर्म है। अहङ्कार भी जो गन्ध-तन्मात्रा की अपेत्ता से धर्मी है, महत्तत्त्व का धर्म है; और महत्तत्त्व भी जो अहङ्कार की अपेत्ता से धर्मी है प्रधान (मृल प्रकृति) का धर्म है। इस प्रकार महत्तत्त्व पर्यन्त धर्म-धर्मी भाव सापेत्त है, नियत नहीं है। वास्तव में निर्येत्त तो सुख्य धर्मी प्रधान ही है जो किसी का धर्म नहीं है। उस धर्मी के ही यह सब परिणाम हैं। ये किश्वित् भेद को लेकर तीन प्रकार के कहे गए हैं। वास्तव में यह एक धर्मी के ही धर्म-परिणाम का विस्तार है। यह प्रधान धर्मी ही परिणामी नित्य है।

जिस प्रकार वाह्य पदार्थों के अनेक धर्म-परिणाम हैं, इसी प्रकार वित्त में भी अनेक प्रकार के धर्म-परिणाम हैं। वित्त के धर्म दो प्रकार के हैं: एक परिदृष्ट अर्थात् अपरोज्ञ (प्रत्यज्ञरूप)। प्रमाणादि (प्रमाण, विपर्ध्य, विकल्प, निद्रा, स्पृति, राग, हेषादि) वित्त की दृत्तियें प्रध्यज्ञरूप हैं। और निरोधादि वित्त के धर्म परोज्ञ (अप्रत्यज्ञ) रूप हैं, क्योंकि वे प्रत्यज्ञ से नहीं जान जाते, शास्त्र अथवा अनुमान द्वारा ही उनका ज्ञान होता है। वे अपरिदृष्ट सात हैं, जैसा श्री भगवान् ज्यासजी ने निम्न ऋतक में बतलाया है:—

## निरोधधर्मसंस्काराः परिणामोऽय जीवनम् । चेष्टा शक्तिश्व चित्तस्य धर्मा दशैनवर्जिताः ॥

अर्ध-निरोध, धर्म, संस्कार, परिणाम, जीवन, चेष्टा, शक्ति चिला के दर्शन वर्जित (परोच) धर्म हैं अर्थात् अप्रत्यच रूप हैं।

- (१) असम्प्रज्ञात-समाधि की अवस्था में सब वृत्तियों का निरोध, "संस्कारशेष " आगमगम्य है अर्थात् केवल योगशास्त्र से जाना जाता है और अनुमानगम्य है क्योंकि सर्व वृत्तियों के अभाव से अनुमान किया जाता है।
- (२) चित्ता के धर्म पुराय-पाप केवल सुखदर्शन और दु:खदर्शन आदि से अनुमेय और आगमगन्य हैं।
  - (३) चित्त का संस्काररूप धर्म स्मृति द्वारा अनुमान किये जाने के कारण अनुमेय है।
  - (४) चित्त का चण-चण में होनेवाला परिणाम श्रतिसूक्ष्म होने के कारण श्रतुमेय है।

(५) चित्त का जीवनरूप धर्म श्वास-प्रश्वास द्वारा अनुमेय है।

- (६) चित्त की चेष्टा (क्रिया) इन्द्रियों तथा शरीर के अङ्गों की चेष्टा से अनुमेय है। क्योंकि इनकी चेष्टा, बिना चित्त के संयोग के, नहीं हो सकती खौर संयोग विना चित्त की चेष्टा के नहीं हो सकता।
- (७) चित्त में जो कार्यों की सुक्ष्मावस्थारूप शक्ति है वह भी स्थूल कार्य के झान से श्रनुमेय है अर्थात् स्थूल राग-द्रेषादि को देखकर सुक्ष्म राग-द्रेषादि श्रनुमान किया जाता है। इस प्रकार उपयुक्त सातों चित्त के धर्म अश्रत्यक्तर हैं।

संगति — अब यहाँ से पाद की समाप्ति तक संयम का विषय और संयम की विभूतियाँ दिखलायेंगे। उनमें से पहिले तीनों परिणामों में संयम और उसकी सिद्धि बतलाते हैं :—

### परिणामत्रयसंयमादतीतानागतज्ञानम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ-परिणाम-त्रय-संयमात् = तीनों परिणामों में संयम करने से। अतीत-अनागत-ज्ञानम् = भत और भविष्यत् का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ—तीनों परिणामों में संयम करने से भूत और भविष्यत् का ज्ञान होता है। व्याख्या—पिछले सूत्र में बतलाया गया है कि क्रमों से परिणाम होते हैं इसिलयं तीनों कालों में हानेवाले संसार के समस्त पदार्थ धर्म, लक्षण और श्रवस्था-परिणाम के श्रन्तरीत रहते हैं। इसिलये जब योगी किसी बस्तु के इन तीनों परिणामों को लक्ष्य में रखकर संयम करता है तो उसका इन तीनों परिणामों के साज्ञान् होने से उस वस्तु के सब क्रमों का श्रय्यान् जिस-जिस श्रवस्था में होकर वह वस्तु इस रूप में पहुँची है और श्रागे जिस-जिस श्रवस्था में पहुँचेगी और जितने-जितने काल में पहुँचेगी, सब ज्ञान हो जाता है।

संगति - संयम-साध्य दूसरी विभूति बतलातं हैं :-

# शब्दार्थे पत्ययानामितरेतराध्यासात् संकरस्तत्पविभागसंयमात् सर्वभूतकतज्ञानम्॥१७

शब्दार्थ—शब्द-अर्थ-शत्ययानाम् = शब्द, अर्थ और ज्ञान के। इतर-इतर-अध्यासात् = परस्वर के अध्यास से। संकरः = अभेद भासना होता है। तत्-श्रविभाग-संयमात् = वनके विभाग में संयम करने से। सर्वभूत = सब प्राण्यों के। इत-ज्ञानम् = शब्द का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-शब्द, अर्थ और ज्ञान के परस्पर के अध्यास से अभेद भासना हाता है।

व्याख्या – शब्द : वाचक, जिसको जिह्ना से दबारण करते हैं और कानों से सुनते हैं जैसे ' गौ ' शब्द ।

श्वर्थ : वाच्य, जो शब्द से जाना जाता है, जैसे दूध देने वाला, घास खाने वाला पशुविशेष 'गौ '।

प्रत्यय : ज्ञान श्रर्थात् विषयाकार चित्त की वृत्ति जो शब्द-गौ श्रौर श्रथ-गौ दोनों की

मिलाकर इनका ज्ञान करानेवाली है।

यह तीनों अलग-अलग अपनी-अपनी सत्ता रखते हैं। पर निरन्तर अभ्यास के कारण तीनों मिले हुए प्रतीत होते हैं। इस कारण किसीसे कहा जाता है कि गौ को घास-चारा दे आओ, तो वह उस पशुविरोष के पास घास चारा ले जाता है। वह इन तीनों में कोई भेद प्रतीत नहीं करता। पर यदि किसी विदेशी पुरुष से जिसने अभी तक गौ का शब्द नहीं सुना है, कहा जाय कि गौ को घास-चारा दे आओ तो वह इन तीनों के भेदों को विचारेगा। वह अनुमान करेगा कि पुरुष घास नहीं खाते हैं। इस कारण वह अनुमान से ही शब्द-गौ से ही अर्थ-गौ और उसके ज्ञान को समम्मने का यत्न करेगा। इसी प्रकार सब प्राणी जो शब्द बोलते हैं उसमें शब्द, अर्थ और ज्ञान तीनों होते हैं। योगी को संयम-अभ्यास से समाधि-प्रज्ञा (३-५) प्राप्त होती है। इसलिये वह शब्द, अर्थ और ज्ञान के विभाग में संयम करने से इस शब्द का अर्थ, और शब्द-अर्थ दोनों के सम्बन्धी ज्ञान को जान लेता है और सब प्राण्तों की बोली को समम लेता है।

टिप्पणी - इस सूत्र के प्रसङ्ग में भाष्यकारों ने स्कोटवाद का बहुत विस्तार के साथ विचार किया है। यह विषय योग-जिज्ञासुओं के लिये उपयुक्त नहीं है इसलिये उसको व्याख्या में छोड़दिया गया है, किर भी इस विषय से प्रेम रखनेवाले पाठकों के लिये भोजवृत्ति व्यास भाष्य तथा वार्त्तिक का भाषानुवाद श्रीर श्रन्त में इन सबका संत्तेप विशेष वर्णन रूप में यहाँ दिये देते हैं—

### भोजहत्ति का भाषानुबाद ॥ १७॥

कर्गेन्द्रिय से महरा के योग्य और नियम से स्थित है कम (पूर्वापर भाव) जिनका ऐसे जो कि नियम से किसी एक अर्थ के बोधक हों वे वर्गा 'शब्द' कहलाते हैं वा कमरान्य स्काटरूप ध्वनि से संस्कृत जो बुद्धि, उससे महरा करने योग्य 'शब्द' कहलाते हैं। वोनों ही प्रकार से यह रूप (सुग्रक-तसमुदाय) शब्द होता है। क्योंकि उन दोनों की ही एक किसी अर्थ के बोधन कराने में शक्ति है। गोलादि जाित, रूपादि गुग्, पचनादि किया, देवदत्तादि संझा, शब्दों के अर्थ हैं। झान अर्थात् विषयाकार से परिणित बुद्धि-पृत्ति का नाम प्रत्यय है। व्यवहार (कथनादि) में शब्द, अर्थ, प्रत्यय; इन तीनों के परस्पर अध्यास से (आरोप से) वस्तुतः भिन्न-भिन्न का भी बुद्धि के साथ एका-कारता होने से सङ्कर (मेल) हो जाता है। देखिये, 'गौ को ले आ' ऐसा कहने पर गोल्व जाित से युक्त सासना (गले का कम्बल) वाले पिएडरूप अर्थ को, उसके कहनेवाले शब्द को

और उसके झान को विना भेद के ही पुरुष निश्चित करता है। यह भेद नहीं होता कि इस अर्थ का 'गो ' शब्द वाचक है, यह गो' शब्द का अर्थ है, और यह शब्द अर्थ शोनों का प्राह्क झान है। जैसे—यह कौन अर्थ है ? कौन यह 'शब्द' है ? कौन यह झान है ? ऐसे पूछने पर एक रूप से ही पुरुष उत्तर देता है। कि गौ है' यदि 'शब्द' 'अर्थ' 'झान' इन तीनों का अभेदाध्यवसाय न हो तो एकाकार उत्तर नहीं बन सकता ऐसी स्थित है। तथापि शब्द में वाचकत्वरूप, अर्थ में वाच्यत्वरूप, झान में शब्दार्थ-प्रकाशत्वरूप, विभाग है।

इस विभेद को करके इसमें जो योगी संयम करता है उसको सब प्राणियों के अर्थात् पशु पत्ती सर्पोदिकों के शब्द से झान होजाता है कि इस अभिप्राय से उस प्राणी ने यह शब्द

चबारण किया है। ऐसा ज्ञान होने से सबको जान लेता है।। १७॥

### व्यासभाष्य का भाषानुवाद ॥ सूत्र १७ ॥

इस विषय में वाग—इन्द्रिय वर्णों में ही अर्थवती है (वर्ण का उचारण मात्र ही उसका काम है)। ध्विन के परिणाम मात्र को विषय करने वाला श्रीत्रेन्द्रिय है (श्रीत्र का काम ध्विन के परिणाम को प्रहण करना मात्र है) उसके अर्थ को जतलाना नहीं है, पद वर्णात्मक है। जिससे अर्थ का कथन होना है—जैसे घटादि—वह नादानुसंहार बुद्धि से निर्माद्य है (नाद—वर्णों का नाम है, उनके अनुसंहार की बुद्धि—एकत्व के आपादन की बुद्धि से निर्माद्य है, क्योंकि वर्णों को बुद्धि से इकट्टे करके पद का प्रहण होता है)।

सब वर्णों का एक काल में उबारण श्रसम्भव है। श्रतः परस्पर निरनुप्रहात्मक हैं, पर-स्पर श्रसंकीर्ण हैं। वे वर्ण समाद्वार रूप पर को बिना छुए —विना उपस्थित किये —बिना बनाये ही श्राविर्भृत—प्रकट श्रीर तिरोभूत —लीन होते रहते हैं—श्रतः प्रत्येक श्रपदस्वरूप कहे जाते हैं।

फिर एक एक वर्ण पदात्मा है—पद के निर्माण में उपादान रूप है, सर्वाभिधान शक्त से प्रचित है (सर्व अभिधानों की शक्ति संचित है जिसमें), सहकारी वर्णान्तर का प्रतियोगी—सम्बन्धी होने से वैश्वरूप्य की भांति आपन्न है (असंख्य पद रूप जैसा बना हुआ है)। पूर्व वर्ण उत्तर वर्ण के साथ और उत्तर वर्ण पूर्व वर्ण के साथ विशेष में अवस्थापित है। इस "प्रकार "बहुत वर्ण कम के अनुरोधी, अर्थ संकेत से अविच्छिन (संकेती कृत अर्थ मात्र के वाचक) हैं, इतने ये वर्ण सर्वाभिधान शक्ति से परिवृत्त हैं, गकार औकार और विसर्जनीय सास्नादिमान् अर्थ (गौ पशु) को शोतित करते हैं। जो अर्थ संकेत से अविच्छन हैं। जिनका ध्वनिकमा उपसंहत है—उन वर्णों का जो एक बुद्धि निर्भास है वह पद वाचक । वाच्य का है संकेतित है, वह एक पद, एक बुद्धि विषय—एक प्रयन्न से आत्रिस—अभाग—अक्रम—अवर्ण—बौद्ध—अन्त्य वर्ण के प्रत्यय के ज्यापार से उपशापित, दूसरे पर प्रतिपादन की इच्छा से अभिधान कर्त्ताओं से अभिधीयमान और श्रोताओं से श्रुथमाण वर्णों से ही अनादि वाग् ज्यवहार की वासनाओं से अनुविद्ध लोक बुद्धि से स्वत्वन—संप्रतिपत्ति से प्रतीत होता है। उसका संकेत बुद्धि से प्रविभाग है कि इतने वर्णों का इस प्रकार का अनुसंहार एक अर्थ का वाचक है।

संकेत तो पद और पदार्थ के इतरेतराध्यासक्तप स्मृत्यात्मक होता है, जो यह शब्द है वही यह अर्थ है और जो यह अर्थ है वही यह शब्द है, इस प्रकार इतरेतराध्यासरूप संकेत होता है। इस प्रकार ये शब्द, अर्थ और प्रत्यय इतरेतर अध्यास से संकीर्ण रहते हैं,--गौ अर्थ है, गौ शब्द है, गौ ज्ञान है। जो इनके विभागों का ज्ञाता है, वह सर्ववित है। सब पदों में वाक्य की शक्ति होती है। वृत्त इतना कहने पर—ग्रस्त (है) किया स्वयं भासने लगती है. क्योंकि पदार्थ सत्ता रहित नहीं रहा करता। तथा किया भी असाधन (कारकरहित) नहीं हुन्या करती, तथा-पचित (पकाता है) यह कहने पर सब कारकों का अध्याहार होता है—चैत्र कर्ता, अग्नि कर्म, तराइल करणा का कथन तो अनवाद मात्र होता हैं। वाक्यार्थ में पदों की रचना देखी जाती है श्रोत्रियश्छन्दों ऽधीते (श्रोत्रिय श्रर्थात जो छन्द पढ़ता है ) जीवति-प्राणान्धारयति (जीता है अर्थात प्राण धारण करता है), उस वाक्य में पदार्थ की अभिव्यक्ति होती है, उससे पद का विभाग कर के क्रियावाचक है या कारक वाचक है यह व्याख्या करनी चाहिये। अन्यथा (यदि वाक्य में पदार्थ की अभिव्यक्ति न हो तो भवति (है), अश्व, अजावय इत्यादि में नाम और आख्यात के समान रूप होने से किया और कारक में अनिर्झात की व्याख्या कैसे की जा सकती है। उन शब्द, अर्थ क्योर प्रत्ययों का विभाग है, जैसे कि श्रेतते प्रासादः (महल सफेद होता है) यह क्रिया का अर्थ है, श्रेतः प्रासादः (महल सफेद है) यह कारक का अर्थ है। शब्द किया और कारक रूप है, उस शब्द का कार्थ प्रत्यय ( ज्ञान ) है--क्योंकि सोऽयम्- वह यह इस एका-कार ही प्रत्यय संकेत है। जो श्रेत अर्थ है—वह श्रेत शब्द—और श्रेत प्रत्यय (झान) का आलम्बनीभृत है ( विषय है ), वह श्वेत अर्थ अपनी अवस्थाओं से विकृत होता हुआ न तो शब्द के साथ रहता है और न प्रत्यय ( ज्ञान ) के साथ रहता है, ऐसे ही शब्द और प्रत्यय भी विकृत होते हुए एक दूसरे के साथ नहीं रहते, शब्द अन्य प्रकार का है, अर्थ अन्य भाँति का श्रीर प्रत्यय इन से भी विलच्चण है। इस प्रकार से ईनका विभाग है, इस भाँति उनके विभाग में संयम करने से योगी को सब प्राणियों के शब्द का ज्ञान होता है ॥ १७॥

# विज्ञानभिद्ध के योगवार्चिक का भाषानुवाद ॥ सूत्र १७ ॥

संयमान्तर की सिद्धिको कहते हैं—शब्दार्थप्रत्यायानामितरेतराभ्यासात् संकरस्तत् प्रविभागसंयमात् सर्वभूतकृतक्कानम्—गौ—इत्यादि शब्द हैं, गौ इत्यादि अर्थ है, गौ इत्यादि प्रत्य (क्रान) है—इनके वश्यमाग्य संकेतरूप अध्यास से संकर— अविवेक—मह होता है, वास्तव में इनका भेद है। अतः उनके प्रविभाग में—भेद में संयम द्वारा सान्नात् करने पर सर्व भूतों के शब्दों का क्रान होता है—यह काग इस अर्थ को समम कर इन शब्दों से कहता है।

'यद्यपि साज्ञाकृते सित' यह पाठ सूत्र में नहीं है तो भी संस्कारसाज्ञात्करणात्— इस छत्तर सूत्र से—साज्ञात्कार पर्यन्त ही संयम की सिद्धि कही हैं, खत: सर्वत्र सूत्रों में संयम की साज्ञात्कार द्वारा ही व्याख्या करनी चाहिये। इसीलिये भाष्यकार भी अनेक सूत्रों में हग्दर्शनार्थ साज्ञात्कार पर्यन्त ही संयम की व्याख्या करेंगे, तीन प्रकार के ही शब्दों के साथ बार्थ और प्रत्ययों का, और उन शब्दों के अन्योऽन्य संकर को दर्शाने के लिये पहिले शब्दों के ही तीन प्रकार भाष्यकार दिखलाते हैं—तत्र वागिति — तत्र शब्द के मध्य में वागि- न्द्रिय वर्णों में ही प्रयोजनवाली है, वागिन्द्रिय जन्य शब्द वर्णो ही हैं—शृंग आदि शब्द और वाचक पद वागिन्द्रिय जन्य नहीं हैं। उर: (छाती)आदि,खानों में उत्पद्यमान शब्द—वर्ण है।

## मष्टी स्थानानि वर्णानामुरः करतः शिरस्तथा । जिहामूलं च दन्ताम नासिकोष्टी च तालु च ॥

उरः, कर्रुठ, शिर, जिह्नामूल, दन्त, नासिका, श्राष्ट और ताल वर्णों के उचारण के ये बाठ स्थान हैं। इस स्मरण से वागिन्द्रिय की शरीर से बाहर बृत्ति (ज्यापार) नहीं है, अतः श्रोत्र प्राप्त वस्यमाण शन्द, तदनन्तर शोल्युद्धि प्राप्त वाचक शन्द वागिन्द्रिय के कार्य नहीं हैं। क्योंकि श्रोता के श्रोत्र देश में वक्ता की वागिन्द्रिय का सम्बन्ध न होने से शन्द की दरवादकता असम्भव है। वागिन्द्रिय जन्य शन्द से शन्दान्तर को कहते हैं—श्रोत्र चेति!— वागिन्द्रिय द्वारा शंख आदि में अभिहत उदानवायु का परिणाम भेद ध्वित हैं जिस परिणाम से उदान वायु वक्ता की देह से उठकर शन्द धारा का उत्पन्न करता हुआ श्रोता के श्रोत्र को प्राप्त होता है, उस ध्वित का परिणाम भूत वर्णावर्ण साधारण नाद नामक शन्दसामान्य ही श्रोत्र-हन्द्रिय का विषय होता हैं। ध्वित का अपरिणाम भूत वाचक पद श्रोत्रेन्द्रिय का विषय नहीं होता। वह शन्द वर्ण जाति वाला होने से वर्ण कहलाता है। तृतीय शन्द को कहते हैं—पदे पुनर्नादानुसंहारबुद्धिनिर्माद्यमिति—यथा प्रतीति सिद्ध नाद नामक गकारादि वर्णों को प्रत्येक पद—है—ऐसा प्रत्येक को प्रह्मण करके अनु पीछे जो बुद्धि संहार काती है—एकत्व का सम्पादन करती है—गौः यह एक पद है इस भाँति—उस बुद्धि से निर्माद्य वर्णों से अतिरिक्त अखरड—एक काल में उत्पर्मान वश्चमाण स्कोट नामक पद है। इस प्रकार यह तृतीय शन्द अन्तःकरण से ही पाद्य है (अन्तः करण का ही विषय है)।

उस पद को ही यदि श्रोत्र इन्द्रिय से प्राझ माने, तो अन्तःकरण निष्ट अनुसंहार बुद्धि को भिन्न अधिकरण में होते हुए हेतु मानना होगा, और वह अयुक्त है—क्योंकि प्रत्या-सित्त में समानाधिकरण को ही लाघव है। अनुसंहार बुद्धि भी श्रोत्रादि की ही है। —यह नहीं कह सकते, क्योंकि यह असम्भव है। आनुपूर्वी की एकता से वर्णों की एकता का आपा-दन होता है और वह आनुपूर्वी गकार के उत्तर औकारादि रूपिणी है, वह अनेक वर्ण पदों में श्रोत्रेन्द्रिय से प्रहण् नहीं हो सकती। आशुविनाशी होने से वर्णों का मेल नहीं हो सकता, पूर्व पूर्व वर्णों के संस्कार और उन संस्कारों से स्मृतियों जो कि अन्तःकरण्विष्ठ हैं, उनको अन्तःकरण की सहकारिता ही उचित है। अतः स्मृत वर्णों की आनुपूर्वी का मन से ही प्रहण् हो सकता हैं—यह भाव है।

दांका—क्यों जी। स्कोट नामक शब्द किस प्रकार का है ? और उसका कारण क्या है ? तथा उसमें प्रमाण क्या है ?

समाधान-श्रत्रोच्यते-जैसे बीज, श्रंकर श्रादि श्रनेक श्रवस्थाश्रों में स्थित वृत्त धर्मी उन क्रमिक श्रवस्थाओं से श्रतिरिक्त पहन श्रादि रूप श्रशेष श्रवस्था से व्यक्त होता है कि यह आश्र युक्त है। दसरा युक्त नहीं है। वह युक्त बीजादि से भिन्न-ऋभिन्न है क्योंकि उसमें भेट और अभेट दोनों का अनुभव होता है, ऐसे ही गुकार खौकारादि अनेक अवस्था वाला गौ: इत्यादि श्रखगढ स्पोट शब्द क्रमिक गकारादि श्रवस्थाओं से श्रतिरिक्त श्रानुपूर्वी विशेष विशिष्ट विसजनीय श्राटि रूप चरम श्रवस्था से व्यक्त होता है कि यह 'गी' है यह पद. गी: इति इत्यादि रूप से व्यक्त नहीं होता, वह स्फोट पद गकार आदि वर्णों से भिन्न श्रीर श्रभित्र है, क्योंकि उसमें भेद श्रीर श्रभेद दोनों का श्रनुभव होता है, श्रीर वह पद नामक शब्द अर्थ के स्फूट (साफ प्रकट) करने से स्फोट कहलाता है। स्फोट शब्द का कारण एक प्रयक्ष जन्य ध्वनि विशेष है. प्रयक्षभेद से उच्चारण में व्यवधान होने पर एक पद व्यवहार नहीं, हो सकता। गौ: यह एक पद ही यह व्यवहार स्कोट में प्रमाण है। वर्णी के अनेक होने से, उनसे एकत्व व्यवहार सरलत्या नहीं बन सकता तथा प्रत्येक वर्ष से उत्पद्यमान ऋर्थ प्रत्यय का हेतुत्व स्कोट में प्रमाण हू । यदि आनुपूर्वी विशिष्ट समृह के एक होने से एकत्व व्यवहार होता है श्रीर उसी रूप से श्रर्थ प्रत्यय (ज्ञान) के प्रति हेतुता मानें, तो संयोगिवशेष से अविच्छन (यक्त) अवयवसमह से ही एकत्व व्यवहार और (घट से) जलादि के लाने की सिद्धि हो जायेगी, जिससे कि घटादि अवयवी मात्र का उच्छेद हो जायेगा, क्योंकि दोनों दशा में यक्ति समान है।

शंका-तब तो युक्तिसाम्य से एक-एक वाक्य भी स्फोट रूप हो जायेगा ?

समाधान—यदि वाक्यरफोट में कोई बाधक न हो तो वाक्यरफोट मानना हमको इष्ट ही है। भाध्यकार ने तो वर्णों के पद होने का संचेप से निराकरण किया है। वर्णा एकेति — अनेक वर्ण एक काल में खिति के योग्य न होने से परस्पर निरनुमहास्मा असम्बद्ध स्वभाव हैं, खतः वे पद को न छूकर—पदस्व को प्राप्त न होंकर—(पद न वन कर) इसी लिये अर्थ को उपिक्षित न करके (अर्थ को विना प्रकट किये ही) आविर्भृत होकर ही च्या भर में तिरो भूत हो जाते हैं। इस लिये प्रत्येक को अविवेकी अपदस्वरूप कहते हैं। यहाँ स्वरूप पद के प्रहण से अवस्था और अवस्था वाले के अभेद से वर्णों के पदस्व का निराकरण नहीं किया है।

शंका—यदि वरण पदस्वरूप नहीं है तो लोग इतने वर्ण क्रमविशेष से युक्त इस

षार्थ के वाचक हैं ऐसा संकेत किस प्रकार कर लेते हैं ?

समाधान - 'वर्गा: पुनिरत्यादि' यहाँ से लेकर संकेत्यते इस पर्यन्त वाक्य से समाधान किया है। उसका अर्थ यह है, यद्यि वर्ग्य पद से भिन्न हैं, तथापि अवस्था और अवस्था वाले के अभेद की भी सत्ता है। (अभेद भी है) अतः एक-एक भी वर्ग्य पदरूप है। पद से अभिन्न है जैसे कि बीज और अंकुर दूच से अभिन्न होते हैं। इसीलिये पदरूप से सर्व पदार्थों के अभिधान की योग्यता से सम्पन्न होते हैं। इसमें हेतु कहते हैं—सहकारीति-पद्भाव में सहकारी जो वर्ग्यान्तर उनका प्रतियोगी-सम्बद्धी होने से अनन्त पद रूपता

को प्राप्त की भाँति श्रापत्र होता है (बन जाता है)—यहाँ उन शब्द का प्रयोग भाष्यकार ने वैश्वरूप्य की योग्यतामात्र के प्रतिपादन के लिये किया है।

वैश्वरूप का प्रकार कहते हैं—पूर्व गकार उत्तर औ: इस वर्णद्वय के साथ गण् इत्यादि पद से ज्यावृत्त होता है (प्रथक होता है) उत्तर विसर्जनीय पूर्व गौ: इन वर्णद्वय से गौ: इत्यादि पदों से ज्यावृत्त होकर (प्रथक होता है) उत्तर विसर्जनीय पूर्व गौ: इन वर्णद्वय से गौ: इत्यादि पदों से ज्यावृत्त होकर (प्रथक होता है इस हेतु से इस प्रकार के कमागुरोधी बहुत से वर्ण, त्रानुपूर्वीविशेष की अपेदा रखने वाले, पद के अभेद से अर्थ संकेत
से अवबच्छित्र (युक्त ) नियमित होकर सर्व अभिधान में समर्थ भी इतने इतनी संख्या वाले
ये गकारादि गौ को ही अवस्थापित करते हैं (गौ का ही कथन करते हैं ) अतः उस प्रकार
से वर्ण मुख से, वह पद ही अविवेक से संकेत किया जाता है—यह भाष्य का अन्वय है ।
उसमें हेतु है वाच्यस्य वाचकमिति—पद ही वाच्य का वाचक है—उपस्थापक है (वाच्य को
कहने वाला है )। अन्य का अन्य रूप से संकेत में हेतु है । एतेषाम से लंकर निभासः तक ।
जो पद नामक बुद्धिमात्रमाह्य अर्थ संकेत से अवच्छित्र (युक्त ) इन वर्णों का स्कोट है, तथा
समाप्त ध्वनिजन्य कम आनुपूर्वी विशेष जिन उस प्रकार के वर्णों की है, वह एक है, अभिन्न
है, यह पद के स्वरूप का कथन किया है । वाक्यार्थ समाप्त हुआ।

भाव यह है, जैसे मिले हुए दो कपाल जल लाने के हेतु होते हैं—यह श्रविवेक से बालकों के लिये कहा जाय, क्योंकि पट से घट को पृथक् करने वाला श्रन्य असम्भव है, उससे बालक कपाल के श्रविवेक से घट को ही जल लाने का हेतु समकता है ऐसे ही स्कोटान्तर के ज्यावर्त्तन के लिये वर्णों के श्रविवेक से ही स्कोट में संकेत का उपदेश और संकेत का प्रहण होता है, श्रत: वर्णों में संकेत का श्रव्ण होता है, श्रत: वर्णों में संकेत का श्रव्ण होता है, श्रत: वर्णों में संकेतता की श्रव्णपत्ति, श्रसिद्ध नहीं है।

त्रिविध शब्द को दशी कर अब उनमें से संकंत के कारण का प्रतिपादन करते हैं, तदेकिमिति—प्रतीयते, इसके साथ अन्वय है। अर्थ यह है, यद्यपि वह पद स्फोट नामक एक ही है, वर्णों के समान अनेक नहीं है, और एकत्व में प्रमाण है एकबुद्धिविषयत्व, तथा वक्ता के एक ही प्रयक्त से ध्वनि आदि द्वारा उत्पादित है, (उत्पन्न होता है), वर्णो तो प्रयक्तमेद से भी उत्पन्न होते हैं, तथा यह पद अभाग है, निरंश है वर्णोसमूह तो वन के सदश सांश है, तथा यह पद (स्फोट) अक्रम है, एक काल में ही उत्पद्यमान है। वर्णों के समान क्रम से उत्पन्न नहीं होता, अतः इन हेतुओं से पद स्फोट वर्णों से भिन्न है। किं च—स्फोट बौद्ध है बुद्धिमात्र से प्राह्म है, तथा अन्यव वर्ण के प्रत्ययक्षप व्यापार से व्यक्त होता है, वर्णों ऐसे नहीं हैं तो भी दूसरों के प्रति प्रतिपादन की इच्छा से वक्ता के बोले और श्रोता के सुने इस प्रकार के वर्णों के द्वारा हो सिद्धवन्, परमार्थवन् एक दूसरे की संप्रतिपत्ति के संवाद से प्रतीत होते हैं, व्यवहार में अते हैं, वर्णों से भिन्न रूप से व्यवहार में नहीं आते, उसमें हेतु है—अनादि वाग् व्यवहार की वासनाओं से वर्शाकृत लौकिक बुद्धि। यहाँ अभिधीयमानै: इससे पद के शोन्नविषयक इग्लंद का अविवेक जानना चाहिये।

इस प्रकार तीन प्रकार के शब्दों के अन्योऽन्याध्यास से संकर को दशाया है। अब त्रिविध शब्द से ऋथे और प्रत्यय के ऋध्यास का प्रतिपादन करने के लिये शब्द व्यवहार के संकेतप्रहमूलक होने को कहते हैं तस्येति—उस पद का प्रविभाग विषय की व्यवस्था के संकेत के प्रहुश से ही होता हैं। प्रविभाग को ही कहते हैं एतावतामिति-इस प्रकार का, ऐसी आनुपूर्वी वाला-अनुसंहार-मिलन, इस अर्थ का वाचक है, उपशापक है, इस भाँ ति का विभाग होता है एकस्पार्थस्य-इस प्रकार का पाठ मानें तो उसका अर्थ होता है -- प्रार्थविशेष का.।

संकेत का शब्दार्थ कहते हैं-" संकेतिस्वित " अध्यास संकेतकत्ती का आहार्य आरो। है जिसका अथे है आरोपित का अभेद, उस ही का ज्ञान पदार्थ का उपस्थापक होता है. उसमें आधनिकों को कल्पना की व्यावत्ति के लिये स्मत्यात्मक पद का प्रयोग है. कात: विषय और विषयों के अभेद से पाणिनी आदि की स्मृति है। यह भी नहीं कह सकत कि कल्पित अभेद असत् से वह असत् संकेत कैसे हो सकता है ? क्योंकि असतख्याति तो स्वीकार ही नहीं है, अन्यत्र सत् की अन्यत्र कल्पना होती है, (अन्यत्र सत् रजत की श्चन्यत्र सीप में कल्पना होती है ) श्रध्यास के संकेतत्व में प्रमाण कहते हैं - योऽयं शब्दः इससे लेकर 'भवति' तक । श्रोमित्येकाचरं ब्रह्म इत्यादि शास्त्रों में, कम्बुमीवादिमान घटः इत्यादि लोक में पद श्रीर पदार्थ का श्रभेद श्रारोप ही संकेत दिखलाई देता है, क्योंकि क्रोमिस्यादि के शब्द वाच्यत्व की लत्त्रणा में कोई प्रमाण नहीं है, श्रत एवं कोशों में श्रमरा िर्जारा: देवा इत्यादि शब्द और अर्थ का आरोप्यमाण अभेद ही संकेत दिखाई देता है. श्वतग्रव इस श्रवादि श्रभेद के श्रारोप से श्रामामा लोग मन्त्र और श्रथे के श्रभेद स्पासना का खपहेश करते हैं. श्रीर मीमांसक मन्त्रमयी देवता कहते हैं। जो तो-इस शब्द से यह अधे जानना चाहिये इस भकार की ईश्वर की इच्छा का विषय शक्ति दूसरे तन्त्रों में लिंबत है वह अप्रामाणिकों है और लच्चाा शक्ति जैसी ही है। दूसरी बात यह है कि ईश्वर को न जानने वाले को भी शब्दार्थ प्रत्यय देखा जाता है, तथा पद और पदार्थ के अभेट से संदेत भी यक्त न हो सकेगा, इत्यादि दोष जान लेने चाहियें।

अब संकेत बुद्धि निमित्तक तीनों का संकेत है इसको कहते हैं एवमेव इति-इस प्रकार संकेत बुद्धि के कारण से वे तीन, प्रकार के शब्द, अर्थ और प्रत्यय संकीण-अविविक्त हैं, उनमें संकेत का यह ही शब्द और अर्थ का इतरेतर अध्यास है, क्योंकि शब्द चौर अर्थ का तो प्रत्यय के साथ एकाकार होने से अन्योन्याध्यास प्रसिद्ध ही है। यह भाव हैं

संकर के आकार को कहते हैं - गौरित य इहि-वह ही शब्द आदि का तत्त्वझ है अन्य नहीं। बर्रा, भ्वनि पदों के अन्योन्य संकर की भाँति अब पद-वाक्य और उनके अधीं के संकर से भी शब्द-अर्थ और प्रत्ययों का संकर दिखलाते हैं सर्वेपदेश्विति—वाक्य की शक्ति-पदार्थान्तर के सहकार से वाक्य भवन शक्ति है (वाक्य बनने की शक्ति है ) तथा वृक्ष इत्यादि पदों की वृत्तोऽस्ति ( वृत्त् है ) वृत्त्रश्चलित ( वृत्त् चलता है ) वृत्तच्छिदाते ( वृत्त्त कटता है ) इत्यादि वाक्यों से संकर—कविवेक होता है यह भाव है। पदों में वाक्य शक्ति का

उदाहरण देते हैं— इल इस्युक्त-इति वृक्ष ऐसा कहने पर आकांता को पूर्ण करने के लिये योग्यता आदि के वहा से अस्ति (है) इस क्रिया का अध्याहार होता है। तथा पर में व क्य का संकर है यह भाव है।

दोका— इंग्लं का खम्याहार सम्भव नहीं है क्योंकि एक ही अर्थ में अनन्त शब्दों का प्रयोग होता है और किसी विशेष शब्द का अनुमापक लिंग प्रपक्षित नहीं है ?

समाधान — यह बात नहीं है क्योंकि अपनी इच्छा से स्वयं किल्पत किसी भी आकांचा के पूरक शब्द से वक्ता के ताल्पर्य विषयक अर्थ का बोध हो सकता है, अर्थविरोष के अनुमान में तो थोग्यता, आकांचा, ताल्पर्यादक लिग हैं ही। यही कहते हैं, न सत्तामिति योग्यता के दिखलाने से आकांचा ताल्पर्य आदि भी उपलित हो गये हैं, क्योंकि केवल योग्यता तो अर्थान्तर में भी साधारण है, उदाहरणान्तर कहते हैं, तथा नहींत — असाधनकारक रहित कोई किया नहीं होती, पचित कहने पर सब कारकों का आचेप, अर्थात् अनुमान होता है।

शंका-यह बात है तो कारकवाचक पदों का कहीं भी प्रयोग नहीं होगा ?

समाधान—नियमार्थ इति—कारकवाचक पदों का नियम के लिये अनुवाद होता है, योग्यता आदि से सर्वत्र विशेष अर्थ का अनुमान सम्भव नहीं है, अतः अनुमित कारकों का भी सामान्य से ''नियमार्थ दूसरे कारकों से ज्यावृत्ति (पृथक् करने के लिये) प्रयोग होता है'' चैत्रोऽपिना भजनम इत्यादि पदों से चैत्र अपि भजन—इस कर्ता, कर्म करण् का अनुवाद है। अब अध्याहार के विना भी अर्थ के अमेदनिमित्तक पद और वाक्य के संकर को दिखलाते हैं, दृष्टश्चे ति-छन्दोऽधीते (छन्द पढ़ता है) इस वाक्य के अर्थ में श्रोत्रिय इस पद की नतथा प्राणान् धारयति—(प्राणों को धारण करता है) इस वाक्य के अर्थ में जीवति—इस पद का वचन है—कथन है।

## जन्मना ब्राह्मणो होयः संस्काराद् द्विज उच्यते । बिद्यया याति विमरवं त्रिभिः श्रोत्रिय उच्यते ॥

जन्म से ब्राह्मए जानना चाहिये और संस्कार (यक्नोपवीत संस्कार) से द्विज कहा जाता है, विद्या से विश्रत्व को पाता है और तीनों से (जन्म, संस्कार और विद्या-वेद विद्या-से ) श्रोत्रिय कहलाता है। इस स्मृति प्रमाण से। और जीव = बलशाणधारणयोः इस अनुजासन से (धानुपाठ प्रमाण से)

दांका - यदि वाक्यार्थ की सिद्धि पद से भी होती है तो 'गुरुतरस्य छन्दोऽधीत' इस

वाक्य का दचन कभी भी न होगा ?

समाधान—तत्र वाक्य इति—उस वाक्य में पद के अर्थ की अभिव्यक्ति होती है, ( उससे पद का विभाग करके क्रियावाचक है या कारक वाचक है विवरण करना चाहिये, ) अत: पद और वाक्य के संकर से संशय के खल में पद का वाक्य से विवरण करना चाहिये !

प्रसंग से कहते हैं.तत इति—क्योंकि वाक्यार्थ में भी पद रचना होती है। खत: सन्देह खल में पद का श्रंश भेदों के द्वारा वाक्य से विवरण करना चाहिये। व्याकरण न होने पर अर्थ का बांध न होने से वाक्य का व्यवहार ही व्यर्थ हो जावेगा । इसके लिये कहत हैं, अन्यथेति - भवति यह प्रयोग करने पर नाम और आख्यात के समान रूप होने से 'भवति घटो' 'भवति भिन्नां देहि' इन दो ऋथीं में सन्देह होने पर अनवधारित पद का किस प्रकार किस प्रयोजन से किया या कारक में विवरण किया जाय ? श्रोता को अर्थ का ज्ञान असम्भव है, इसी भांति 'श्रश्य' यह कहने पर 'गतिमकाषींघोंटको वा' चला था या घोड़ा है यह सन्देह होता है क्योंकि नाम श्रीर श्राख्यात में समानरूपता है। तथा 'श्रजापयः' यह कहने पर 'छाग्याः पयः, राजन पराभावितवान वा' इस ऋर्थ में सन्देह होता है क्योंकि नाम और आख्यात समान रूप हैं। इस प्रकार अर्थ और प्रत्ययों के संकर को दिखना कर श्रव प्रविभाग को दिखलाते हैं, तेषामित्यादि से उनमें से पृष्टिले शब्द का भेद होने पर भी अर्थ और प्रत्यय के अभेद से शब्द और अर्थ के भेद को दिखलाते हैं-श्वेतत इससे लेकर प्रत्ययश्च इस तक से ( श्वेतते प्रासादः यह क्रिया का अर्थ है, श्वेत: प्रासादः यह कारक का अर्थ है - शब्द कियाकारक रूप है, उस शब्द का अर्थ और प्रत्यय ज्ञान होता है - यह भाष्य है ) किया साध्यरूप है अर्थ जिसका वह कियार्थ है, श्वेतते यह उसका शब्द है. तथा कारकः सिद्धकृप है अर्थ जिसका वह कारकार्थ है- श्रेतः यह उसका शब्द है। ये शब्द भिन्न हैं, इनका अर्थ क्रियाकारकरूप श्वेतगुणमात्र एक ही है, इसी प्रकार प्रत्यय भी जानना चाहिये। क्रियाकारकात्मक गुणाकार हैं। इसमें प्रमाण पुछते हैं. कस्मानु इति - किस प्रकार ?

उत्तर देते हैं, सां ऽयिमत्यभिसम्बन्धात्—यह वही है इस सम्बन्ध कियाकारकात्मक गुणाकार है श्वेतन जो किया है वही यह श्वेतरूपकारक गुण है, और जो श्वेतते इससे श्वेताकार प्रत्यय है वही प्रत्यय श्वेतः इस शब्द से भी श्वेताकार प्रत्यय ही अभेद की प्रत्यभिक्वा से हांता है।

शब्द और क्यर्थ के कामेद से संकेत कैसे होता है ? इस विषय में कहते हैं — एकाकार इति—एकाकार—क्यारोपरूप श्रत्यय ही संकेत खारोपित के अभेद में ही संकेत है, पार-मार्थिक अभेदरूप में संकेत नहीं है।

र्राका — शब्द और अर्थके अभेद प्रत्यय से प्रत्यभिज्ञाका ही बाध क्यों नहीं हो जाता?

समाधान—तन्नाह—यस्त्वित—जो श्वेत कार्थ वह शब्द और प्रत्यय (ज्ञान) का विषय होने से, अपनी शब्द आदि से भिन्न नई-पुरानी अवस्थाओं से विक्रियमाया होने से शब्द और प्रत्यय के सहगत (साथ) नहीं रहता काल से काल रूप अधिकरण के भिन्न होने से सहचार नहीं रहता। ऐसे ही देश से भी सहचार नहीं रहता, क्योंकि शब्द का अधिकरण आकाश है और प्रत्यय (ज्ञान) का अधिकरण खाकाश है और अर्थे श्वेत गुणादि प्रासाद आदि में रहते हैं। यह भाव है। एवमिति—इस प्रकार शब्द भी

अपनी अवस्थाओं से विक्रियमाण अर्थ और बुद्धि का भी सहस्वारी नहीं है, इस प्रकार प्रस्वय (ज्ञान) भी शब्द और अर्थ का सहस्वारी नहीं रहता। उपसंहार करते हैं—इस्वन्यथे कि अन्यथा शब्द है अन्यथा अर्थ है और अन्यथा प्रस्वय है यह विभाग है। सूत्र के अर्थ का उपसंहार करते हैं—एवं —तस्त्रविभागेति (इस प्रकार उनके विभाग में संयम करने से योगी को सब भूतों के शब्द का ज्ञान होता है। इस प्रकार मनुष्य के विषय में शब्द अर्थ और प्रस्वयों में (जो प्रविभाग है) उसमें संयम करने से साज्ञात पर्यन्त संयम करने से सब भूतों के शब्द उसके अर्थ और प्रस्वय (ज्ञान) को योगी जान लेता है, क्योंकि योगज धर्म अचिन्त्य शक्ति वाला है, स्वसहश फल देना धर्मों का स्वाभाविक है। हमारे सहशों को शब्द अर्थ और प्रस्वय के भेद का साज्ञात्कार होने पर भी उस साज्ञात्कार के संयमजन्य नहों के कारण सब भूतों के शब्द का ज्ञान नहीं होता, संयम की ही यह सिद्धि है—ऐसे ही अराले सुत्रों में भी यथाध्यल यही समाधान है।। १७।।

विशेष वर्णन-॥ सूत्र १७॥ शब्द तीन प्रकार का है:--

१-वर्णात्मक: (क, ग आदि ) जो वाणीरूप इन्विय से उत्पन्न होता है।

२—ध्वन्यात्मक वा नादात्मक: ( इांख आदि का शब्द ) यह प्रयत्न प्रेरित उदान वायुका परिएाम विशेष है। यही शब्दों की धारा को उत्पन्न करता हुआ ओता के श्रान्न इन्द्रिय तक जाता है।

३—स्फोट नामक शब्द है: (स्फुटल्यथाँऽस्मादिति स्फोट:) यह अर्थ का बोधक और केवल बुद्धि से गृहीत होता है। निरवयन, नित्य और निष्कम है। वर्ण शीव उत्पन्न होकर नष्ट होजाते हैं। इनका मेल नहीं हो सकता, क्योंकि 'गौ' यहां पर गकारोबारण के समय में जोकार नहीं इत्यादि। मेल नहीं हो सकरा के उवारण के समय में गकार नहीं इत्यादि। मेल नहोंने पर भी, वर्णों के संस्कार और उन संस्कारों से स्मृति होती है, अन्तिम वर्णों (जैसे 'प्रचित' में इकार ) स्कोट का व्यश्वक है। यदि इसे न माना जाय तो 'गौः' यह एक पद है; ऐसा व्यवहार नहीं हो सकता, क्योंकि एकता को ब्रह्म करने वाली बुद्धि न वर्णों में (जो विनाशी हैं) हो सकती है और न स्फोटबाधक ध्विन में; यह स्फोट-नामक शब्द दो प्रकार का है: पद-स्फाट और वाक्य-स्फोट (स्फाट का विषय नागेशकृतमंज्ञ्वा और वैवाकरण भूषण में विस्तृतरूप से लिखा है; व्याकरणाचाये और गागाचाये इनका स्फोट विषय में एक मत है, नैयायिक शब्दमात्र को श्वित्य मानते हैं। मीमांसक शब्दों को नित्य मानते हैं, वस स्फोटबादी नहीं हैं)।

स्कोट का बढ़ा शास्त्राये है। इन तीनों अर्थान् शब्द, अर्थ और ज्ञान का परस्पर अध्यास (भिक्तों में अभिन्न बुद्धि ) होता है। आरोप को अर्थान् अन्य में अन्य बुद्धि करन को 'अध्यास' कहत हैं। इन शब्दां का अर्थ-और-ज्ञान के साथ संकेत रूप ( इस पद का यह अर्थ है एतदूप ) अध्यास है। पर वस्तुतः शब्द, अर्थ, प्रत्यय तीनों मिन्न हैं। जब उनके भेद में योगी चित्त की एकावता करता है, तब उनका प्रत्यक्तर वानर, कीने आदि की बोली को जान लेता है कि इस अर्थ को लेकर यह बोल रहे हैं। योगियों में विचित्र शिक्त होत्सी है। धारणा, ध्यान श्रौर समाधि की बड़ी महिमा है। हम लोगों को जो शब्द, ऋर्थ श्रौर ज्ञान का भेद प्रतीत होता है वह समाधिजन्य नहीं है इससे हम नहीं जान सकते।

संगति-दूसरी सिद्धि कहते हैं:-

## संस्कारसात्तात्करणात् पूर्वजातिज्ञानम् ॥ १८॥

शब्दार्थ--संस्कार-सान्नात्-करणात् = संस्कार के सान्नात् करने से। पूर्व-जाति-ज्ञानम् = पुर्वजनम का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-संस्कार के साजात करने से पूर्वजन्म का ज्ञान होता है।

व्याख्या—संसार वो प्रकार के होते हैं, एक स्पृति के बीज रूप से रहते हैं जो स्पृति और हुशों के कारण हैं। दूसरे विपाक के कारण वासनारूप से रहते हैं जो जन्म, आयु, भोग और उनमें सुख-दु:ख के कारण होते हैं। वे धमे और अधर्मरूप हैं। ये सब संस्कार इस जन्म तथा (पछले जन्म में किये हुए कमों से बनते हैं और प्रामोफोन के प्लेट के रेकडे (Records) के सहश चित्त में चित्रित रहते हैं। वे परिणाम, चेष्टा, निरोध, शक्ति, जीवन और धमे की भांति अपरिष्ट चित्त के धमे हैं। उनमें संयम करने से योगी को उनका साजात हो जाता है। इससे उसका जिस देश, काल और जिन निमित्तों से वे संस्कार बने हैं, सब स्मरण हो जाते हैं। यही पूर्वजन्म ज्ञान है। (योगियों के अविरक्त बहुत से शुद्ध संस्कार वाले बालक भी अपने पूर्वजन्म का हाल बतला देते हैं)। जिस प्रकार संस्कारों के साजात् करने से अपने पूर्वजन्म का ज्ञान होता है इसी प्रकार दूसरे के संस्कारों के साजात् करने से दूसरे के पूर्वजन्म का ज्ञान होता है। (विज्ञान मिछु के अनुसार) ' पर ' अर्थात् भावी जन्मों का भी इसी भांति संस्कार के साजात् करने से ज्ञान हो जाता है।

टिप्पणी:—।। सूत्र १८ ।। पूर्वोक्त झाथे में श्रद्धा उद्धान्न करते के लिये भाष्यकारों ने झावट्य नामक योगिश्वर का योगीराज जैगीषच्य के साथ एक संबाद उपन्यस्त किया है। उसका यहां निरुपण किया जाता है। भगवान् जैगीषच्य जो प्रसिद्ध योगीश्वर हुए हैं उनके सम्बन्ध में ऐसा प्रसिद्ध है कि वे संस्कारों के साहात्कार से दश महा-कल्पों में ज्यतित हुए अपने जन्म परिणाम परम्परा का अनुभव करते हुए विवेकज़ झान सम्पन्न थे। और योगिराज भगवान आवट्य के सम्बन्ध में कहा जाता है कि योगझल से संबन्धामय दिन्य विमह को धारण करके विचरते थे। किसी समय इन दोनों योगियों का संगम होगया। तथ आवट्य ने जैगीषच्य से यह बात पृद्धी कि दश महा-कल्पों में देव मनुष्यादि योनियों में उत्पन्न होते हुए आपने जो अनेक प्रकार के नरक तिर्यक् योनियों में और गर्भ में दुःखों को अनुभव किया है वह सब आपको परिज्ञात है, क्योंकि सच्छ और अनभभृत बुद्धि सस्व होने के कारण आपको सारे पूर्व जन्मों का ज्ञान है। इस लिये आप यह बतलाएं कि दश महाकल्यों में जो आपने अनेक प्रकार के जन्म धारण किए हैं, उन जनमों में आपने सुस्त और दुःख में जो आपने अनेक प्रकार के जन्म धारण किए हैं, उन जनमों में आपने सुस्त और दुःख में अधिक किस को जाना अर्थात् संसार सुस्वबद्धन है वा

दु:ख-बहुल तब जैनीषट्य जी ने बतलाया कि इन दश महा करूपों में अनेक प्रकार के नरक तिच्येग् योनियों में दु:खों को अनुभव करते हुए वारम्वार देव और मनुष्यादि योनियों में उत्पन्न होते हुए मैंने जो अनुभव किया है, उन सब को दु:ख रूप ही जानता हूं अर्थात् विषय

सुख दुःख रूप होने से संसार दुःखबहुल ही है सुखबहुल नहीं।

आवट्य मुनि ने फिर पूछा "हे जैगीयव्य मुने ! दीर्घायुवाले जो आप को प्रधान विद्याल और अनुत्तम संतोष मुख का लाभ हुआ है क्या वह भी दुःख पत्त में निष्क्रिप्त है " तब भगवान जैगीयव्य ने कहा "हे आवट्य मुने ! विषय मुख की अपेत्ता से ही यह संतोष मुख अनुत्तम कहा जाता है। कैवल्य की अपेत्ता से तो यह दुःख रूप ही है, क्योंकि संतोष मुख अनुत्तम कहा जाता है। कैवल्य की अपेत्ता से तो यह दुःख रूप ही है, क्योंकि संतोष मुख सत्त्व का हो धमे है और जो-जो बुद्धि का धमे है वह सब त्रिगुणात्मक प्रस्थय होने से हेय पत्त में पतित है "अर्थात् मुद्धि का धमे होने से सन्तोष भी मुख स्वरूप नहीं है। सूत्रकार ने "सन्तोषादनुत्तममुखलाभः " इस सूत्र से सन्तोष को जो अनुत्तम मुख का हेतु कहा है। उस का तात्पर्त्य यह है कि रुज्य के सहग पुरुषों को बान्धने वाली जो दुःख स्वरूप रुष्णां तन्तु है उस रुष्णारूप दुःख का संतोष से नाश होता है। तब रुष्णा के अभाव से चित्त पीडा से रहित होकर प्रसन्न हो जाता है। इस प्रकार रुष्णा की निवृत्ति द्वारा सर्वातुकूल संतोष मुख को उत्तम कहा है। कैवल्य की अपेत्ना से तो यह सब दुःख रूप ही है।

### प्रत्ययस्य परचित्तज्ञानम् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ प्रत्ययस्य = दूसरे के चित्त की वृत्ति के साक्षात् करने से। परचित्त-ज्ञानव = दूसरे के चित्त का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-दूसरे के चित्त की वृत्ति के साज्ञात् करने से दूसरे के चित्त का ज्ञान

होता है।

ज्याख्या—जब योगी किसी के चेहरे तथा नेत्र आदि की आकृति देखकर उसके चित्र की बृत्ति में संयम करता है तो उसको उस चित्त का साज्ञात हो जाता है। इससे उसको ज्ञान हो जाता है कि इस समय उसका चित्त राग, द्वेषादि संसार की वासनाओं से रंगा हुआ है अथवा वैराययुक्त है।

संगति - शक्का : दूसरे के चित्त की यृत्ति में संयम करने से यह चित्त चित्त मात्र

प्रत्यत्त होता है अथवा स्वविषय सहित ? इसका उत्तर देते हैं :--

## न च तत् सालम्बनं तस्याविषयीभूतत्वात् ॥ २०॥

शब्दार्थ—न-च-तत् = पर नहीं वह (चित्तः)। स-श्रालम्बनम् = विषय-सहित (साज्ञात् होता है)। तस्य = उस विषय सहित चित्त के। श्रविषयी-भूतत्वात् = संयम का विषय न होने से।

अन्वयार्थ-पर वह (दूसरे का चित्त) अपने विषय-सहित साम्रात् नहीं होता, योंकि वह (विषयसहित चित्त ) चसका (संयम का ) विषय नहीं है। ब्याख्या—पिछले सूत्र में दूसरे के चित्त की द्वित्त में संयम करना बतलाया है। इससे इतना हो झान हो सकता है कि चित्त राग-द्वेषादि से युक्त है अथवा चीतराग है। राग, द्वेष आदि का विषय ज्ञात नहीं होता कि किस विषय में राग है, किस विषय में द्वेष है, इत्यादि । क्योंक यह उस संयम के विषय न थे। संयम-द्वारा उसी का साज्ञात् होता है जो उसका विषय है। और संयम का विषय वही होता है जिसको किसी न किसी प्रकार से पिहले जान लिया है। बाहरी चिन्हों अथोत् नेत्र अथवा चेहरे की आकृति से केवल राग-द्वेषादि जाने जा सकते हैं न कि राग-द्वेषादि के विषय । इसलिए वे सालम्बन चित्त के संयम क विषय नहीं बन सकते । यदि राग-द्वेषादि आध्यन्तर लिङ्गों द्वारा संयम किया जावे तो उनके विषय का भी अर्थात् सालम्बन चित्त का भी ज्ञांन हो सकता है।

टिप्पणी — विज्ञानिश्कु ने इस सूत्र को भाष्य मानकर उन्नीसवें सूत्र में ही सिम्मिलित कर दिया है। भोज श्रौर वाचस्पति मिश्र ने इसको श्रलग सूत्र माना है।

## कायरूपसंयमात् तद्द्रप्राद्यशक्तिस्तम्भे चत्तुः नकाशासम्बयोगेऽन्तर्धानम् ॥२१॥

शब्दार्थ — काय-रूप-संयमात् = अपने शरीर के रूप में संयम करने से। तद्-प्राह्य-शक्ति-स्तम्भे = उसकी (रूप की) प्राह्य-शक्ति रुक जाने पर। चक्कु:-प्रकाश-असम्प्रयोगे = दूसरे की आँखों के प्रकाश का संयोग न होने पर। अन्तर्धानम् = योगी को अन्तर्धान प्राप्त होता है।

अन्वयार्थ — अपने शरीर के रूप में संयम करने से रूप की प्राह्म-शक्ति हक जाती है इससे दूसरे के आंखों के प्रकाश से योगी के शरीर का सिन्नकर्ष न होने के कारण योगी के शरीर का अन्तर्धान ( द्विपजाना ) हो जाता है।

ब्याख्या — चक्षु मह्ण्-शक्त है और रूप माह्य-शक्ति है। इन दोनों शक्तियों के संयोग से ही देखने का काम होता है। इन दोनों में से किसी एक की शक्ति के इक जाने से देखने का कार्य बन्द हो जाता है। योगी संयम द्वारा शरीर के रूप की माह्यशक्ति को रोक देता है। इस कारण चक्षु की मह्ण्-शक्ति होते हुए भी दूसरे पुरुष उसके शरीर को नहीं देख सकते। यह उस योगी का अन्तर्थान अर्थान् खिप जाना है। इसी प्रकार शब्द, स्पर्श, रस और गन्ध में संयम करने से उस-उसकी माह्य-शक्ति इकजाती है और उनके बरीमान रहते हुए भी वै अपने विषय करने वाली इन्द्रियों से मह्ण् नहीं किये जा सकते।

### सोपक्रमं निरूपक्रमं च कर्म तत्संयपादपरान्तक्कानपरिष्टेभ्यो वा ॥२२॥

शृष्य्(र्थ—सोपकमम = उपकम सहित (तीन्न वेगवाले) अथवा आरम्भ सहित । च-निक्षकमम् = और उपकम-रहित । कमे = (दो प्रकार के) कमें होते हैं। तत्-संयमात् = उनमें संयम करने से। अपरान्त-झानम् = मृत्यु का झान होता है। अरिष्टेभ्यः वा = अथवा उल्टे चिन्हों से।

अन्वयार्थ - कमे सोपक्षम और निरुपक्षम दो प्रकार का होता है। उनमें संयम करने से युत्य का झान होता है अथवा अरिष्टों से मृत्यु का झान होता है। द्याख्या—आयु तियत करनैवाले पूर्वजन्म के कर्म दो प्रकार के होते हैं। एक सोपक्रम आर्थात् वे कर्म जो आयु समाप्त करने का काम पूरे वेग से कर रहे हैं, जिनका बहुतसा फल हो गया है, कुछ रोष है। दूसरे निरुपक्षम आर्थात् वे कर्म जो मन्द वेग वाले हैं, जिनकों कायु भोगने का कार्य आभी तक आरम्भ नहीं किया है। जैसे गीला वक्ष गरम देश में विस्तारपूर्व फैताया हुआ शीघ ही सूख जाता है अथवा जैसे शुक्क रुखों के ऊपर फेंकी हुई आग्न चारों आर वायु से युक्त होकर शीघ ही तृत्यों को जला देती है वैसे ही शीघ फल करने वाले सोपक्षम कर्म हैं। और जैसे वहां गीला वक्ष इकट्टा लपेटकर शीत देश में रखा हुआ देर सुखता है अथवा जैम हरित तृत्यों पर फेंकी हुई आग्न वायुरहित स्थान में देर में तृत्यों को जलाती है वैसे ही विलम्ब से फल देने वाले निरुपक्षम कर्म को जानना चाहिये। अपरान्त शरीर के वियोग को कहते हैं। इन दोनों कर्मों में संशय-रहित यह झान हो जाता है कि आयु कितनी शेष रही है। किस काल और किस देश में शरीर का वियोग होगा।

अथवा श्रिरिष्टों से अर्थात् उत्टे चिन्हों से जो मृत्यु के बतलाने वाले हैं, अपनी मृत्यु

का ज्ञान हो जाता है।

श्चरिष्ट तीन प्रकार के हैं:-

१ आध्यात्मिक— अभ्यास होते हुए भी कानों को बन्द करने पर अन्दर की ध्वनि कान सुन इ देना। अथवा आँखों को हाथों से दबाने पर भी ज्योति के कनकों का न दिखलाई देना।

२ आधिभौतिक-मरे हुए पुरुषों का इस प्रकार दिखलाई देना मानों सामने

खड़े हैं।

३आधिदैविक—अकस्मात् सिद्धों का दिखाई देना, अथवा आकाश के नत्तप्र तारा आदि का उल्टा-पुल्टा दिखाई देना । इन अरिष्टों के देखने से मृत्यु के निकट होने का ज्ञान होता है ।

इसी प्रकार प्रकृति का बदल जाना अर्थात् उदार का कृपण और कृपण का उदार हो जाना इत्यादि; तथा विपरीत ज्ञान का होना, जैसे धर्म को अधर्म अधर्म को धर्म मनव्यलोक को स्वर्गलोक और स्वर्गलोक को मनुष्यलोक समम्मना इत्यादिभी अरिष्ट अर्थात्

सिश्रीहत-मरण के चिन्ह हैं।

पहिला संयम द्वारा मृत्यु का ज्ञान तो केवल योगियों को ही होता है। दूसरा अरिष्टों द्वारा योगियों और साधारण मनुष्यों को भी होता है। मृत्यु के जानने के प्रसङ्ग में अरिष्टों का भी वर्णन कर दिया है, इन अरिष्टों से भी अयोगियों को साधारण रीति से और संशया- समक ज्ञान होता है। योगियों को संशय-रिहत प्रत्यक्त के तुल्य देश और काल सिंहत मृत्यु का ज्ञान होता है।

संगति — पूर्वोक्त परिक्रम अर्थात् चित्तशुद्धि से हुई सिद्धियों को बतलाते हैं :—

दाव्दार्थ — मैत्री-धादिषु = मैत्री आदि में (संयम करने से )। बलानि = मैत्री आदि बल प्राप्त होते हैं।

अन्वयार्थ-मैत्री आदि में संयम करने से मैत्री आदि बल प्राप्त होता है।

व्याख्या — पहिले पाद के तेंतीसवें सूत्र में मैत्री, करुणा, मुदिता, वपेचा चार भाव-नाय बतलाई गई हैं। इनमें से पहली तीन भावनाओं में साचात्-पर्यन्त संयम करने से योगी का क्रमानुसार मैत्री, करुणा, मुदिता बल बढ़ जाता है। अर्थात् योगी को मैत्री श्रादि ऐसी उस्कृष्ट हो जाती है कि सबकी मित्रता श्रादि को प्राप्त होता है। जब मैत्री,में संयम करता है ता सबे प्राण्यियों का सुखकारी मित्र बन जाता है। करुणा में संयम करने से दुख्यों के दुःख दूर करने की शक्ति श्राजाती है। मुदिता में संयम करने से पच्चपाती नहीं होता । चौथा उपेचा श्रयोत् उदासीनता श्रभावात्मक पदार्थ है इस कारण वह संयम का विषय नहीं बन सकता।

### बलेख हस्तिबलादीनि ॥ २४ ॥

शब्दार्थ—चलेषु = बलों में (संयम करने से)। इस्ति-वल-आर्थीन = हाथी आदि के बल (प्राप्त होते हैं)।

अन्वयार्थ — हाथी आदि के बलों में संयम करने से हाथी आदि के बल प्राप्त होते हैं। ब्याख्या — जब योगी हाथी, सिंह आदि के बल और वायु आदि के बेग में तदाकार होकर सालान पर्यन्त स्यम करता है तो उन-जैसे बलों को प्राप्त होता है अर्थात् जिसके बल में स्यम किया जाता है वही बल प्राप्त होता है।

### महत्त्वालोक्षन्यासात्त्वच्यवहितविमकुष्ट्रहानम् ॥ २५ ॥

ग्राध्यार्थ-प्रवृत्ति-आलोक-न्यासात् = प्रवृत्ति के प्रकाश के डालने से । सूक्ष्म = सूक्ष्म (इन्द्रियातीत )। व्यवहित = व्यवधान वाली (आड़ में रहनेवाली)। विप्रकृष्ट = दूर की वस्तुओं का। ज्ञानम् - ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-प्रवृत्ति के प्रकाश डालने से सूक्ष्म, व्यवहित और विप्रकृष्ट वस्तु का ज्ञान होता है।

ब्याख्या—पहिले पाद के छत्तीसमें सूत्र में बतलाई हुई मन की ज्योतिबमती प्रवृत्ति के प्रकाश को जब योगी संयम द्वारा किसी सूक्ष्म (इन्द्रियातीत) जैसे ब्राहर्य परमाणु खादि, व्यवहित (दके हुए) जैसे भूमि के अन्दर दबी हुई खानें दीवार की छोट में छिपी हुई बस्तुयें, शरीर के अन्दर के भाग इत्यादि, विप्रकृष्ट = दूरस्य वन्तुपर जहाँ घाँख नहीं पहुंचती, डालता है तब उनका उसको प्रत्यक्त झान हो जाता है जैसे सूर्यादि के प्रकाश से घटादि प्रत्यक्त होते हैं वैसे ही ज्योतिब्मती के प्रकाश में सूक्ष्म, व्यवहित घीर विप्रकृष्ट वस्तु का झान होता है।

श्वनज्ञानं सूर्ये संयमात् ॥ २६ ॥ शब्दार्थ-भुवन-ज्ञानम् = भुवन का ज्ञान । सूर्वे-संयमात् = सूर्वे में संयम करने से होता है। ४१६ अन्वयार्थ - सूर्य में संयम करने से मुवन का ज्ञान होता है।

व्याख्या—प्रकाशमय सूर्य में साज्ञात-पर्यन्त संयम करने से भूः, भुवः, स्तः व्यादि सातों लोकों में जो भुवन हैं व्यर्थात् जो विशेष हदवाले स्थान हैं, उन सबका यथावत् ज्ञान होता है। पिछले पञ्चीसर्वे सूत्र में सात्त्रिक प्रकाश के व्यालम्बन से संयम कहा गया है, इस सुत्र में भौतिक सूर्य के प्रकाश द्वारा संयम बताया गया है। यह इसमें विशेषता है।

टिप्पणी—कई टीकाकारों ने सूर्य का अर्थ इड़ा नाड़ी से लगाया है जो सुषुन्ना के दिल्ला और से चली गई है। पर यह अर्थ न भाष्यकार को अभिमत है, न बृत्तिकार को

चौर न इसका प्रसङ्घ से कोई सम्बन्ध है।

भाष्यकार ने इस सूत्र की व्याख्या में श्रमेक लोकों को बड़े विस्तार के साथ वर्णन किया है उसको इस विषयवालों के लिये उपयोगी न सममकर हमने व्याख्या में छोड़ दिया है और सूत्र का श्रम्थ भोजवृत्ति के श्रमुसार किया है।

इस भाष्य के सम्बन्ध में कई-एकों का मत है कि यह व्यासकृत नहीं है, इसीलिये

भोजवृत्ति में इसका कोई खंश भी नहीं मिलता।

इसमें अलङ्काररूप से बर्णेन की हुई तथा सन्देहजनक बहुतसी वार्ते स्पष्टीकरणीय भी हैं, इन सब बातों के स्पष्टीकरण के साथ व्यास भाष्य का भाषार्थ पाठकों की जानकारी के लिये कर देना उचित समऋते हैं —

### व्यासभाष्य का भाषानुवाद सूत्र ॥ २६ ॥

भूमि आदि सात लोक, अवीचि आदि सात महानरक (सात अधो लोक जो स्थूल भूतों की स्थूलता और तमस के तारतम्य से कमानुसार पृथिवी की तली में माने गये हैं) तथा महातल आदि सात पाताल (सात जल के बड़े भाग जो पृथिवी की तली में सात महानरक संक्षक प्रत्येक स्थूल भाग के साथ माने गये हैं); यह मुद्रन पद का अर्थ है। इनका विन्यास (अन्व-अवोक्ष्य से फैजाद) इस प्रकार है कि अवाचि (पृथिवी से नीचे सबसे पहिला नरक अर्थात् तामसी स्थूल भाग। अवीचि के पश्चात् क्रमानुसार स्थूलता और तामस् आवरण की न्यूनता को लेते हुए छः और स्थूल भाग हैं) से सुमेर (हिमालय पवंत) की पृष्ठ पर्यन्त जो लोक है वह भूलोक, है और सुमेर पृष्ठ से ध्रुव-तारे (PoleStar पोलस्टार)पर्यन्त जो मह, नवन्न, तारों से चित्रित लोक है वह अन्तरिच्च लोक हैं (यह अन्तरिच्च लोकही मुद्रः लोक कहलाता है)। इससे परे पाँच प्रकार के खगे-लोक हैं। उनमें भूलोक और अन्वरिच्च-लोक से परे जो तीसरा स्वगेलोक है वह महेन्द्र लोक (स्वःलोक) कहलाता है। चौथा जो मह: लोक है वह प्राजापत्य-स्वर्ग कहलाता है। इससे आगे जो जनः लोक, तपः लोक और सत्यलोक नाम के तीन स्वर्ग हैं, वे तीनों मद्यालोक कहे जाते हैं। (इन पाँचो स्वः महः, जनः, तपः और सत्यलोक को ही दी: लोक कहते हैं)। इन सब लोकों का संमह निम्न रलोक में हैं—

बाहासिप्पिको लोकः माजापत्यस्ततो महान्।
माहेन्द्रश्च स्वरित्युक्तो दिवि तारा श्ववि मजा।।

(जनः, तपः, सत्यम्) तीन ब्राह्म लोक हैं उतसे नीचे महः नाम का प्राजापत्य लोक है उनसे नीचे खः नाम का माहेन्द्र लोक है, उनसे नीचे श्रम्तरिच्च में मुवः नामक तारा लोक है। उनसे नीचे प्रजा-मनुष्यों का-लोक-मुलोक है।

जिस प्रकार पृथिवी के ऊपर छ: श्रीर लोक हैं, इसी प्रकार पृथिवी से नीचे चौदह श्रीर लोक हैं उनमें सबसे नीचा श्रवीचि नरक है। उससे ऊपर महाकाल नरक है जो भिट्टी, बंकड़, पाषाणादि से यक्त है । उससे ऊपर अम्बरीय नरक है जो जल परित है । उससे अपर रौरव नरक है जो श्रिप्त से भरा हुआ है। उससे अपर महारौरव नरक है जो वायु से भरा हुआ है। उसके उत्तर महासूत्र नरक है जो अन्तर से खाली है। उसके उत्तर अन्धता-मिस्र नरक है जो अन्धकार से ज्याप्त है। इन नरकों में वही पहच द:ख देने वाली दीर्घ-आय को प्राप्त होते हैं जिनका अपने किये हुए पाप कमों का दु:ख भोगना होता है । इन नरकों के साथ महातल, रसातल, अतल, सतल, वितल, तलातल, पाताल, ये सात पाताल हैं। श्राठवीं इनके उपर यह भूमि है जिसको वसमित करहते हैं जो सात द्वीपों से युक्त है, जिसके मध्य भाग में सुवर्णमय पर्वतराज हमेह विराजमान है। उस समेह पर्वतराज के चारों दिशाश्रों में चार शृंग (पहाड़ की चोटी) हैं। उनमें जो पूर्व दिशा में शृंग है वह रजतमय है ( सम्भवतः यह शान स्टेट का पर्वत श्रद्ध हो । वर्मा की शान स्टेट के नमर पर्वत में आज कल रजत निकलती भी है ), दिल्या दिशा में जो शृङ्ग है वह वैदृर्श्य-मिश्यमय ( नीली मिश्र के सदश ) है, जो पश्चिम दिशा में शृङ्ग है वह स्फटिक-मणिमय ( जोकि प्रतिविम्ब बहुण कर सकती है) और जो उत्तर दिशा में शृह्ह है वह सुवर्णमय (या सुवर्ण के रंग वाले पुष्प विशेष के वर्णवाला ) है। वहाँ वैदूर्य-मिए की प्रभा के सम्बन्ध से सुमेर के दिल्ला भाग में थित आकाश का वर्ण नीलकमल के पत्र के सहश श्याम (दिखलाई देता) है। पूर्व भाग में स्थित त्र्याकाश श्वेत वर्ण (दिखलाई देता) है। पश्चिम भाग में तिस्थ आकाश स्वच्छ वर्ण (दिखलाई देता) है। श्रीर उत्तर भाग में स्थित श्राकाश पीत वर्ण (दिखलाई देता ) है। अर्थान जैसे वर्ण वाला जिस दिशा का शृङ्ग है वैसे ही वर्ण वाला उस दिशा में थित आकाश का भाग (दिखलाई देता) है। इस सुमेह पवेत के ऊपर उसके दिल्ला भाग में जम्बू-यृत्त है जिसके नाम से इस द्वीप का नाम जम्बु-द्वीप पड़ा है ( प्राय: विशेष देशों में विशेष वृत्त हुआ करते हैं। सम्भव है यह प्रदेश किसी काल में जम्बू-वृत्त-प्रधान देश हो। वर्तमान समय में जम्मू रियासत सम्भवतः जम्बु-द्वीप का अवशेष हो )।

इस सुमेर के चारों खोर सूर्य भ्रमण करता है, जिससे यह सर्वदा दिन और रात से संयुक्त रहता है। (जब कोई बड़े मोटे बेलन के साथ पतला छोटा बेलन घूमता है तब वह भी अपना पूरा चक्र करता है इस दृष्टि से उस पतले बेलन के चारों खोर बड़े बेलन का चक्र हो जाता है। इसी इकर जब पृथिवी सूर्य के चारों खोर घूमती है तो चौबीस घरटे में सूर्य का भी पृथिवी के चारों खोर घूमना हो जाता है। इस भांति सुमेर पवेत के एक खोर खजाला और एक खोर खंधेरा है। उजाला दिन है और अन्धेरा रात्रि है। इसी प्रकार दिन और रात सुमेर पवेत से मिले जैसे माखम होते हैं)। सुमेर की उत्तर दिहा में नील, श्वेत

श्रीर शक्यान नामवाले तीन पर्वत विद्यमान हैं जिनका विस्तार दो दो हजार वर्ग योजन है। इन पर्वतों के बीच में जो श्रवकाश ( बीच के भाग = घौटी = valley ) है उनमें रमगुक हिररामय, उत्तर कुरु ( शृङ्गवान के उत्तर में समुद्र पर्यन्त उत्तर कुरु है। टालेमी ने लिखा है कि चीन के एक प्रदेश का नाम उत्तर कोई Ottarokarrha है. जो कि उत्तर कह शब्द का अपभंग प्रतीत होता है, इससे आस-पास का समुद्र पर्यन्त प्रदेश उत्तर क्रुह प्रतीत होता है।) नामक तीन वर्ष ( खरह ) हैं जो नौ-नौ हजार वर्ग-योजन विस्तार वाले हैं (नीलिगिर मेर के .साथ लगा है। नीलगिर के उत्तर में रमणक है। पदा पुराण में इसे रम्यक कहा है। श्रेतिगिरि के उत्तर में हिरएमय है। ) श्रीर दिल्ला भाग में तीन पर्वत निषध, हेमकूट, हिमशैल होन्हों हजार वर्ग योजन विस्तार वाले हैं (लंका के उत्तर पूर्व सागर तक विस्तृत हिमगिरी है। हिमगिरी के उत्तर हेमकूट है। यह भी समुद्र तक फैला हुआ है। हेमकूट के उत्तर में निषध परेत है। यह जनपद झायद विन्ध्याचल पर अवस्थित था। दमयन्ती-पति नल निषम के राजा थे)। इनके बीच के अवकाश में नी-नी हजार वर्ग योजन विस्तार वाले तीन वर्ष (खरह) हरिवर, किपुरुष श्रीर भारत विद्यमान हैं (सम्भवत: हिमालय के इला-बत प्रदेश और निषध पर्वत के बीच के प्रदेश को भारत कहा गया हो, हरिवर्ष सम्भवतः वह प्रदेश हो जो कि हरि अर्थात बानर जाति के राजा समीव द्वारा कभी शासित होता था )। समेह की पूर्व दिज्ञा में सुमेह से संयक्त माल्यवान पवेत है ( माल्यवान पर्वत से समुद्र पर्यन्त प्रदेश भद्राश्व नामक है। आजकल बर्मा के नीचे एक मलय प्रदेश है। सम्भवतः यह प्रदेश और इसके ऊपर का बर्मा प्रदेश माल्यवान हो )। माल्यवान से लेकर पूर्व की स्रोर समुद्र पर्यन्त भद्राश्व नामक प्रदेश हैं 🕒 वर्मा श्रीर मलय से पूर्व की स्रोर श्याम श्रीर श्वनाम (इएडो चाइना ) के प्रदेश सम्भवतः भद्राश्व नामक हैं । सुमेर के पश्चिम में केत्र-माल और गन्धमादन देश हैं। और केंत्रमाल तथा भद्राश्व के बीच के वर्ष का नाम इलावृत है । समेर के दक्षिण में जो उपत्यका ( अर्थात पर्वतपाद की ऊँची भूमि ) है उसे यहाँ इला-बत कहा गया है ।।

पचास हजार वर्ग योजन विस्तार वाले देश में सुमेह विराज मान है श्रीर सुमेर के चारों घोर पचास हजार वर्ग योजन विस्तार वाला देश है। इस प्रकार सम्पूर्ण जम्बूद्धीप का परिमाण सौ हजार वर्ग योजन है। इस परिमाण-वाला जम्बू द्वीप श्रपन से दूराने परिमाण वाले वल्याकार (कहूण के सदश गोल खाकार वाले) ज्ञार समुद्र से विष्टत (चिरा हुच्चा) है। जम्बू-द्वीप से श्रागे दुराने परिमाण वाला शाक-द्वीप है, जो अपने से दुराने परिमाण वाले बलयाकार इक्षरस (एक प्रकार का जल) के समुद्र से वेष्टित है (भारत में शक ज्ञाति ने श्राक्रमण किया था। कार्स्पायन सागर के पूर्व की श्रोर साकी "नाम की एक ज्ञाति का निवास है। युरोपीय पुराविदों ने स्थिर किया है कि वर्तमान तातार, एशियाटिक रूस, साईबरिया, किमिया, पोलेग्ड, हङ्गरी का कुछ हिस्सा, लिश्चयनिया, जर्मनी का उत्तरांश, स्वीडन, नारवे खादि को शाकदीप कहा गया है)। इससे खाने इससे दुराने परिमाण बाला कुश-द्वीप है, जो अपने से दुराने परिमाण बाला कुश-द्वीप है, जो अपने से दुराने परिमाण बाला

वलयाकार मिदरा (एक प्रकार का जल) के समुद्र से वेष्टित है। इससे आगे दुगुने विस्तार वाला क्रीआ-द्वीप है जो अपने से दुगुने पिरमाण वाले वलयाकार पृत (एक प्रकार का जल) के समुद्र से वेष्टित है। इससे आगे इससे दुगुने पिरमाण वाला शास्मिल द्वीप है जो अपने से दुगुने पिरमाण वाला मगध-द्वीप है जो अपने से दुगुने पिरमाण वाले वलयाकार क्षीर (एक प्रकार का जल) के समुद्र से वेष्टित है। इससे आगे दुगुने विस्तार वाले पुष्कर-द्वीप है, जो अपने से दुगुने विस्तार वाले बलयाकार मिष्ट जल के समुद्र से वेष्टित है। इस लोकाऽलोक पर्वत से पिर्वृत जो सात समुद्र सिहत सात द्वीप हैं वे सब मिल कर प्रचास कोटि वर्ग योजन विस्तार वाले हैं [ वर्षोमान समय में पृथिवी का क्षेत्र फल १९६५००००० वर्ग मील तथा घन फल २५९८८००००० अन मील माना जाता है। साथ ही वर्षोमान समय में योजन ४ कोसों का तथा कोस २ मील के लगभग माना जाता है। यह जो लोकाऽलोक पर्वत से पिर्वृत विश्वम्भरा (पृथिवी) मण्डल है वह सब ब्रह्माएड के अन्तर्गत संक्षिप्त रूप से वर्षोमान है और यह ब्रह्माण्ड प्रधान का एक सुक्ष्म अवयब है, क्योंकि जैसे आकाश के एक अति अल्प देश में खखोत विराजमान होता है वैसे ही प्रधान के आत अल्प देश में यह सारा ब्रह्माण्ड विराजमान है।

इन सब पाताल, समूद्र, पर्वतों में असूर, गन्धर्व, कन्नर, किपुरुष, यस्, रासस, भत. प्रेत. पिशाच, अपस्मारक, अप्सरार्थ, ब्रधराइस, कूष्माराड, विनायक नाम बाले देवयोनि-विशेष ( मनुष्यों की अपेचा निकृष्ट अर्थात् राजसी तामसी प्रकृति वाले प्राराधारी ) निवास करते हैं। श्रीर सब द्वीपों में पुरायात्मा देव-मनुख्य निवास करते हैं। सुमेह पर्वत देवताओं की उद्यान-भूमि है, वहाँ पर मिश्र-वन, नन्दन-वन चैत्ररथ-वन, सुमानस-वन चार वन हैं। समेर के उपर सुधर्म नामक देव सभा है, सुदर्शन नामक पुर हैं स्त्रीर वैजयन्त नामक प्रासाद (देव-महल) है। यह सब पूर्वोक्त भूलोक कहा जाता है। इसके ऊपर अन्तरित्त-लो है जिसमें प्रह ( बुध, शुक्र आदि जो कि सूर्य के चारों और घूमते हैं ), नक्षत्र ( अश्चिनी आदि जिसमें कि चंद्रमा गति करता है ), तारका ( प्रहों और नस्त्रों से भिन्न अन्य तारें तथा तारा मराडल ) भ्रमण करते हैं। यह सब मह, नक्त्र आहि, भ्रव नामक ज्योति ( Pole star पोल स्टार ) के साथ, वायुरूप रज्जु से बाँधे हुए ( वायु मएडल में श्यित ) वायु के नियत सञ्चार से लब्ध सञ्चार वाले होकर, भूव के चारों मोर भ्रमण करते हैं। ध्रवसंज्ञक ज्योति मेढिकाष्ट ( एक काठ का स्तम्भ जो कि खलिहान के मध्य में खड़ा होता है जिसके चारों स्रोर बैल घूमते हैं ) के सदृश निश्चल है। इसके उत्पर स्वर्गलोक है जिसको माहेन्द्र-लोक कहते हैं। माहेन्द्र-लोक में त्रिदश, अग्निष्वाचा, बास्य, तुषित, क्रपरिनिर्मित-वशवर्ती, परिनिर्मित-वशवर्ती; ये छः देवयोनि-विशेष निवास करते हैं। ये सब देवता संकल्पसिद्धि भाषामादि ऐश्वर्थ-सम्पन्न और कल्पायुक वाले तथा बुन्दासक ( पुजने योग्य ) कामभोगी भौर भौपपादिक देहवाले (विना मात-पिता के दिव्य शरीर वाले ) हैं: और उत्तम भानकृत अप्सरायें इनकी स्थिगें हैं।

इस स्वर्गलोक से बागे महान नामक स्वर्ग-विशेष हैं। जिसको महालोक तथा प्राजापत्य-लोक कहते हैं। इसमें कुमद, ऋभ, प्रतदेन, अध्वताभ, प्राचताभ ये पाँच प्रकार के देवयोनि-विशेष काम करते हैं। ये सब देवविशेष महाभतवशी (जिनकी इच्छामात्र से महाभत कार्यरूप में परिएत होते हैं) और भ्यानाहार (विना अगादि के सेवन किये भ्यानमात्र से रूप और पुष्ट होने वाले) तथा सहस्र कल्प चायु वाले हैं। महलोंक से घारो जनःलोक है जिस को प्रथम हस लोक कहते हैं। जनःलोक में ब्रह्मपुरोहिस, ब्रह्मकायिक, ब्रह्ममहाकायिक और श्रमर, ये चार प्रकार के देवयोनि-विशेष निवास करते हैं। ये भूत तथा इन्द्रियों को खाधीन करणशील हैं। जनः लोक से आगे तपःलोक है जिसको दितीय ब्रह्मलोक कहते हैं। तपोलोक में अभाखर, महाभाखर, सत्य-महाभास्वर: ये तीन प्रकार के देवयोगि-विशेष निवास करते हैं, जो भूत, इन्द्रिय, प्रकृति ( अन्त:करण ) इन तीनों को खाधीन करणशील हैं और पूर्व से उत्तर-उत्तर दुगुने-दुगुने आयुवाले हैं। ये सभी भ्यानाहार ऊद्ध्वरतस् (जिनका बीर्यपात कभी नहीं होता ) है। ये ऊद्ध्वे सत्यादि लोक में अप्रतिहत ज्ञानवाले और अधर, अवीचि आदि लोक में अनावृत झानवाले अर्थात् सब लोकों को यथार्थ रूपसे जानने वाले हैं। तपोलोक से आगे सत्यलोक है जिसको तृतीय ब्रह्मलोक कहते हैं। इस मुख्य ब्रह्मलोक में श्रच्युत, शुद्धनिवास, सत्याभ, संद्रासंक्षी ये चार प्रकार के देवता विशेष निवास करते हैं। ये श्रकृत-भवनन्यास (किसी एक नियत गह के अभाव होने से अपने शरीररूप गह में ही स्थित ) होने से स्तप्रतिष्ठित हैं और यथाक्रम से ऊँची-ऊँची स्थिति वाले हैं। ये प्रधान (अन्त:करण) को स्वाधीन करण्शील और पूरी समे आयु वाले हैं। अच्युत नामक देव-विशेष सवितर्क भ्यानजन्य सुख भोगने वाले हैं. शुद्धनिवास सविचार ध्यान से तुप्त हैं। इस प्रकार ये सभी सन्प्रज्ञात (समाधिपाद सूत्र १७) निष्ठ हैं। ये सब्भुक्त नहीं हैं, किन्तु त्रिलोकी के मध्य में ही प्रतिष्ठित हैं। इन पूर्वोक्त सावों लोकों को ही परमार्थ से ब्रह्मलोक जानना चाहिये। ( क्योंकि हिरएयगर्भ के लिझ-देह से यह सब लोक व्याप्त है )।

विदेह और प्रकृतिलय नामक योगी ( समाधिपाद सुन्न १९ ) मोत्तपद ( कैवस्य पद ) के तुस्य स्थिति में हैं इसलिये वे किसी लोक में निवास करने वालों के साथ नहीं उपन्यास किये गए ।

सूर्वदार ( सुषुम्ना नाड़ी ) संयम करके योगी इस सुवन-विन्यास के ज्ञान की सम्पा-दन करें। किन्तु यह नियम नहीं है कि सूर्यदार में संयम करने से ही सुवन-ज्ञान होता हो, ज्ञान्य श्यान में संयम करने से भी सुवन-ज्ञान हो सकता है, परन्तु जब तक सुवन का साम्राल्कार न हो जावे तब तक हद्वित्त से संयम का ज्ञान्यास करता रहे और वीच-भीच में बढ़ेंग से व्यराम न हो जावे।

षपर्युक्त व्यास भाष्य में बहुत सी बातों का इस ने स्पष्टी करण कर दिया है । इस एक बार्ते जो पौराणिक विचारों से सम्बन्ध रखती है बनको इसने वैक्षा ही छोड़ दिया है । भूलोक अर्थात् पृथिवी लोक को विरोष रूप से वर्णन किया गया हैं। उस के उपरी भाग को जो सात द्वीपों और सात महा सागरों में विभक्त किया गया है उनका इस समय ठीक ठीक पता चलना कठिन है क्यों कि उस प्राचीन समय से अब तक भूलोक सम्बन्धी बहुत कुछ परिवर्तन हो गया होगा तथा योजन चार कोस को कहते हैं। यहां कोस का क्या पैमाना है यह भाव्यकार ने नहीं बतलाया है। यह वही हो सकता है जिसके अनुसार भाव्यकार का परिमाण पूरा हो सके। वतंमान समय के अनुसार सात द्वीप और सात सागर निम्न प्रकार हो सकते हैं। सात द्वीप:—१. एशिया का दिशण भाग अर्थात् हिमालय पवंत के दिन्तण में जो अफगानिस्तान, भारतवये, वमी और स्थाम आदि देश हैं। २. एशिया का उत्तरी भाग अर्थात् हिमालय पवंत के उत्तरी भाग अर्थात् हिमालय पवंत के उत्तरी अमेरिका, ६. दिन्यां अमेरिका ७. भारतवये के दिन्य पूर्व म जो जावा सुमाट्रा और आस्ट्रं लिया आदि का द्वीप समृह है।

सात महा सागर :- १. हिन्द् महासागर (Indian Oceon)

- २. प्रशान्त महासागर (Pacible Ocean)
- ३. अन्ध महासागर (Atlantie Ocean)
- ४. उत्तर हिममहासागर (Arctie Ocean)
- ५. दिल्ला हिममहासागर (Antaritie Ocean)
- ६. अरव सागर (Arabian Sea)
- v. भूमध्य सागर (Meaitranian Sea)

सुमेर अर्थात् हिमालय पर्वत उस समय भी ऊर्ची कोटि के योगियों के तप का स्थान था।

स्थूल भूतों की स्थूलता और तमस् के तारतस्य के क्रमानुसार पृथिबी के नीचे भाग को सात अधो लोकों में नरक लोका के नाम से विभक्त किया गया है। इनके साथ जो जल के भाग हैं उनको सात पातालों के नाम से दर्शाया गया है तथा इन तामसी स्थानों में रहने वालों मनुष्य से नीची राजसी तामसी योनियों को अधुर राज्ञस आदि नामों से वर्णन किया गया है।

भूव: —लोक अन्तरिक्त लोक है जिस के अन्तर्गत पृथिवी के अतिरिक्त इस सूर्य्य मगडल के ध्रुव पर्यन्त सारे मह नक्तत्र तारका आदि तारा गगा है। यह सब भूलंक अर्थात् हमारी पृथिवी के सदश स्थूल भूतों वाले हैं। इनमें किसी में पृथिवी किसी में जल किसी में आंग्र और किसी में वायु तस्व की प्रधानता है।

अन्य पांच सूक्ष्म और विंच्य लोक हैं जिनकी सिन्मिलित संझा घौ:लोक है। यह सारे भू मुबः अधोत् पूथियी और अन्तरिज्ञ लोक के अन्दर हैं। इनकी सूक्ष्मता और सास्विकता का कमानुसार तारतस्य चला गया है अधीत् भू और मुदः के अन्दर खः, इनके सूक्ष्मता और साश्विकता के तारतम्य से और धहुत से खवान्तर भेद भी हो सकते हैं। इनमें से स्व:, मह:, स्वगंलोक, ओर जनः, तरः और सत्यलोक बद्धा लोक कहलाते हैं। इनमें वे योगी स्थूल शरीर को छोड़ने के पश्चात् निवास करते हैं जो वितर्का जुगत भूमि की परिपक्ष अवस्था, विचागनुगत भूमि तथा आनन्दानुगत और आस्मितानुगत भूमि की आर्गिभक अवस्था में सन्तुष्ट हो गए हैं और जिन्होंने विवेक ख्याति द्वारा सारे छेशों को दग्ध बीज करके असम्प्रज्ञात समाधि द्वारा स्वर्णावस्थित के लिये यह्न नहीं किया है। आनन्दानुगत और अस्मितानुगत भूमि की परिपक्ष अवस्था वाले उचतर और उच्चतम कोटी के विदेह और प्रकृतिलय योगी सूक्ष्म शरीरों सूक्ष्म इन्द्रियों और सूक्ष्म विषयों को आतिक्रमण कर गए हैं इसलिये वे इन सब सूक्ष्म लोकों से परे कैवल्य पर जैसी स्थिति को प्राप्त किये हए हैं।

सूर्य के भौतिक स्वरूप में संयम द्वारा योगी को भूलोक अर्थान् पृथिवी लोक और भुवः लोक अर्थान् अन्तरित्त लोक के अन्तर्गत सारे स्थूल लोकों का सामान्य ज्ञान प्राप्त होता है और इसी संयम में पृथिवी का आलम्बन करके अथवा केवल पृथिवी के आलम्बन सिंहत संयम द्वारा पृथिवी के उपर के द्वीपों सागरों पर्वतों आदि तथा उसके अथो लोकों

का विशेष ज्ञान प्राप्त होता है।

ध्यान की अधिक सूक्ष्म अवस्था में इसी उपर्युक्त संयम के सूक्ष्म हो जाने पर अथवा सूर्य्य के अध्यात्म सूक्ष्म स्वरूप में संयम द्वारा सूक्ष्म लोकों अर्थात खः, महः, जनः, तपः और सत्य लोक का ज्ञान शाप्त होता है।

वाचस्पति मिश्र ने सूर्य्य द्वार को सुपुन्ना नाड़ी मान कर सुपुन्ना नाड़ी में संयम करके मुवन विन्यास के झान को सम्पादन करना बतलाया है। वास्तव में कुग्रविलनी जागृत होने पर सुपुन्ना नाड़ी में जब सारे स्थूल प्राम्मादि प्रवेश कर जाते हैं तभी इस प्रकार के श्रामुभव होते हैं।

वस समय संयम की भी व्यावश्यक्ता नहीं रहती किन्तु जिधर वृति जाती है अथवा

जिसका पहिले ही से संकल्प कर लिया है उसी का साजातकार होने लगता है।

ं संगति — अन्य भौतिक शकाश को संयम का विषय बनाकर भिश्न-भिन्न सिद्धियें कहते हैं :--

## चन्द्रे ताराब्युदशानम् ॥ २७ ॥

शब्दार्थ-चन्द्रे = चन्द्रमा में (संयम करने से) तारा-व्यूह-ज्ञानम् = ताराझों के व्यूह का (नत्तत्रों के स्थानविशेष का) ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ - चन्द्रमा में संयम करने से ताराओं के व्यृह का ज्ञान होता है।

व्याक्या—ताराओं की स्थिति का व्यर्थात् व्यमुक तारा अमुक स्थान पर है इसका यथावत् ज्ञान चन्द्रमा में संयम करने से होता है। पृथिवी एक दिन में, शयः दो दो घएटों में एक एक राशि के हिसाब से, बारह राशियों को एक वार देखा करती है। और एक एक राशियों से एक एक मास तक निवास करती हुई १२ राशियों का चक्कर १२ मासों में

अर्थात् एक वर्ष में करती है। परन्तु चन्द्रमा चूँकि अपने चान्द्रमास में एक बार पृथिवी के चारों ओर घूमता है, अर्थात् एक चान्द्रमास में १२ राशियों में एक वार धूम लेता है, इस लियं एक वर्ष में चन्द्र बारह राशियों में घूमेगा। इस कारण चन्द्र में संयम द्वारा योग को राशि चक का ज्ञान पुराम रीति से हो सकता है। ज्योतिष का यह सिद्धान्त है कि जितने प्रह हैं उन सब में चन्द्र एक राशि पर सब से कम समय तक रहता है, इस हिसाब से प्रत्येक तारा ज्यूह राशि की आकर्षण विकर्षण शक्ति के साथ चन्द्र का आतिघनिष्ठ सम्बन्ध है। अतः उस आकर्षण विकर्षण शक्ति के अवलम्बन से युक्त तारा ज्यूह के ज्ञान में चन्द्र की सहायता ली जा सकती है।

टिप्पणी—कई टीकाकारों ने चन्द्रमा से पिंगलानाड़ी अर्थ लिया है जो सुबुम्ना के वाम ओर से गई है। यह अर्थ न्यासभाष्य और भोजबृत्ति के अभिमत नहीं है और म

इसका प्रसंग से कोई सम्बन्ध है।

# ध्रुवे तदुगतिज्ञानम् ॥ २८ ॥

शब्दार्थ—ध्रुवे = ध्रुव में संयम करने से । तद्-गति-क्रानम् = उनकी (ताराओं की) गति का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-भूव में संयम करने से ताराष्ट्रों की गति का ज्ञान होता है।

व्याख्या—ध्रुवं सब ताराओं में प्रधान और निश्चल है। इसीलिए उसमें संबंध करने से श्लोक तारा की गति का ज्ञान, नियत काल और नियत देश सहित हो जाता है। अर्थात् इतने समय में यह तारा अप्तुक राशि, अप्तुक नज्ञत्र में जावेगा।

टिप्पणी—कई टांकाकारों ने धूव से सुपुन्ना नाड़ी ऋथे लिया है जो मेहदयह में मूला-धार से लेकर सदक्षदल तक चली गई है। पूर्व सूत्र की टिप्पणी में इस सम्बन्ध में जो लिखा आये हैं वहीं यहाँ भी समभना चाहिए।

व्यास भाष्य में इतना और है—ऊर्म्ब (श्राकाश में उड़ने वाले) विमानों में संयम करने से उनका ज्ञान होता है।

संगति -बाहर की सिद्धियों का प्रदिपादन करके अब आध्यन्तर सिद्धियों का}आर-म्भ करते हैं:-

नाभिचक्रे कायब्युइडानस् ॥ २६ ॥

शब्दार्थ—नाभि चक्रे = नाभि चक्र में संयम करने से। काय-च्यूद-झानम् = शरीर के व्युद्द का ज्ञान होता है।

अन्वयार्थ-नाभि चक्र में संयम करने से शरीर के व्यृह का ज्ञान होता है।

क्याक्या—१६ करों (सिरों) वाला नाभिचक, झरीर के मध्य में है और सब कोर फैली हुई नाड़ियों आदि का विशेष स्थान है। इसीलिए इसमें संयम करने से शरीर में रहने वाली वात, पित्त, कफ तीनों दोष और लचा, रक्त, मांस, नाड़ी, हुड्डा, चरबी, बीर्य सातों घातुकों की स्थिति आदि का पूरा-पूरा झान हो जाता है।

#### कएठकूपे चुत्पिपासानिवृत्तिः ॥ ३० ॥

शब्दार्थ — करठ-कूपे = करठ-कूप में ( संयम करने से ) क्षुत्-िपपासा-निवृत्तिः = क्षुधा श्रीर पिपासा की निवृत्ति होती है।

अन्वयार्थ — कराठ-कूपमें संयम कने से क्षुषा और पिपासा (भूख-प्यास ) की निवृत्ति होती है ।

ब्याख्या — जिह्नाके नीचे सृत के समान एक नस है उसके नीचे कग्रठ है। उस कग्रठ के नीचे जो गढ़ा है उसे कग्रठकूप कहते हैं। उस स्थान में प्राणादिकों का स्पर्श होने से पुरुष को भूख-प्यास लगती है। इसलिये इस कग्रठ-कूप में संयम द्वारा प्राणादिकों के स्पर्श की निवृत्ति होजाने से योगी को भूख-प्यास नहीं लगती है।

# कूर्पनाड्यां स्थेयम् ॥ ३१ ॥

शब्दार्थ – कूर्मनाड्यां = कूर्म नाड़ी में ( संयम करने से ) खैर्यम् = स्थिरता होती है। अन्वयार्थ —कुर्म नाड़ी में संयम करने से स्थिरता होती है।

ब्याख्या—कएठ-कूपके नीचे छाती में फछुबे के आकार वाली एक नाड़ी है। उसे कूर्म-नाड़ी कहते हैं। उसमें संयम करने से स्थिरता की प्राप्ति होती है। जैसे सर्प और गोह स्थिर होते हैं। प्रसिद्धि भी है और वास्तिवक घटना भी है—सवे छिद्र में आधा घुसा हो तो आधे को पकड़ कर कितना ही बलपूर्वक खींचे वह ऐसा जम जाता है कि चाहे दूट जाये परन्तु खिचता नहीं। यही बात गोह के सम्बन्ध में भी प्रसिद्ध है, प्राय: चोर किसी छत्त पर चढ़ने के निमित्त गोह के कमर में रस्सी बाँध कर उसको ऊपर चढ़ा देते हैं। जब वह संडेर पर पहुँच जाती है तब पैर जमा लेती है और चोर रस्सी के सहारे ऊपर चढ़ जाते हैं। श्री अंगद जी के पैर न उठने की बात भी इसी संयम के सिद्धि की सूचक है।)

# मूर्धक्योतिषि सिद्धदर्शनम् ॥ ३२ ॥

शब्दार्थ - मूर्ध-ज्योतिष = मूर्धा की ज्योति में (संयम करने से)। सिद्ध-दर्शनम = सिद्धों का दर्शन होता है।

अन्वयार्थ - मूर्घा की ज्योति में संमय करने से सिद्धों का दर्शन होता है।

ब्यास्या—दारीर के कपाल में ब्रह्म-रन्ध्र नामक एक छिद्र है। उसमें जो प्रकाश वाली श्योति है वह मूर्या-श्योति कहलाती है। उसमें संयम करने से दिसों के दर्शन होते हैं। ची भौर पृथिबीलोक में विचरने वाले सिद्ध (ज्यासभाष्य) चौ और पृथिबीलोक के खन्तराल में विचर-नेवाले सिद्ध, श्रथीत् दिन्य-पुरुष जो दूसरे शिखयों को श्वटश्य रहते हैं, योगी उनको ध्यानावस्था में देखता है और उनके साथ भाषण करता है। (भोजवृत्ति)

विशेष विचार—इस ज्योति का सम्बन्ध भुकुटी धर्थात् आझावक से है। इसलिये ब्रह्मरन्य में प्राण् तथा मनको स्थिर करने के पश्चान् जब आझावक में भ्यान किया जाता है तो इस मूर्षा ज्याति के सन्वगुण के प्रकाश में सूक्ष्म जगत् का अनुभव होने लगता है। विशेष शांश के वि० व० देखी ।

# ू संगति—सब वस्तुत्रों को जानने का उपाय कहते हैं :—

### मातिमाद्वा सर्वम् ॥ ३३ ॥

शब्दार्थ — प्रातिभाद्वा = अथवा प्रातिभ-ज्ञान से । सर्वम् = सबकुछ जाना जाता है । अन्वयार्थ — अथवा प्रातिभ-ज्ञान से योगी सबकुछ जानलेता है ।

व्याख्या - प्रातिभ (Intutional insight) वह प्रकाश अथवा ज्ञान हैं जो विना किसी बाहर के निमित्त के खयं अन्दर से प्राप्त हो। प्रातिभ ही तारक-ज्ञान (३-५४) का नाम है। यह विवेक-ज्ञान का प्रथम रूप है। जिस प्रकार सूर्य के उदय होने का प्रथम ज्ञापक चिन्ह प्रभा है इसी प्रकार प्रसंख्यान के उदय होने का प्रथम लिङ्ग प्रातिभज्ञान है। जैसे सूर्य की प्रभा के उत्पन्न होने पर सबकुछ जाना जा सकता है इसीप्रकार प्रातिभ-ज्ञान की उत्पत्ति होने पर योगी विना संयम के ही सबकुछ जान लेते हैं। वा (अथवा) शब्द इस अभिप्राय से लगाया गया है कि इससे पूर्व जो-जो संयम कहा गया है उससे जिन-जिन विषयों का ज्ञान होता है यह सब प्रातिभ-ज्ञान से होजाता है।

## हृदये चित्तसंवित् ॥ ३४ ॥

शब्दार्थ-हृद्ये = हृद्यं में (संयम करने से)। चित्त-संवित् = चित्तका ज्ञान होता है। अन्वयार्थ-हृद्यं में संयम करने से चित्त का ज्ञान होता है।

व्याख्या—हृदयकमल चित्त का निवासस्थान है, उसमें संयम करने से वृत्तिसहित चित्त का साम्रास्कार होता है। विशेष व्याख्या १।३४ के वि० व० में ब्रानाहतचक्र देखें।

टिप्पणी:—हृदय शरीर में विशेष स्थान है उसमें सूक्ष्म कमलाकार जिसका सुख नं चे को है उसके अन्दर अन्तःकरण चित्त का स्थान है। उसमें जिस योगी ने संयम किया है उसको अपने और दूसरे के चित्त का झान उत्पन्न होता है। अपने चित्त में प्रविष्ट सब वासनाओं और दूसरे के चित्त में प्रविष्ट रागाबि को जान लेता है। यह अर्थ है। भोजवृत्ति

सत्त्वपुरुषयोरत्यन्तासंकीर्णयोः प्रत्ययाविशेषो भोगः परार्थान्यस्वार्थसंयमाः स्पुरुषकानम् ॥ ३५ ॥

हान्दार्थ — सस्व-पुरुषयोः = वित्त और पुरुष । अस्यन्त-असंकीर्य्योः = जो परस्पर अस्यन्त भिन्न हैं (इन दोनों की) । प्रत्यय-अविशेषः = प्रतीतियों का अभेद । भोगः = भोग है । उनमें से । परार्थ = परार्थ प्रतीति (से )। अन्य-स्वार्थ-संयमान् = भिन्न जो स्वार्थ प्रतीति (पौरुषेय प्रस्यय ) है उसमें संयम करने से । पुरुष-ज्ञानम् = पुरुष का ज्ञान होता है अर्थान् पुरुष-विषयक प्रज्ञा उत्पन्न होती है ।

अन्वयार्थ—चित्त और पुरुष जो परस्पर अत्यन्त भिन्न हैं इन दोनों की प्रतीतियों का अभेद भोग है। उनमें से पराथे प्रतीति से भिन्न जो स्वार्थ प्रतीति है उसमें संयम करने से पुरुष का ज्ञान होता है अर्थात् पुरुष-विषयक प्रज्ञा उराम होती है।

ब्याख्या—सत्त्व मर्थात् चित्तं प्रकाश और मुखरूप होने से, और पुरुष झानकारूप

होने से तुल्य-जैसे प्रतीत होते हैं। किन्तु बास्तव में ये दोनों अत्यन्त भिन्न हैं क्योंकि किस परियामी, जब और भोग्यरूप है और पुरुष निर्विकार, चैतन्य और भोक्ता-ख़क्त है। इस जब चित्त में चैतन्य पुरुष से प्रतिबिक्तित होकर जो दु:ख, सुख और मोह्य प्रतिबिक्तित होकर जो दु:ख, सुख और मोह्य प्रतिबिक्तित है क्योंकि इससे चित्त के धर्म सुख, दु:ख और मोह्य आदि का चित्त में प्रतिबिक्तित चैतन्य पुरुष में अध्यारोप होता है। यही प्रत्ययाविशेष अर्थात् चित्त और चित्त में प्रतिबिक्तित चेतन के प्रत्ययों (पृत्तियों) का अभेद भोग है। यह भोगरूप प्रत्यय यद्यपि चित्त का धर्म है तथापि चित्त को (परार्थत्वात्) पुरुष के अर्थवाता होने से और पुरुष का चित्त का भोक्ता होने से यह भोगरूप प्रत्यय मी परार्थ अर्थात् पुरुष के अर्थ है। और जो भोगरूप प्रत्यय से भिन्न चेतनमात्र को अवलम्बन करने वाला पौरुषेय प्रत्ययस्प चित्त का धर्म है वह स्वार्थ प्रत्यय है।

अर्थात बद्यपि सुख, दु:खादिकों के अनुभव का नाम भोग है और भोग का अनु-भव करनेवाला भोका कहलाता है ऐसा भोग-कर्तत्वरूप-भोकत्व निर्विकार-चेतन-पुरुष में भी बास्तव में सम्भव नहीं है। तथापि चित्त के धर्म इस प्रश्ययरूप भोग सुख, दु:ख आदिकों का पुरुष के प्रतिविम्ब द्वारा पुरुष में आरोप-स्वरूप ही है। जैसे स्वच्छ जल में प्रतिबिम्बत चन्द्रमा में जल के कम्पन से चन्द्रमा काँपता है, ऐसा कम्पन का आरोप होता है। बास्तव में चन्द्रमा में कम्पन नहीं होता है, वैसे ही यह भोग चित्त का परिणाम होने के कारण वास्तव में चित्त ही में होता है। परन्त प्रतिबिम्ब द्वारा निर्विकार परुष में सख-द:खादिकों का आरोपरूप भोग है। इसलिए आरोपित भोग वाला होने से पुरुष भोत्ता कहलाता है। ऐसा चित्ता का परिणाम प्रत्ययस्वरूप-भोग जब होने से परार्थ है श्रीर परार्थ होने से भोग्य है क्योंकि जो वस्तु परार्थ होती है वह भोग्य होती है। इस परार्थ जड़ भोग से भिन्न जो पुरुष का प्रतिविम्बत रूप प्रत्यय है वह स्वार्थ कहलाता है । वह पौरुषेय प्रत्यवरूप भोग किसी का भोग्य नहीं है। इस प्रतिविम्बरूप स्वार्थ प्रत्यय को पौक्षेय प्रत्यय और पौरुषेय बोध भी कहते हैं। इस खार्थ प्रत्यय में संयम करने से पुरुष (विषयक) ज्ञान उत्पन्न होता है अर्थात पुरुष को विषय करनेवाली प्रज्ञा उत्पन्न होती है। इससे यह नहीं सममना चाहिये कि चित्त के धर्म पुरुष प्रत्यय से पुरुष जाना जाता है किन्तु पुरुष ही चित्त में प्रतिविग्वित हुआ खास्मावलम्बन (अपने खरूप को प्रकाश करने वाली ) रूप प्रत्यय को देखता है। क्योंकि झाता पुरुष का वास्तविक स्वरूप वित्त द्वारा नहीं जाना जा सकता है, जैसा बृहदारएयकोषिकषद में कहा है-

#### विश्वातारमरे केन विजानीयात्

अर्थ—सबको जानने वाले विज्ञानी को किससे जाना जा सकता है अर्थात् किसी

से नहीं जाना जा सकता है।

विशेष वक्तव्य — । सूत्र ३५ । वाचस्पति आदि ने इस सूत्र में "परार्थ खार्थ संयमात्" पाठ पढ़कर 'झन्य' शब्द का अध्याहार करके अर्थ पूरा किया है। पर भोजवृत्ति का पाठ "परार्थान्यखार्थसंयमात्" अध्याहार की अपेवा नहीं रखता । इसलिए यहाँ यही पाठ रखा गया है। इस सूत्र के भाव को और अधिक स्पष्ट करने के उदेश्य से भोजवृत्ति का भाषार्थ भी दिये देते हैं—

भोजवृत्ति का 'संापार्थ — । सूत्र २५ । सत्त्व (चित्त = बुद्धि) जो प्रकाश और सुखरूप है वह प्रकृति का परिग्राम-विरोध है । पुरुष उसका भोक्ता और अधिष्ठाता (स्नामी) रूप है । ये दोनों भोग्य-भोक्ता और जङ्ग्चेतनरूप होने से अत्यन्त भिन्न हैं । इन दोनों के प्रत्यां (बृत्तियों = ब्रानों) का जो अविरोध अर्थात् अभेद का भासित होना है उससे सत्त्व (चित्त = बुद्धि = अन्तःकरण्) की कर्तृत्व-वृत्ति द्वारा जो सुख, दुःख का झान होना है वह भोग है । सत्त्व (चित्त = बुद्धि ) स्वार्थ अर्थात् अपने किसी प्रयोजन की अपनेत्व नहीं रखता इसलिए वह भोग उसके लिये 'स्वार्थ' नहीं है किन्तु 'परार्थ' दूसरे के निमित्त कर्थात् पुरुष के निमित्त है । उससे भिन्न 'स्वार्थ' पुरुष का अपने स्वरूप-मात्र का आलम्बन (अपने स्वरूप का विषय करना ) अर्थात् अहंकार-हित सत्त्व (चित्त = बुद्धि ) में जो चेतन के छाया (प्रतिविन्व ) का संक्रमण् है उसमें संयम करने वाले योगी को पुरुष-विषयक झान उत्पन्न होता है । इस प्रकार पुरुष स्वावलम्बन (अपने स्वरूप को विषय करनेवाले ) सन्द (चित्त ) में रहने वाले झान को जान लेता है । यह नहीं है (इससे यह न समक्तन चाहिये ) कि इस प्रकार झाता चेतन पुरुष झान से जाना जाता है क्योंकि ऐसा मानने में झाता पुरुष झेय (ज्ञान का विषय ) मानना पड़ेगा और झाता और ज्ञेग्र में अत्यन्त भेद है ।

संगति - स्वार्थ-प्रत्यय के संयम के मुख्य-फल अर्थात् पुरुष-झान के उत्पन्न होने से पूर्व जो सिद्धियाँ होती हैं उनका निरूपण करते हैं:—

#### ततः पातिभश्रावणवेदनादशीस्वादवार्ता जायन्ते ॥ ३६ ॥

द्यार्था—ततः = उस स्वार्थसंयम के अभ्यास से । प्रातिभ-श्रावण्-वेदना-स्रादर्ध-स्थास्वाद-वार्ता-जायन्ते = प्रातिभ, श्रावण, वेदना, स्रादर्श, स्रास्थाद, श्रीर वार्ता ज्ञान उत्पन्न होता है ।

अन्वयार्थ — उस स्त्रार्थ-संयम के अध्यास से प्रातिभ, श्रावरा, वेदना, स्नादधों, स्रास्त्राद और वार्ता ज्ञान उत्पन्न होता है।

ब्याख्या — स्वार्थ-संयम के बाज्यास से पुरुष-झान उत्पन्न होने से पूर्व निम्न प्रकार की छ: सिद्धियाँ प्रकट होती हैं —

१ प्रातिभ—मन में सुस्म ( अतीन्द्रिय ) व्यवहित ( छिपी हुई ) विश्रकृष्ट ( दूरस्थ ) अतीत और अनागत वस्तुओं के जानने की योग्यता । सूत्र ३।३३

२ आवण-शोत्रेन्द्रिय की दिव्य और दूर के शब्द सुनने की योग्यता ।

३ वेदना—त्वचा इन्द्रिय की दिव्यस्पर्श जानने की योग्यता ।

'वैद्यतं अनया' इस न्युत्पत्ति के द्वारा स्पर्शेन्द्रिय में उत्पन्न ज्ञान की 'वेदना' संज्ञा है ।

—(भोजवृत्ति)

#### ४ आदर्श-नेत्रेन्द्रिय की दिव्य रूप देखने की योग्यता। स्रा समन्ताद्व हृश्यतेऽनुभूयते रूपमनेन

इस ब्युत्पत्ति से नेत्रेन्द्रिय से उत्पन्न ज्ञान का नाम श्रादशे हैं । —(भोजवृत्ति) ५ आस्वाद—रसनेन्द्रिय की दिव्य रस जानने की योग्यता । ६ वार्ता —घारोन्द्रिय की दिव्य गन्ध संघने की योग्यता ।

शास्त्राय परिभाषा में चूरित शब्द घार्येन्द्रिय का वाची है 'वर्तते गन्धविषये इति वृत्तिः गन्ध जिसका विषय है वह चृत्ति है अर्थात् नासिकाष्ट्रवर्ती घार्येन्द्रिय है, उससे उत्पन्न हुआ ज्ञान 'वार्ता' कहलाता है। —(भोजवृत्ति)

संगति — स्वार्थ प्रत्यय का रुंयम पुरुष-ज्ञान के निमित्त किया है उससे पूर्व इन सिद्धियों को पाकर योगी अपने-आप को ऋतार्थ मानकर उपराम को प्राप्त न हो जावे किन्तु पुरुष-ज्ञान के लिए बराबर प्रयन्न करता रहे, इस हेतु से कहते हैं:—

## ते समावानुपसर्गा व्युत्थाने सिद्धय: ॥ ३७ ॥

शब्दार्थ—ते = वे उपर्युक्त छः सिद्धियाँ । समाधौ-उपसर्गाः = समाधि ( पुरुष दर्शन ) में विन्न हैं । व्युत्याने-सिद्धयः = व्युत्थान में सिद्धियाँ हैं ।

अन्वयार्थ – वे उपर्युक्त छु: सिद्धियाँ समाधि (पुरुष दर्शन) में विन्न है, व्युत्थान में सिद्धियाँ हैं।

व्याख्या—पिछले सूत्र में बतलाई हुई छ: सिद्धियाँ एकाम चित्त वालों को समाधि-प्राप्त (पुरुष दर्शन) में विम्नकारक हैं। क्योंकि उनमें हुपे, गौरव, आश्चर्यादि करने से समाधि शिथिल होती है, पर व्युत्थान-दशा में विशेष फलदायक होने से सिद्धिरूप होती हैं अर्थात् जैसे जन्म का कॅगला अत्यस्प द्रव्य को पाकर ही अपने-आपको छतार्थ सममने लगता है वैसे ही विचिन्न चित्तवालों को ही पुरुष-झान से पूर्व होने वाले उपर्युक्त प्रातिभादि छ: ऐश्वर्य सिद्धिरूप दीखते हैं।

समाहित चित्त वाला योगी इन प्राप्त ऐश्वर्यों से दोष-दृष्टि द्वारा उपराम होकर इनको समाघि में रुकावट जानकर अपने अन्तिम लक्ष्य आत्मसाज्ञात्कार के लिए खार्थ संयम का निरन्तर प्रमाद-दृष्टित होकर अभ्यास करता रहे ।

संगति—पुरुष-दर्शन पर्यन्त संयम का फल ज्ञानरूप ऐश्वर्य-विभूतियों का निरूपण करके अब क्रियारूप सिद्धियों को दिखलाते हैं :—

#### बन्धकारणशैथिन्यात्मचारसंवेदनाच चित्तस्य परशरीरावेशः ॥ ३८ ॥

शब्दार्थ — बन्ध-कारण शैथिल्यात् = बन्ध के कारण के शिथिल करने से । श्रवार-संवेदनात्-च = और घूमने के मार्ग जानने से । वित्तस्य = चित्त का (सूक्ष्म शरीर का)। पर-कारीर-आवेशः = इसरे के शरीर में आवेश होता है ।

अन्वयार्थ - बन्ध के कारण के शिथल करने से और घूमने के मार्ग के जानने से

ंचित्त (सूक्ष्म शरीर) का दूसरे के शरीर में आवेश होता है।

व्याक्या—चिरा का शरीर में बन्ध रहने का कारण धर्माऽधर्म अर्थात् सकाम कर्म और उनकी वासनायें हैं। योगी जब धारणा, ध्यान, समाधि के अध्यास से सकाम कर्मों को बोड़कर निष्काम कर्मों का आसरा लेता है तो इन बन्धों के कारणों को ढीला कर देता है और नाड़ियों में संयम करके चित्त (सूक्ष्म-शरीर) के उनमें आने जाने का मार्ग प्रत्यन्न कर लेता है। इस प्रकार जब बन्ध के कारण शिथिल हो जाते हैं और नाड़ियों में चित्त (सूक्ष्म-शरीर) के घूमने के मार्ग का पूरा-पूरा झान हो जाता है तब योगी में यह सामध्ये हो जाती है कि वह अपने शरीर से चित्त (सूक्ष्म-शरीर) को निकालकर किसी दूसरे शरीर में डाल सके। चिरा के अनुसार ही इन्द्रियों भी यथास्थान आवेश कर जाती हैं।

टिप्पणी-भोज वृत्ति का भाषार्थ-। सूत्र ३८। अन्य सिद्धि कहते हैं :-

श्रात्मा और चित्त व्यापक है, पर नियंत कर्मों (भले-बुरे कर्मों) के वश से ही शरीर के भीतर रहते हैं। उनका जो भोत्का (श्रात्मा) और भीरय (चित्रा) बनकर बँध जाना है वह ही शरीर का बन्धन है। इस बन्धन का कारण, धर्म और श्रधमं जब समाधि से शिथिल अर्थात् कृश हो जाता है तब हृदय से लेकर इन्द्रियों के द्वारा विषयों के सम्मुख जो चित्त का प्रचार (फैलाव वा गमनागमन का मार्ग) है उसका ज्ञान हो जाता है कि यह चित्त को बहाने वाली (चित्त के गमनागमन की) नाढ़ी है। इससे चित्त बहता है अर्थात् विषयों में जाता है। और यह नाड़ी रस और प्राणादि को बहानेवाली नाड़ियों से भिन्न है। जब अपने और दूसरों के शरीरों में चित्त के सभ्धार को जान जाता है तब दूसरे के मृतक शरीर में वा जीते हुए शरीर में चित्त के सभ्धार द्वारा प्रवेश करता है। दूसरे के शरीर में प्रवेश होने पर चित्त के पीछे अन्य सब इन्द्रियों भी साथ हो लेती हैं, जैसे रानी मक्खी के पीछे अन्य मिक्खाँ। दूसरे के शरीर में घुसा हुआ योगी अपने शरीर की तरह उस शरीर में वर्तता है, व्योंकि चित्त और पुरुष दोनों ब्यापक हैं इसलिये भोगों के संकोच का कारणुरूप कमें (क्रिया) यदि समाधि से हट गया तो खतन्त्रता के कारण सवेत्र ही भोग सम्पादन हो सकता है।

#### उदानजयाज्जलपंककएटकादिष्वसंग उत्क्रान्तिश्र ॥ ३६ ॥

शब्दार्थ—उदान-जयात् = संयम द्वारा उदान के जीतने से। जत्र = जल। पंक = कीचड़। कएटक-आदिषु = कॉटों आदि में। असङ्गः = असङ्ग रहना होता है। उद्यांतिः च = और ऊर्ष्य गति होती है।

अन्वयार्थ—(संयम द्वारा) उदान के जीतने से जल, कीचड़, कॉटों आदि में असङ्ग रहना और उन्हें गति होती है।

ब्याख्या — इसीर से समस्त इन्द्रियों में वर्तने वाले जीवन का ब्याधार प्रायावायु है। इसके कियाभेद से पाँच मुख्य नाम हैं :—

१ प्राण-यह इन पाँचों में सब से प्रथम है, यह मुख और नासिका द्वारा गति

करने वाला है। नासिका के अप्रभाग से लेकर हृदय-पर्यन्त वर्तता है।

२ अपान--नीचे को गति करनेवाला है। मूत्र, पुरीष और गर्भ आदि को नीचे ले जाने का हेतु है। नाभि से लेकर पादतल तक अवस्थित है।

३ समान — खान-पान के रस को सम्पूर्ण शरीर में अपने-अपने स्थान पर समान रूप से पहुँचाने का हेतु है। हृदय से लेकर नामि तक वर्तता है।

४ ज्यान - सारे शरीर में ज्यापक होकर गति करनेवाला है।

५ उदान — ऊपर की गित का हेतु है। कग्छ में रहता हुआ शिर-पर्यन्त वर्तने वाला है। इसी के द्वारा शरीर के व्यष्टि प्राण् का समिष्ट प्राण् से सम्बन्ध है। मृत्यु के समय सूक्ष्म-शरीर इसी उदान द्वारा स्थूल-शरीर से बाहर निकलता है। जब योगी संयम द्वारा उदान को जीत लेता है तो उसका शरीर रुई की तरह इल्का हो जाता है। वह पानी पर पैर रखते हुए उसमें नहीं इबता। कीचड़-कॉटों में उसके पैर नहीं फँसते क्योंकि वह अपने शरीर को इल्का किये ऊपर उठाये रखता है। और मरण् समय में उसकी ब्रह्मरन्ध्र द्वारा प्राणों के निकलने से † ऊर्ष्य गिति (शुरू गिति) उत्तर-मार्ग से होती है।

विशेष वक्तव्य सं०१ ‡। सूत्र ३९। — अन्तः करण की दो प्रकार की वृत्तियें होती हैं:-

(१) बुद्धि का निश्चय, चित्त का स्मृति, श्रद्धकार का श्रीममान, मनका संकल्प करना यह इन सबका श्रलग-श्रलग काम बाह्य-वृत्ति है।

(२) इन सबका साधारण सामा (मिश्रित) काम आभ्यन्तर-वृत्ति है। जैसे सूसे हुए तृत्यों में श्रीम लगाने से एकदम श्रीम प्रश्नितित हो जाती है श्रथवा जैसे एक कबूतर विंजरे को नहीं हिला सकता और बहुत से मिलकर एक साथ चला सकते हैं इसी प्रकार हारीर-धारण्हणी काये जो श्रन्तःकरण की मिश्रित श्राभ्यन्तर वृत्ति से चल रहा है, इसी का नाम जीवन है। यह जीवनरूप प्रयन्न हारीर में उपगृहीत वायु की क्रियाशों के भेद का कारण है। इस जीवनरूप प्रयन्न से पांच प्रकार के वायु की क्रिया होती हैं। उन क्रियाशों से से का सोर सानों के भेद से वायु के प्राण, श्रपान, समान, व्यान और उदान पांच मुख्य नाम हैं।

## खालत्त्वययं ष्टित्त्वयस्य सैषा भवत्यसामान्या । सामान्यकरणदृत्तिः प्राणाद्या बायवः पंच ॥ ( सांख्यकारिका २९ )

अर्थ—अपना-अपना लच्च तीनों (अन्तःकरणों) का काम है। सो यह सामा (काम) नहीं है, अन्तःकरणों का सामा (काम) प्राण आदि पांच वायु हैं।

अर्थात् बुद्धिका निश्चय, अहंकार का अभिमान और मन का संकल्प यह तीनों अन्तःकरलों का अपना-अपना काम है। सामा काम नहीं है।

प्राया, अपान, समान, न्यान, पहान यह पांच वायु इनका साम्प्रा काम है। यह पांच प्रकार का जीवन-कार्य मन, व्यहंकार और लुद्धि के आश्रित है इनके होते हुए होता है।

विद्योच चक्कब्य सं०२ १ — । सूत्र ३९ । युत्यु के समय लिङ्ग (सूक्ष्म) गरीर की

# झर्यकयोध्र्वं सदानः पुरायेन पुरां कांकं नयति पापेन पापश्चभाभ्यामेव मनव्यलोकस्म ॥ (भवन उप० ३-७)

अर्थ—अब उदान जो ऊपर को जानेवाला है वह एक (नाड़ी, मुयुन्ना) के द्वारा (लिङ्ग-क्षरीर को) पुराय से पुरायलोक आदित्य लोक वा चन्द्र लोक) को ले जाता है (इन दोनों लोकों में अन्तर्मुख होकर जाना होता है)। पाप से पापलोक (पशु-पत्ती, कीट-पत्रङ्कादि की योनि को) और दोनों (मिले हुए पुराय-पाप) से मनुष्यलोक को ले जाता है।

बे मनुष्य जिनकी रुचि सदा पाप में रहती है, जो खार्थसिद्धि अथवा विना खार्थ के भी दूसरों को हानि पहुँचाने तथा नाना प्रकार से हिंसात्मक और नीच कभों में लगे रहते हैं उनका लिंग (सूक्ष्म) शरीर सृत्यु के समय वर्त्तमान स्थूल-शरीर को छोड़कर कीट, पशु, पदी आदि तर्यक् योनियों को प्राप्त होता है। और पाप-पुर्य, शुभ-अशुभ; हिसात्मक और आहिंसात्मक इन दोनों प्रकार के मिश्रित कमें करनेवाला जीव मनुष्ययोनि को प्राप्त होता है। इन दोनों प्रकार के मनुष्यों के लिङ्ग शरीर की मृत्यु के समय अधः तथा मध्यम गित स्थूल लोकों में बाहर की और से होती है।

#### पितृयाण व देवयान

पुरायात्माओं के लिङ्ग (सूक्ष्म) झरीरों की कृष्ण श्रौर शुक्र गतियों का पितृयाण स्त्रौर देवयान नाम से वेदों, उपनिषदों श्रौर गीता में सविस्तार वर्णन किया गया है। यथा—

# द्वे स्ती अश्वणवं पितणामहं देवानासृत मर्त्यानास्। ताभ्यामिदं विश्वमेजन् समेति यदन्तरा पितरं मातरं च॥

( यजुर्वेद १९.४७ ऋग्वेद १०।८८।१५ )

अर्थ—( अन्तरिच लोक और पृथ्वीलोक के बीच में ) मनुष्यों के जाने के लिये मैंने दो मार्ग सुने हैं। जिनमें से एक का नाम देवयान और दूसरे का नाम पिनृयास है। इन्हीं दोनों मार्गों से समस्त संसारी पुरुषात्माओं के लिङ्ग झरीर जाते हैं।

## यत्र काले त्वनावृत्तिमावृत्तिं चैव योगिनः।

मयाता यान्ति तं कालं बच्चामि भरतर्षेभ ॥ ( गीता ८।२३)

अर्थ-चौर हे अर्जुन ! जिस काल (मार्ग) में शरीर त्यागकर गये हुए योगीजन लीटकर न आनेवाली गति को और लीटकर आनेवाली गति को भी प्राप्त होते हैं उस काल (मार्ग) को कहूँगा ।

# शुक्रकृष्णे गती श्रेते जगत: शाश्वते मते ।

एकया यात्यनाद्वत्तिमन्यया वर्तते पुनः॥ (गीला ८१२६)

अर्थ--क्योंकि जगत् के ये दो प्रकार शुक्त और कृष्ण अर्थात् देवयान और पितृयाण्य मार्ग सनातन माने गए हैं (इनमें ) एक के द्वारा (गया हुआ ) पीछे न आनेवाली गति को प्राप्त होता है और दूसरे के द्वारा (गया हुआ) पीछे आता है अर्थात् जन्मसृत्यु को प्राप्त होता है।

पितृयाण — सकामी पुरवात्माओं (तथा सम्प्रज्ञात समाधि की नीची भूमियों में आसक्त योगियों) का लिङ्ग (सूक्ष्म) शरीर पितृयाण मार्ग द्वारा चन्द्रलोक (स्वर्गलोक) में जाकर अपने सुक्त कर्मों को भोगने के पश्चात् उसी मार्ग से लौटकर मनुष्यलोक में मनुष्य-शरीर धारण करता है। " सकाम कर्म " अविद्या और श्रज्ञानरूपी अन्धकार से मिश्रित होते हैं। इसलिए ऐसे लिङ्ग-शरीरों की गित निष्काम-कर्म योगियों की अपैवा रात्रि, कृष्णपच और विवागायन जैसे अन्धकार के समय (मार्ग) तथा अन्धकार के लोकों में होकर बतलाई गई है।

### धूनो रात्रिस्तवा कृष्णः षणनासा दक्तिणायनम् । तत्र चान्द्रमसं ज्योतिर्योगी पाष्य निवर्तते ॥ (गीता ११२५)

अर्थ—धूमरात्रि तथा कृष्णपत् (जब चन्द्रमा का कृष्ण भाग पृथ्वी के सामने रहता ह जो कृष्ण प्रतिपदा से अमावस्था तक अथवा कृष्ण पश्वमी से ग्रुकुपत्त पश्चमी तक अथवा कृष्ण अष्टमी से ग्रुकु अप्रमी तक अथवा कृष्ण अप्रमी से ग्रुकु अप्रमी तक माना गया है ) और दिल्लायन के छः महीने (जब उत्तर ध्रुव-स्थान पर रात होती है अथवा सूर्य के कक में संक्रमण से लेकर छः मास ) उस काल (माग) में मरकर गया हुआ सकाम-कम योगी का लिङ्गशरीर चन्द्रलोक (स्वर्गलोक) को प्राप्त होकर (वहाँ अपने ग्रुभकर्मों का फल भोगकर) फिर लौटता है (मनुष्य-शरीर धारणा करता है)।

ते घूममिसम्भवन्ति, घूमाद्रात्रि १ रात्रेरपरवन्तपरपत्ताद्द्र यान् षड्दत्तियौति मासा १ स्तान्, नैते सम्बत्सरपिभाष्त्रवन्ति ॥३॥ मासेभ्यः पितृलोकं पितृ तोकादाकाशमाकाशाचन्द्रपसम् । एष सोमो राजा । तद्द् देवानाम्बं, तं देवा मच्चयन्ति ॥ ४ ॥ तस्मिन्, यावरसंयातद्विषरवाऽथैतमेवाध्वानं युनर्निवर्ततने ॥ ४ ॥

( छान्दोग्य उप० ५।१० )

अर्थ — उनके लिङ्ग (सूक्ष्म) शरीर धूम को अपना मार्ग बनाते हैं। धूम से रात्रि के अन्धकार को, रात्रि से कृष्णपत्त के अन्धकार को, कृष्णपत्त से छः मास दिन्नणायन के अन्धकार को जिनमें सूर्य दिन्तिण को जाता है, मार्ग बनाते हुए आगे जाते हैं। वे सम्बरसर (कल्प) को प्राप्त नहीं होते।

दिक्षिणायन के छ: महीनों से पितृलोक को, पितृलोक से आकाश को मार्ग बनाते हैं। आकाश से चन्द्रलोक को प्राप्त होते हैं। यह सोम राजा (चन्द्रमा अर्थात् चन्द्रलोक 'स्कांलोक') है। यह पितरों का अङ्ग (ग्रुम कर्मों के फलों का भोगशान) है इसको पितर भक्तण करते हैं, अर्थात् चन्द्रलोक में अपने अमृतकरी सूक्ष्म फलों को भोगते हैं।

44

वे वहाँ (चन्द्रलोक में ) उतनी देर रहते हैं जब तक उनके कर्म चीरण नहीं होते । तब वे उसी मार्ग को फिर लौटते हैं, जैसे गये थे ।

उपनिषदों में लिङ्ग-झरीर का वृष्टिद्वारा पृथ्वीलोक में आना इत्यादि जो बतलाया गया है वह केवल अधोगित का सूचक है, और कई एक भाष्यकारों ने स्थूलहृष्टि वाले सकाम-कर्मियों की सकाम-कर्मों को निःसारता दिखलाकर उनसे आसक्ति छुड़ाने के लिये इस अधोगित को और अधिक स्थूलरूप से वर्णन किया है। यथा—लिङ्ग-झरीर का औषधियों आदि में जाकर मनुष्यों से खाये जाना और वीर्यद्वारा रज से मिलकर जन्म लेना इत्यादि। वास्तव में लिङ्ग-झरीर का इस भाँति स्थूल-पदार्थों जैसा व्यवहार नहीं है। लिङ्ग-झरीर की गित स्थूल-झरीर तथा स्थूल-पदार्थों से अति विलक्षण है। जैसा (सूत्र ११२८ व ४।१० की) व्याख्या में विस्तारपूर्वक बतलाया गया है।

यहां चन्द्र से श्रभिपाय यह भौतिक चन्द्र नहीं है जो श्राकाश में हमें दीखता है। यह तो हमारी पृथिवी के सदश एक स्थूल जगत् है। हमारे मत्यंलोक पृथिवी की श्रपेचा से चन्द्र शब्द श्रम्द के श्रथे में सारे स्कूम लोकों के लिये प्रयोग हुश्रा है, जिनको शुलोक खर्गलोक श्रौर कहीं-कहीं ब्रह्मलोक भी कहा जाता है (वि०पा० स्त्रूप २६ का वि०व०) ये स्कूम लोक तो भू: श्रौर भुवः श्रथात् पृथ्वीलोक श्रौर सारे स्थूल श्रन्तरिच लोकों के श्रन्दर हैं, नीकि बाहर। उत्पर बतला श्राए हैं कि स्कूम लोकों में श्रन्तर्भुख होकर जाना होता है। उसी के उलटे कम से स्कूम लोकों से मनुष्य लोक में बिह्मुख होना होता है। इस लिये लिङ्ग शरीरों का वृष्टि द्वारा पृथिवी लोक में गिरना श्रौर श्रीष्ठियों श्रादि द्वारा मनुष्यों श्रादि से खाए जाने की करपना श्रममृतक है। देवश्रान से पग्र पची श्रादि नोची योनियों में जाने की बात भी श्रमुक्त है, क्योंक स्कूम लोकों में विच्य शरीर को देने वाले नियत विपाक के प्रधान कम्मीशयों की निचली भूमि में मनुष्य शरीर को देने वाले नियत विपाक के कमीशय ही हो सकते हैं।

खान्दोग्योषनिषद् ६।१० में अधोगति दिखलाने के लियं उस स्थूल गर्भ का वर्गन है, जिसमें सकामियों को चन्द्रलोक के आनन्द भोगने के पश्चाम् मनुष्य लोक में प्रवेश करना होता है अर्थान् '' अप्रमेघ होकर वरसता है उससे चावल औषधियाँ तिल आदि उत्पन्न होते हैं। इनसे बड़ी कठिनाई से वीन्यं बनता है अर्थात् जब मनुष्य उनको खाता है तो उनका आति सुक्ष्म श्रंश वीन्यं वनता है। उस वीर्यं को जब वह (की की योनि में) सींचता है तब रज से मिलकर गर्भ बनता है। उस गर्भ में सकामियों का सूक्ष्म शरीर चन्द्र लोक से ( वृतिकर से ) प्रवेश करता है "

सूक्ष्म शरीर का वीर्य द्वारा प्रवेश करना श्रुति के विरुद्ध भी है। श्रुति में ब्रह्मरन्ध्र द्वारा प्रवेश होना बतलाया है। यथा:—

> " स प्तमेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्यत " ( प्तरेय व्यथ्या० १ स्वग्ड ३ । १२ ।

अर्थ :—तब उसने इसी सीमा ब्रह्मरम्प्रको फोझा, और वह इस द्वार से प्रविष्ट हुआ। और मन्त्र ७ में इस बात को दशीया गया है कि इस लोक में अच्छे कम्मे वाले अच्छे गर्भों में और बुरे कम्मों वाला बुरे गर्भों में अर्थान् वे जो इस लोक में ग्रुम आचरण वाले हैं वे तत्काल ही ग्रुम जन्म को पाते हैं जैसे ब्राइण जन्म चात्रिय जन्म, वैश्य जन्म, और जो इस लोक में निन्दित आचरण वाले हैं शीध हो नीच जन्म को पाते हैं जैसे कुत्ते के जन्म, सुकर के जन्म, तथा चायडाल के जन्म।

देवयान — निष्कामकर्मी (तथा श्रसम्प्रज्ञात समाधि की भूमि को प्राप्त किये योगी) पुरायात्माश्रों का लिङ्ग-द्वारीर देवयान मार्ग द्वारा श्रादित्य लोक में श्राकर मुक्ति को प्राप्त होता है। उसकी पुनरावृत्ति नहीं होती है। निष्काम-कर्म विद्या और ज्ञान के प्रकाश से युक्त होते हैं इसीलिये उन की गति सकामकर्मियों की श्रपेता दिन, ग्रुकुपत्त और उत्तरायए- औसे प्रकाश के समय (मार्ग) तथा प्रकाश के लोकों में होकर बतलाई गई है। यथा —

# अग्निज्योतिरहः शु: षणमासा उत्तरायणम् ।

तत्र प्रयाता गच्छन्ति श्रम श्रमविदो जनाः ॥ [गीता ८।२४] अर्थ-अग्नि क्योति दिन गुरूपत्त (जब चन्द्रमा का ग्रुक्त-भाग पृथ्वी के सामने रहता है अर्थात् ग्रुक्त प्रतिपदा से पूर्तिमा तक श्रथना ग्रुक्त पश्चमी से कृष्ण पश्चमी तक अथना ग्रुक्त अष्टमी से कृष्णपत्त अप्रया ग्रुक्त अष्टमी से कृष्णपत्त अप्रया तक) उत्तरायण् के छः मास (जब उत्तर प्रृव स्थान पर दिन होता है अथना स्पर्य के सकर में संक्रमण् से लेकर छः मास्) इस प्रकार के समय

(मार्ग) में मरकर गये हुए योगीजन आदिस्य लोक को प्राप्त होते हैं।

द्यथ यदु चैवास्मिञ्ज्ञरुथं कुर्वन्ति यदि च न, द्यक्तिपमेवाभिसम्भवन्त्यर्चिषो-ऽहरह्न द्यापूर्यमाणपत्तमापूर्यमाणपत्ताद्व यान् षहुद्रुदेति मासौँखान्, मासेश्यः संवत्सरं संवत्सरादादित्यमादित्याचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुदृषो-ऽमानवः ॥ ४ ॥

अर्थ — अब चाह वे (ऋखिज्) उनके लिये शवकर्म (अन्त्येष्ट संस्कार) करते हैं, चाहे न, सवेया वे (उपासक) किरण अर्चि को प्राप्त होते हैं। अर्थि से दिन को दिन, से शुक्लपत्त को, शुक्लपत्त से उन छ: महीनों को (जनमें सूर्य उत्तर को जाता है। महीनों से बरस को, बरस से सूर्य को, सूर्य से चन्द्रमा को, चन्द्रमा से बिजली को। वहाँ एक अमानव (जो मानुषी सृष्टि का नहीं) पुरुष अर्थात् पुरुष विशेष = ईश्वर = अपस्त्रक्ष) है।

स एतान् ब्रह्म गमयस्येष देवपथी ब्रह्मपयः । एतेन मतिपद्यमाना इमं मानवभावर्ते नावर्तन्ते नावर्तन्ते ॥ ६ ॥ [छान्त्रोन्य ११९५]

अर्थ — वह इनको परनद्या को पहुँचाता है। यह देवपथ (देवताओं का मार्ग है, नद्मपथ है (वह मार्ग जो पर-नद्म को पहुँचाता है) वे जो इस मार्ग से जाते हैं। इस मानवचक (मानुची जीवन) को वापिस नहीं चाते हैं। हाँ, वापिस नहीं चाते हैं। उपर्युक्त सारे प्रकाशनय मार्गों के वर्णन से सकामकर्मियों की खपेचा निष्काक मियों की केवल ऊर्ध्व तथा शुक्ल गति का ही निर्देश समम्मन। चाहिये। वास्तव में तो—

स या•त् चिष्यंन्मनस्तावदादित्ये गच्छति । एतद्वे खलु लोकद्वारं विदुषां पपदनं निरोधाऽविदुषाम् ॥ —( छान्दोग्य ८।७।५ )

अर्थ — वह जितनी देर में मन फेंका जाता है उतनी देर में आदित्य लोक में पहुँच जाता है। क्योंकि यह आदित्य लोक पर-ब्रह्म का द्वार है। ज्ञानियों के लिये यह खुला हुआ है और अज्ञानियों के लिये बन्द है।

इसी ऊष्धं गति को योगदर्शन के उपर्युक्त सूत्र में 'उक्कान्तिः' शब्द से बतलाया गया है। यथा---

शतं चैका च हृद्यस्य नाड्यस्तासां मूर्धानमभिनिःस्तिका। तयोध्वैमा-पन्नमृतत्वमेति विष्वङ्ङन्या उत्क्रमणे भवन्त्युत्क्रमणे भवन्ति॥

( छान्दोग्य ८१६-६ कठ ६११६) अर्था — एकसौ एक हदय की नाड़ियाँ हैं। उनमें से एक मूर्या की श्रोर निकलती है। उस नाड़ी से ऊपर चढ़ता हुशा (ज्ञानी) श्रमृतत्व ( ब्रह्मलांक ) की श्राप्त होता है। दूसरी (नाड़ियाँ) निकलने में भिन्न-भिन्न गति (देने) वाली होती हैं। हां, निकलने में भिन्न-भिन्न गति देनेवाली होती हैं।

#### मिक्ति के दो भेद

वैदान्त में मुख्यतया मुक्ति के दो भेद माने हैं :-

१ कममुक्ति:-जिसमें निष्कामकर्म योगी जो शवल ब्रह्म को तो साद्वात् करचुके किन्तु शुद्ध ब्रह्म को साद्वात् करचे से पूर्व ही इस लोक से चल देत हैं। वे वपर्युक्त देवयान द्वारा आदित्यलोक में पहुँचकर वहां शुद्ध ब्रह्म को साद्वात् करके मुक्त होते हैं। यथा—( तथा श्रासम्भ्रक्मात समाधि की भूमि को शाप्त किये हुए वे योगी जो निरोध के संस्कारों द्वारा बहुत श्रंश में ब्युख्यान के संस्कारों को नष्ट कर चुके हैं कुछ शेष रह गए हैं जिस श्रवस्था में उन्होंने स्थूल शरीर को त्यागा है वे श्रादित्यलोक विशुद्ध सत्वमयचित्त को शाप्त होते हैं। वहां ईश्वर के श्रवु- श्रह से उनके ब्युख्यान के शेष संस्कार निष्टुत हो जाने पर कैवल्य श्रर्थात् पर ब्रह्म को शाप्त होते हैं।

कार्यास्यये तदध्यक्षेण सहातः परमिश्वानात् ।--( वेदांतदशेन ७ । ३ । १०)

अथं—आदित्यलोक में पहुँचकर वह कार्य (शबल नक्का) को चलांघकर उस कार्य से परे जो उसका अध्यत्त परनक्का है, उसके साथ ऐश्वर्य को भोगता है। (आदित्यलोक यहां आकाश में दिखलाई देने वाले भौतिक सूर्य्य का बोधक नहीं है जो हमारी पृथिवी के सदश एक भौतिक स्थूललोक है। इससे अभिप्राय विशुद्ध सत्वमयचित्त है, जिसका वर्णन हमने कई

स्थानों में ईश्वर के चित्त के रूप में किया है। जो सारे सूक्ष्म लोकों से सूक्ष्मतम, कारण लोक व्यर्थात कारण जगत है।)

२ सद्योमुक्ति—वे निष्काम-कर्म योगी जो गुद्ध ब्रह्म को पूर्णेतया सानात् करचुके हैं (तथा श्रासम्ब्रह्मात समाधि की भूमि को भार्र किये हुए वे योगी जो व्युत्थान के सारे संस्कारों को निवृत्त कर चुके हैं ) उनको श्रादित्यलोक में जाने की श्रपेन्ना नहीं है। वे देह को छोड़ते ही मुक्त हो जाते हैं। यथा—

यांऽकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति । (बृहरु उपर क्षाक्षाइ)

अर्थ—जो कामनाःश्रों से रहित है, जो कामनाश्रों से बाहर निकल गया है, जिसकी कामनायें पूरी हो गई हैं या जिसको केवल श्रात्मा की कामना है उसके प्राण नहीं निकलते हैं वह ब्रह्म ही हश्रा ब्रह्म को पहुँचता है।

ब्रह्म के शबल स्वरूप की उपासना और उसका सालात्कार कारणशरीर (चित्त) से होता है. शुद्ध चेतनतत्त्व में कारण शरीर तथा कारण जगन परे रह जात हैं। यथा—

यतो वाचो निवर्तन्ते अमाप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान न विभेति इतिथन । (तै॰ उप॰)

अर्थ—जहाँ से वाणियाँ (इन्द्रियाँ) मन के साथ विना पहुंचे लौटती हैं। ब्रह्म के उस आनन्दको अनुप्रव करता हुआ (गुद्ध परमात्म-स्वरूप में एकी भाव को प्राप्त करता हुआ) सर्वतो अभय हो जाता है।

#### समानजयाज्ज्वलनम् ॥ ४० ॥

शुब्दार्थ--समान-जयात् = ( संयम द्वारा ) समान के जीतने से ज्वलनम = योगी का दीप्रिमान् होना होता है ।

अन्वयार्थ—(संयम द्वारा) समान के जीतने से योगी का दीप्तिमान होता होता है। व्याख्या—जब संयम द्वारा योगी समानवायु को वश में कर लेता है तो समान प्राण के आधीन जो शारीरिक अग्नि है उसके उत्तेजित होने से उसका शरीर आग्नि के समान चम-कता हुआ दिखाई देता है।

संगति—इत्तीसवें सूत्र में स्वार्थसंयम के अवान्तर फलरूप श्रावणसिद्धि को बतलाया है. अब श्रावणसिद्धि वाले संयम को बतलाते हैं:—

#### श्रोत्राकाशयोः सम्बन्धसंयमाहिन्यं श्रोत्रम् ॥ ४१ ॥

श्चान्यार्थ-श्रोत्र-श्चाकाशयोः = श्रोत्र श्चौर श्चाकाश के। सम्बन्ध-संयामात् = संबन्ध में संयम करने से। दिट्यं-श्रोत्रम् = दिट्य श्रोत्र होता है।

अन्वयार्थ-श्रोत्र और आकाश के सम्बन्ध में संयम करने से दिव्य श्रोत्र होता है। ज्याख्या-शब्द की प्राहक श्रोत्रेन्द्रिय अहङ्कार से उत्पन्न हुई है और अहङ्कार से चत्पन्न हए शब्द-तन्मात्रा का कार्य आकाश है। इन दोनों का सम्बन्ध देश-देशी, आश्रवाश्रवि भाव से है। इस सम्बन्ध में संयम करने से योगी को दिव्य श्रोत्र श्राप्त होता है जिससे कि वह दिव्य, सुक्ष्म, व्यवहित ( श्रावृत्त ) श्रौर विप्रकृष्ट श्रर्थात दरस्थ शब्दों को सुन सकता है। इसी प्रकार ( त्वचा, वाय, चक्ष-तेज, रसना-जल, बाए-पृथ्वी ) के संस्वन्ध में संयम करन से हिन्य त्वचा, हिन्य नेत्र, हिन्य रसना श्रीर दिन्य घाए। प्राप्त होता है। ये सब सिद्धियाँ सूत्र छत्तीस में पुरुष-ज्ञान से पूर्व भी बतलाइ गई हैं।

### कायाक।शयोः सम्बन्धसंयमान्खपुत्तलसमापत्तेश्वाकाश्चगमनम् ॥ ४२ ॥

शब्दार्थ-काय-श्राकाशयोः = शरीर श्रीर श्राकाश के । सम्बन्ध-संयामात् = संबन्ध में संयम करन से। लघ-तल-समापत्ते:-च=श्रीर हल्के, रुई श्रादि में समापत्ति करने से। श्चाकाश-गमनम = त्राकाश-गमन ( सिद्धि प्राप्त होती है )।

अन्वयार्थ-गरीर और आकाश के सम्बन्ध में संयम करने से और हल्के हुई आदि

में समापत्ति करने से श्राकाश-गमन सिद्धि प्राप्त होती है।

व्याख्या-जहाँ शरीर है वहीं उसको श्रवकाश देनेवाला श्राकाश है इस प्रकार इन दोनों में श्राधेय-श्राधार व्याप्य-व्यापक भाव का सम्बन्ध है। इस सम्बन्ध में संयम करने से ख्यथवा कई सदश हल्की वस्तुत्रों में समापत्ति (१-४१) करने से (तदाकार होने से ) योगी का शरीर लघुता को शप्त करता है। इसलिए जलपर पाँव रखता हुआ चल सकता है। इसके पश्चात मकड़ी के जाले सदृश सुक्ष्म तारों पर चलने की सामध्ये ह्या जाती है। श्रन्त में शरीर के ऋति सक्ष्म हो जाने से आकाश-गमन की सिद्धि प्राप्त हो जाती है।

# बहिरकन्पिता वृत्तिर्महाविदेहा ततः पकाशावरणज्ञयः ॥ ४३ ॥

शब्दार्थ - वहि:-अल्पिता = शरीर से बाहर कल्पना न की हुई। वृत्ति: = वृत्ति। महा-विदेहा = महाविदेहा कहलाती है। ततः = उससे । प्रकाश-श्रावरण-त्तयः = प्रकाश के आव-रण का नाश होता है।

अन्वयार्थ-शरीर से बाहर कल्पना न की हुई वृत्ति महाविदेहा है उससे प्रकाश के

श्रावरण का नाश होता है।

व्याख्या-मन को शरीर से बाहर धारण करना "विदेहा-वृत्ति" तथा मन की "विदेहा-धारणा कडलाती है। जब तक मन शरीर के अन्दर ही थित रहे पर उसको वृत्तिमात्र से बाहर ही धारण किया जावे तब तक वह ''कल्पिता'' कहलाती है। अभ्यास के परिपक्व हो जाने पर बिना कल्पना के मन शरीर से बाहर यथार्थ रूप से स्थित हो जाता है। तब विदेहा-पृत्ति अकल्पिता कहलाती है। इसी को महाविदेहा कहते हैं। यह योगी को पर-शरीर-व्यावेश तथा लोक-लोकान्तरों में सूक्ष्म-शरीर से भ्रमण करने में सहायक होती है। इन दोनों मं कित्पत-विदेहा-धारणा साधन है और अकित्पत-विदेहा-धारणा साध्य है, क्योंकि पहिले कित्पत-विदेहा का अभ्यास किया जाता है उसके पृथ्वात् अकल्पित-विदेहा को साधा जाता है। इसके अभ्यास से चित्त के श्रकाश को रोकने वाले अविद्यादि क्लेश, कर्मविपाक

चादि मल जो रजस-तमस् के मूलक हैं, नाझ हो जाते हैं और चित्त में निरावरण होने के कारण यथा इच्छा विचरने की सामध्ये हो जाती है।

संगति—सोलहवें सूत्र से लेकर तैतालीस्वें सूत्र तक समाधि में श्रद्धा वत्पन्न करने के लिये भिन्न-भिन्न संयम खौर उसकी सिद्धियाँ वर्णन करके खब खपने दर्शन के उपयोगी सबीज खौर निर्बीज-समाधि की सिद्धि में विविध उपाय दिखाते हैं। खगले सूत्र में प्राह्म पाँचों भृतों का संयभ बताया है:—

### स्थुलखरूपसूर्वमन्वयार्थेवत्वसंयमाद् भूतजयः ॥ ४४ ॥

शब्दार्थ — स्थूल = (पाँचों भूतों के) स्थूल । खरूप = खरूप । सूरूम = सूरूम। श्रन्वय = श्रन्वय अर्थवत्य = अर्थवत्व में। संयमात् = संयम करने से भूत-जय = भूतों का जय होता है।

अन्वयार्थ—पाँचों भूतों के स्थूल, स्वरूप, सुरूप अन्वय और अर्थवत्व में संयम करने से भूतों का जय होता है।

ब्याख्या-पृथ्वी श्रादि पाँच भूतों के पाँच-पाँच रूप हैं :-

- १ स्थूळ—पृथ्वी, जल, श्रम्भि, वायु, श्राकाश का श्रपना-श्रपना विशिष्ट श्राकार स्थूल रूप है।
- २ स्वरूप उपर्युक्त पाँच भूतों का अपना-अपना नियत धर्म जिनसे यह जाने जाते हैं — जैसे पृथ्वी की मूर्ति और गन्ध, जल का स्नेह, श्रिप्त का उष्णता, वायुका गति व कम्पन और श्राकाश का अवकाश देना स्वरूप है।
- ३ सूद्म-स्थूल भूतों के कारण गन्ध-तन्मात्रा, रस-तन्मात्रा, रूप-तन्मात्रा, स्पर्श-तन्मात्रा और शब्द-तन्मात्रा सूक्ष्म रूप हैं।
- ४ अन्वय रूप —सस्व,रजस् तथा तमस् जो तीनां गुण् श्रपने प्रकाश, क्रिया और श्रिति धर्म से प्रौंचों भतों में अन्वयी भाव से मिले रहत हैं, अन्वयी रूप हैं।
- ५ अर्थवरव पुरुष का भोग अपवर्ग। जिस प्रयोजन का लेकर ये पाँचों भूत कार्यों में लगे हुए हैं वह अर्थवत्व रूप है। इस प्रकार पांचों भूतों के धमे, लच्चए और अवस्था भेदों से पांचों कि में में कम से साचात् पर्यन्त संयम करने से पांचों भूतों का सम्यक्षान और उन पर पूरा वर्शाकार होता है। इस प्रकार भूतों के खाधीन होने पर जैसे गाये बछ हों के अनुकुल होती हैं वैसे ही सब भूतों की प्रकृतियां योगी के सङ्करपानुसार हो जाती हैं।

#### टिप्पणी-ड्यासभाष्य की ड्याख्या सूत्र ४४:--

पांचों भूतों के जो अपने-अपने धर्मों शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध नाम वाले विशेष और आकार आदि सिंहत जो एक एक रूप हैं वे स्थूल रूप हैं। जैसे पृथ्वी के गोत्वादि आकार (अवयवों का सिन्नवेश विशेष), गुरुत्व (भारीपन), रूसता ( रूपाई), आच्छादन (ढांपना), स्थिरता, सर्व भूताधारता, मेद (विदारण), सहनशीलता (सिह्ग्युता), कृशता, मूर्ति (कटोरता) सबैभोग्यता रूप धर्मों सिंहत शब्द, स्पर्श, रूप, रस गन्ध हैं यह

पृथ्वी का एक रूप है; श्रीर जल के जो स्तेह (चिकनापन) सूक्ष्मता, प्रभा (कान्ति), शुक्लता, मृदुता, गुरुत्व (भारीपन), श्रांतल स्पर्श रूतता, पवित्रता, सम्मेलन सिंहत शब्द, स्पर्श, रूप, रस हैं यह जल का एक रूप है; श्रीम के जो उष्ण्यता, उद्धेगति, पवित्रता, दाह-शीलता, लघुता, भास्वरता प्रव्वंसन, बलशीलता, रूप धर्मों सिंहत शब्द-स्पर्श रूप हैं यह श्रीम का एक रूप है; वायु के जो वहनशीलता (तिर्यगिति) पवित्रता, श्रान्तेप (गिरा देना) कंपन, बल, चश्चलता, श्रानच्छादन (श्राच्छादन का श्रभाव), रूपता रूप धर्मों सिंहत शब्द स्पर्श हैं यह वायु का एक रूप है; और श्राकाश के जो व्यापकता, विभाग करना, श्रवकाश देना श्रादि रूप धर्मों सिंहत जो शब्द है वह श्राकाश का एक रूप है। इस प्रकार पांचों भूतों के श्रपने-श्रपने धर्मों सिंहत जो शब्द हिं वे सूत्र में 'स्थूल' पद से कहे हुए पांच भूतों के एक रूप हैं।

पांचों भूतों का जो स्व-स्व सामान्य धर्म है वह सूत्र में 'स्वरूप' पद से कहे हुए भूतों का द्विताय रूप है। अर्थात् मृर्ति (किठनता), स्निग्धता (चिकनापन), उष्णता, वहनशीलता, और सर्वत्र विद्यमानता, कम से पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और आकाश के जो दितीय, रूप हैं वे स्वरूप हैं। ये मृर्ति (किठनता) श्राहि धर्म ही स्व-स्व सामान्य पद के वाच्य हैं। इन किठनतादि सामान्य धर्म वाल पृथ्वी श्राहिकों के परस्पर भेद करने वाले शब्दादि हैं। इस लिये शब्दादि का विशेष कहा जाता है। जैसे स्निग्ध, उष्णादि रूप जल, श्रान्न, श्राहिकों से किठन पृथ्वी का भेदक (भिन्नता का ज्ञापक) मूर्ति (किठनता) धर्म है; और किठन, उष्णाहि रूप पृथ्वी, श्रानि श्राहिकों से जल का भेदक स्वेह हैं; श्रौर किठन स्निष्य श्राहि रूप पृथ्वी, जल श्राहिकों से श्रीन की भिन्नता का ज्ञापक उष्णता धर्म है। इस प्रकार भूतों के परस्पर भेदक होने से मूर्ति (किठनता) श्रादि श्राहि धर्म विशेष कहलाते हैं। ऐसे ही पश्चित्रसावाये जी ने कहा है—

# ''एकजातिसमन्वितानामेषां धर्मेमात्रव्यावृत्तिः''

श्रर्थात् एक जाति वाले पृथ्वी श्रादिकों की श्रम्ल मधुरादि धर्म मात्र से व्यावृत्ति है। यगिप कठिनतादि धर्म भी पृथ्वी श्रादिकों के परस्पर भेदक हैं तथापि नीवृ रूप पृथ्वी से श्रंमूर रूप पृथ्वी का भेद है उसका करने वाला केवल खड़ा भीठा रस ही कहा जावेगा। इससे रस श्रादि को विशेष जानना-श्रथात् पृथ्वी का जल श्रादिकों से जो भेद है वह तो कठिनतादि रूप श्रमाधारण धर्मों से परिज्ञात हो सकता है, परन्तु पृथ्वी से श्रन्य पृथ्वी का भेदक रस श्रादि हैं। इस श्रभिप्राय से "एकजाति समन्वितानां" इन दानों सामान्य श्रीर विशेष का जो समुदाय है वही योगामत में द्रव्य कहा जाता है। प्रसंग से समुदाय का निरूपण करते हैं।

समुदाय दो प्रकार का होता है। एक 'प्रत्यस्तमितभेदावयवातुगत' दूसरा 'शब्दे-नोपात्तभेदावयवातुगत' श्रथीत् श्रवान्तर विभाग के बोधक शब्द से जिन श्रवयवों का श्रवान्तर विभाग बोधन न किया गया तो उन श्रवयवों में श्रतुगत जो द्रव्य है वह' 'प्रत्यस्तमितभेदावयवातुगत' कहलाता है जैसे कि शरीर, ष्टृत्त यूथ, वन ये समुदाय हैं। इनके अवान्तर विभाग के बोधक शब्द का उचारण नहीं किया गया है अर्थान् हस्तादि अवयवों का समुदाय शरीर पद का वाच्य है, शाखादि अवयवों का समुदाय वृत्त पद का वाच्य है, वृत्तादि का समुदाय वन पद का वाच्य है, किन्तु इन सब समुदायों में अवान्तर विभाग का बोधक कोई शब्द नहीं उचारण किया गया है केवल समुदाय मात्र उचारण किय, गया है इस लिये यह 'प्रत्यस्तमितभेदावयवानुगत' समुदाय कहा जाता है।

जहां अवान्तर विभाग के बोधक शब्द का उचारण किया जाता है वह 'शब्देनोपास-भेदावयवानुगत' समुदाय कहा जाता है। उभये देवमनुष्याः' (देवता और मनुष्य दोनों हैं) यह समुदाय है। इस आकांना पर कि वे दो अवयव कीन हैं जिनके लिये शब्द का अर्थ है—कहते हैं देव और मनुष्य अर्थात् इस समूह का एक भाग देव है और दूसरा अवयव मनुष्य है। ये दोनों 'देवमनुष्याः' इस शब्द से उचारण किय गये हैं इस लिये यह समुदाय 'शब्देनो-पास्तेदावयानुगत' कहा जाता है। यह शब्द 'शब्देनोपास्त्रभेदावययानुगत' समुदाय भेद विवचा और अभेद विवचा से दो प्रकार का है। जैसे 'आल्लाणां दंगः' आमों का वन है और बाह्मणां संपः' बाह्मणों का समृह है। यह भेद विवचा से दो प्रकार का समृह है। अर्थे दिवचा से दो प्रकार का समृह है। अर्थे विवचा से प्रकार का समृह है। अर्थे विवचा से प्रकार का समृह है। यह भेद विवचा से यहां समानाधिकरण है। पुनः यह समुदाय दो प्रकार का है एक 'युतिसद्धावयव'। दूसरा'अयुतिसद्धावयव' युत्तिसद्धावयव' युत्तिसद्धावयव' समुदाय वह है जिसके अवयव विरले अर्थात् जुदः-जुदा हों जैसे युच और संच हम समुदाय वह है जिसके अवयव विरले अर्थात जुदा-जुदा हों जैसे युच को समुदाय गाय बैल आदि भी प्रथक-पृथक प्रतीत होते हैं।

'अगुतिसिद्धावयव समुदाय' वह है जिसके श्रवयव प्रथक् प्रतीति से रहित निरन्तर मिले हुए हों जैसे कि घरोर, वृत्त, परमाणु श्रादि । यहां त्वक, रुधिर, मांस, मजादिकों का जो समुदाय घरीर है उसके ये श्रवयव मिले हुये होते हैं श्रीर मूल शास्त्रादिकों का समुदाय जो वृत्त है उसके भी ये श्रवयव मिले हुए होते हैं।

यह 'अगुतिसद्धावयव' समुदाय' ही पतश्वाली मुनि के मत में द्रव्य कहलाता है। यही भूतों का द्वितीय रूप है और यही खरूप पर का अर्थ है। अर्थात् मूर्ति (कठिन) रूप सामान्य का और कठोरता आदि धर्मों सहित शब्दादि रूप विशेषों का 'अगुतिसद्धावयव समुदाय' रूप पृथ्वी द्रव्य है। क्रिग्ध (विकता) रूप सामान्य का और कोहादि धर्मों सहित शब्दादि दिशेषों का 'अगुतिसद्धावयव समुदाय' रूप जल द्रव्य है। इसी प्रकार सामान्य विशेषों का 'अगुतिसद्धावयव समुदाय' रूप जल द्रव्य है। इसी प्रकार सामान्य विशेषों का 'अगुतिसद्धावयव समुदाय' रूप अन्ति आदि द्रव्य भी जानलेना चाहिये। यहीं सामान्य विशेषों का समुदाय रूप द्रव्य सूत्र में 'खरूप' शब्द से बतलाये हुए पांचों भूतों का दूसरा रूप है।

इन पृथ्वी श्रादि पांचों भृतों के कारण पश्चतन्मात्रायें हैं श्रौर तन्मात्राओं के परिणाम परमाणु हैं स्नर्थात् तन्मात्रायं परमाणुओं का 'श्रयुत सिद्ध श्रवयबानुगत समुदाय' हैं। इस लिये परमाणु और पश्चतन्मात्रायें सूत्र में सूक्ष्म पद से बतलाये हुए पांचों भूतों के तृतीय रूप

्रिम् ऋष्

हैं बर्धात पांचों भूतों के जैसे परमाणु सुक्ष्म रूप हैं वैसे हो पंचतन्मात्रायें परमाणुत्रों के सक्ष्म रूप हैं।

भूतादि सर्व कार्यों में अनुगत जो प्रकाश-क्रिया-स्थित शील तीन गुए हैं वे सूत्र में

अन्वय शब्द से बतलाये हुए पांचों भूतों का चतुर्थ रूप हैं।

पुरुष के भोग और अपवर्ग के सम्पादन करने का जो गुर्णों में सामर्थ विशेष हैं, वह

सूत्र में व्यर्थवत् शब्द से कथन किया हुत्रा भूतों का पांचवां रूप है।

यहां इतना श्रीर जान लेना चाहिये कि गुणों में तो भोगापवर्ग संपादन की सामर्थ्य साचात अनुगत है और तन्मात्रा-भत आदिकों में परम्परा से ( गुणों द्वारा ) अनुगत है तथा साचात श्रीर परंपरा से सब ही पदार्थ अर्थवत्ता वाले हैं। इस प्रकार पांच भूतों के पांच रूपों में जिस-जिस रूप में योगी संयम करता है उस-उस रूप का योगी को साजातकार और जय होता है। स्थूल खरूप सूक्ष्मादि रूपों के क्रम से पांचों मृतों के पाचों रूपों में संयस करने से योगी को पाँचों भतों का प्रत्यन्त श्रीर वशीकार हो जाता है। ऐसे योगी को भत जया कहते हैं। सब भूतों की प्रकृतियाँ उसके संकल्पानुसार हो जाती है अर्थात भूतों का स्वभाव उसके संकल्पानसार हो जाता है।

जपयुंक्त कथित भूतजय की कई सिद्धियाँ पूज्य पाद परमहंस श्री विश्रद्धानन्दजी महा-राज में देखी गई थीं जिनके जीवन के अन्त समय में लेखक को लगभग छ: मास सेवा में रहने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था।

संगति-भूतजय का फल बतलाते हैं:-

## ततोऽिणमादिमादुर्भावः कायसम्पत्तद्धर्मानभिषातश्च ॥ ४५ ॥

शब्दार्थ-ततः = उससे ( भूतजय से ) अण्डिमादि-प्रादुर्भावः = अण्डिमादि आठ सिद्धियों का प्रादुर्भाव । काय-सम्पत् = काया सम्पत् । तत्-धर्म-श्रनभिघात:-च = श्रीर पांचों भूतों के धर्मों से चोट का न लगना = इकावट न होना होता है।

अन्वयार्थ- इस भूतजय से अणिमा आदि आठ सिद्धियों का प्राद्धभीव और काय-सम्पत् होती है और उन पांचों भूतों के धर्मों से हकावट नहीं होती।

व्याख्या—चौवालीसर्वे सूत्र में बताये हुए भूतजय से निम्न प्रकार की आठ सिक्रियें प्राप्त होती हैं।

१ अशिमा-शरीर का सूक्ष्म कर लेना।

२ लिधमा-शरीर का हल्का कर लेना।

३ महिमा - शरीर का बढ़ा कर लेना।

४ प्राप्ति - जिस पदार्थ को चाहें प्राप्त कर लेना । ये सिद्धियाँ भूतों में संयम करने से प्राप्त होती हैं।

५ प्राकाम्यम्-विना रुकावट के इच्छा पूर्ण होना । यह पांचों भूतों के खरूप में संयम करने से सिद्ध होती है।

- द वाशित्व-पांचों भूतों तथा भौतिक पदार्थों का वश में कर लेना ( भूतों के सूक्ष्म रूप में संयम करने से )
- ७ ईशित्स्य भूत भौतिक पदार्थी के उत्पत्ति-विनाश का सामध्ये। (यह सिद्धिः अन्वय में संयम करने से प्राप्त होती है)।
- ८ यत्रकामावसायित्व प्रत्येक संकल्प का पूरा हो जाना अर्थान् जैसा योगी सङ्कल्प करे उसके श्रानुसार भूतों के स्वभाव का अवस्थापन हो जाता है। वह योगी यदि सङ्कल्प करे तो अमृत का जगह विष खिलाकर भी पुरुष को जीवित कर सकता है। (यह सिद्धि अर्थवत्व में संयम करने से प्राप्त हाती है)।

ये सब संकल्प होते हुए भी योगी के संकल्प ईश्वरीय नियम के विपरीत नहीं होते। अपने परमगुर नित्यसिद्ध यांगराज ईश्वर के संकल्पातुसार ही योगियों का संकल्प होता है।

भगवत्-भाष्यकार कामावसायी योगी के सम्बन्ध में लिखते हैं कि यद्यपि यह योगी सर्व सामध्ये वाला है तथापि वह पदार्थों की शिल्यों को ही विपरांत करता है न कि पदार्थों को । अथोत् चन्द्रमा को स्ये और स्यं को चन्द्रमा तथा विष को अभृत नहीं करता है, किन्तु विष में जो शागु-वियोग करने की शांक है उसका निवृत्तकर उसमें जीवन-शक्ति का सम्पादन कर देता है। क्योंकि पदार्थों का विपरांत होना नित्यांसद्ध ईश्वर के संकल्प के विरुद्ध है। इसलिये ऐसा नहीं होता है। और शक्तियां पदार्थों की अनियत हैं। इसलिये उनके विपरांत करने में कोई दोष नहा अर्थात् पूर्वसिद्ध अन्यकामावसायी सत्यसङ्कल्प ईश्वर का यह सङ्कल्प है कि सूर्य सूर्य ही रहे और चन्द्रमा चन्द्रमा ही रहे। इसलिये उसकी आज्ञा के विरुद्ध योगी सङ्कल्प नहीं कर सकता।

यहां यह भी जान लेना चाहिये कि कामावसायी योगी झुद्ध चित्त और न्यायकारी होते। हैं। उनका सङ्करण, ईश्वर-संकरण और उसकी आज्ञा के विपरीत नहीं होता है। इस लिए जब कभी वे अपने इस ऐश्वये को काम में लात हैं तो वह ईश्वर के संकरण और उस की आज्ञानसार न्याय और व्यवस्था के धारणार्थ ही होता है।

- २ कायसंपत् शरीर की संपदा । इसका वर्णन अगले सूत्र में दिया है।
- ३ तद्धर्मानभिद्यातः इन पौचां भूतों के कार्य योगी के विरुद्ध रुकावट नहीं डालते , अर्थात् मूर्तिमान् कांठन पृथ्वी योगी की शरीरादि क्रिया को नहीं रोकती । शिला में भी योगी प्रवेश कर जाता है। जल का स्नेहथर्म योगी को गीला नहीं कर सकता। व्यन्त की उष्णता उसको नहीं जहां सकता। व्यन्त की उष्णता उसको नहीं जहां सकता। व्यन्त की उष्णता उसको नहीं उड़ा सकता। व्यन्त रुप्तर व्याकाश में भी योगी व्यप्ते शरीर को उक लेता है और सिद्ध पुरुषों से भी ब्रहरय हांजाता है।

संगति - अगले सूत्र में कायसंपत् को बतलाते हैं:

#### रूपलावययबज्जसंहननत्वानि कायसंपत् ॥ ४६ ॥

शब्दार्थ — रूप = रूप । लावस्य = लावस्य । वल = वल । वजसंहननत्वानि = वज्र की सी बनावट । कायसंपत् = शरीर की सम्पदा कहलाती है । अन्वयार्थ—हप, लावरव, बल, वज्र की सी बनावट। कायसंपत् ( शरीर की सम्पदा ) कहलाती है।

ब्याख्या-१ रूप-मुख की आकृति का अच्छा और दर्शनीय होजाना।

२ लावएय-सारे श्रङ्गों में कान्ति का होजाना।

३ बल-बल का श्रधिक होजाना।

४ वज़्संहननत्वानि — शरीर के प्रत्येक श्रङ्ग का वज के सहश हढ़ और पुष्ट हो जाना। यह कायसंपत कहलाती हैं।

संगति – प्राह्म भूतों में संयम करने की विधि दिखलाकर अगले सूत्रों में प्रहण ईद्रियों में संयम दिखलाते हैं।

#### ग्रहणस्वरूपास्मितान्वयार्थेवत्वसंघमादिन्द्रियजयः ॥ ४७ ॥

शब्दार्थ—प्रहण्=प्रहण्। स्वरूप = स्वरूप । खिरमता = श्रस्मिता । अन्वय = ख-न्वय । क्येवल = श्र्येवल में । संयमात = संयम करने से इन्द्रिय-जयः = इन्द्रियजय होता है ।

अन्वयार्थ-प्रहण्, स्वरूप, श्रस्मिता, श्रन्वय श्रौर श्रर्थवत्व में संयम करने से इन्द्रिय-जय होता है।

ज्याख्या—इन्द्रियों के निम्न पांच रूप हैं। इन पांचों रूपों में क्रम से साज्ञात् पर्यन्त संयम करने से इन्द्रिय-जय सामर्थ्य प्राप्त होती है।

१ ब्रहण-इन्द्रियों की विषयाभिमुखी वृत्ति प्रहण कहलाती है।

२ स्वरूप – सामान्य रूप से इन्द्रियों का प्रकाशकत्व जैसे नेत्रों का मेत्रत्व आदि स्वरूप कहलाता है।

३ अस्मिता—इन्द्रियों का कारण श्रहंकार जिसका इन्द्रियाँ विशेष परिणाम हैं।

४ अन्वय—सत्त्व, रजस् व तमस् तीनों गुण जो अपने प्रकाश, किया, स्थिति धर्म से इंद्रियों में अन्वयी भाव से असुगत हैं।

५ अर्थवस्य - इनका प्रयोजन पुरुष को भोग अपवर्ग दिलाना ।

#### टिप्पणी-च्यासभाष्य का भाषा अनुवाद ॥ सूत्र ४७ ॥

सूत्र की उपर्युक्त सरल श्रीर संचित्र व्याख्या कर दी गई है यहां व्यासभाष्य का स्पष्टी करण के साथ श्रमुबाद किया जाता है :

पांच ज्ञानेइन्द्रियों में एक-एक इन्द्रिय के पांच-पांच रूप हैं।

(१) इनमें सामन्य विशेष रूप जो शब्दादि प्राध्य विषय और श्रोत्रादि इन्द्रियों की जो विषयाकार परिणामरूप वृत्ति हैं वह भ्रष्ट्ण पद का अर्थ है। यह इन्द्रियों की वृत्ति केवल सामान्य मात्र विषयक नहीं होती है किन्तु सामान्य-विशेष दोनों विषय वाली होती है। यदि विशेष विषयक इन्द्रियों की वृत्ति न मानी जावे तो इन्द्रियों से अगृहीत होने के कारण वह विशेष मन से निश्चित न किया जा सकेगा क्योंकि वाह्य इन्द्रियों के आधीन होकर ही मन बाह्य विथों में अनुस्थवसाय वाला होता है स्वतन्त्र नहीं होता है इसलिए सामान्य विशेषरूप

विषयाकार ही इन्द्रयों की बृत्ति होती है। यह सूत्र में प्रहण पद से कथन किया हुआ इन्द्रियों का प्रथम रूप है।

- (२) प्रकाशात्मक महत्तरन का परिगाम जो अगुतसिद्ध अवयव सारिनक आहंकार है उसमें कार्यकर से अनुगत जो सामान्य विशेष रूप द्रव्य है वह इन्द्रियों का स्वरूप है अर्थात् सारिनक आहंकार का कार्य जो प्रकाशस्वरूप द्रव्य 'इन्द्रिय' है वह इन्द्रियों का 'स्वरूप' नामक दूसरा रूप है।
- ं (३) इन्द्रियों का कारण जो खढ़ंकार है वह इन्द्रियों का श्रास्मिता नामक तीसरा रूप है। इस सामान्य रूप श्रहंकार के इन्द्रयाँ विशेष परिणाम हैं।
- (४) व्यवसायात्मक (निश्चयात्मक) महत्तत्त्व के आकार से परिणाम को प्राप्त हुए जो प्रकाश-प्रवृत्ति-स्थिति शील गुण हैं वह अन्वय नामक इन्द्रियों का चौथा रूप हैं अथोत् अहंकार के साथ इन्द्रियों को यहत्तत्त्व का परिणाम होने से और महत्तत्त्व को गुणों का परिणाम होने से और महत्तत्त्व को गुणों का परिणाम होने से तीनों गुण इन्द्रियों में अनुगत हैं इसलिए गुणों को अन्वय रूप कहा जाता है।

(५) गुगों में अनुगत जो पुरुष के भोग अपवर्ग सम्पादन की सामर्थ्य है वह अर्थवत्त्व

नामक इन्द्रियों का पांचवा रूप है।

इन पाचों इन्द्रियों के रूप में क्रम से संयम करने से उस-उस रूप के जय द्वारा पांचों रूपों का जय होने से योगी को इन्द्रियजय प्राप्त होता है।

संगति-इंद्रियजय का फल बताते हैं।

#### ततो मनोजवित्वं विकर्णभावः प्रधानजयश्च ॥ ४८ ॥

शब्दार्थ—ततः = उससे ( इद्रियजय से ) । मनो-जिव्हं = मनोजिदित्व । विकरगाभावः = विकरण भाव प्रधान-जयः च = श्रीर प्रधान का जय होता है ।

अन्वयार्थ — इंद्रियजय से मनोजिवत्व विकरणभाव श्रीर प्रधान का जय होता है। व्याख्या—उपर्युक्त इंद्रियजय से निम्न फल प्राप्त होते हैं:—

१ मनोजवत्व-मन के समान शरीर का वेग वाला होना ( प्रह्ण के संयम से )।

२ विकरणभाव: — शरीर की अपेता के विना इंद्रियों का वृत्तिलाभ अर्थात् विना शरीर की परबाह के इंद्रियों में काम करने की शक्ति आजाना। दूर के और बाहर के अर्थों का जान लेना। (स्वरूप में संयम करने से)

३ प्रधानजय — प्रकृति के सब विकारों का वशीकार ( ऋस्मिता, ऋन्वय और अर्थवस्व में संयम से ) ये सिद्धियां जितेन्द्रिय पुरुष से ही शात की जासकती हैं। योगशास्त्र में ये तीनों सिद्धियां मधुप्रतीका कहलाती हैं क्योंकि इन सिद्धियों के प्राप्त होने पर योगी को प्रत्येक सिद्धि में मधु समान स्वाद प्रतीत होता है। ऋथवा योग से उत्पन्न ऋतम्भरा प्रज्ञा का नाम "मधु" है उस मधु का प्रतीक अर्थात् कारण जिस से प्रत्यन्न किया जावे वह मधुप्रतीक है।

संगति - प्राह्म और महरा के पश्चात महीत (चित ) में संयम का फल बतलात है

क्यर्थात् जिस विवेकख्याति के लिये यह सब संयम निरूपण् किये हैं उसका अवान्तर ए.ल बतलात हैं।

# सत्वपुरुषान्यताख्यातिपात्रस्य सर्वभावाधिष्ठातृत्वं सर्वद्वातृत्वं च ॥४६॥

शब्दार्थ—सत्व-पुरुष-अन्यता-ख्यातिमात्रस्य = चित्त और पुरुष के भेद जाननेवाले को । सर्व-भाव-श्रिधिष्ठातृत्वम् = सारे भावों का मालिक होना । च-सदेज्ञातृत्वम् = और सर्वज्ञ ( सबका जाननेवाला ) होना प्राप्त होता है ।

े अन्वयार्थ—चित्त और पुरुष के भेद जाननेवाले की सारे भावों का मालिक होना श्रीर सर्वेज्ञ होना शप्त होता है।

ब्याख्या—सबेभाव श्रीधष्ठावृत्वं—गुणों का कर्तृत्व श्रीभमान शिथिल होने पर उनके सब परिणामों और भावों को पुरुष के प्रति स्वामी के समान वर्तना है।

सर्वद्वातुत्व — वं गुण जो अतीत, अनागत और वर्तमान काल में धर्मी भाव से अवस्थित रहते हैं, उनका यथार्थ विवेकपूर्ण ज्ञान सर्वज्ञाद्व कहलाता है । सूत्र (११२) में बतला आये हैं कि गुणों का सब से प्रथम परिणाम महत्तत्त्व अर्थान् समष्टि चित्त है । इसी में सृष्टि के सब नियम बीजरूप से रहते हैं । पुरुषों के व्यष्टि चित्त प्रहीतृरूप हैं, जिन के द्वारा गुणों के परिणामों का यथार्थ ज्ञान प्राप्त करके स्वरूप अवस्थित होते हैं । पुरुष चित्त का स्वामी, ज्ञान स्वरूप है पर अविवेक के कारण चित्त में आत्मा का अध्यारोप होजाता है । यही सर्व कलेशों की मूल अविद्या है । सात्त्रिवक चित्त के प्रकाश में संयम करने से पुरुष और चित्त में भेद कराने वाला विवेक-ज्ञान उत्पन्न होता है । जिसको विवेक-ख्याति कहते हैं । इस विवेक-ख्याति के हो जाने पर पुरुष अपने को चित्त से पृथक् देखता हुआ गुणों क परिणामों का संपूर्ण ज्ञान प्राप्तकर लेता है और उन पर पूर्ण अधिकार रखते हुये उनका अधिष्ठाता होकर नियम में रखता है । इस सिद्धि का नाम विशाका है । क्योंकि इसकी प्राप्ति से योगी छेशों के बन्धनों के ज्ञाण होने से सब का अधिष्ठाता और सर्वज्ञ हाकर शाक से रहित विचरता है ।

#### हिष्यणी:--व्यासभाष्य का भाषा अनुवाद सुत्र ॥ ४६ ॥

जब बुद्धि सत्त्व के रज श्रीर तम धुल जाते हैं, वह परवैशारण परवशी ≯ार श्रवस्था में श्रवस्थित होता है। सत्त्व श्रीर पुरुष की श्रन्यताख्याति-मात्ररूप प्रतिष्ठित होता है, तब बुद्धि सत्त्व को सबेभावों का श्रविष्ठातृत्व हो जाता है। सर्वात्मकगुण व्यवसाय श्रीर व्यवसंयरू पुगुण स्वामी चेत्रज्ञ के प्रति श्ररोप दृश्य रूप से उपस्थित होजाते हैं।

सर्वज्ञातृत्व-सवोश्मकगुण जो कि शान्त अदित और श्रव्यपदेश्य धर्म से अवस्थित है, उनके विषय में अकमोपारूढ (क्रियारहित) विवेकज ज्ञान होता है, यह विशोका नाम की सिद्धि है, जिसको प्राप्त करके योगी सवेज्ञ जोग्छेशवन्धन और वशी विदार करता रहता है। ४५

#### योग वार्तिक का भाषा अनुवाद ॥ सूत्र ॥ ४६ ॥

पूर्वोक्त प्रकार से प्राह्म और प्रहरण विश्य के संयोग की सिद्धि को कह कर ब्रहीत संयम की सिद्धि को कहते हैं: सूत्र में मात्र शब्द से संयम रूप ख्याति उपलब्ध होती है, तथा सस्व और पुरुष को अन्यता के संयम वाले ( धर्म-धर्मी के अभेद से ) चित्त का सर्व भावों में-प्रकृति और प्रकृति के कार्यों और पुरुष के विषय में अधिष्ठातृत्व स्वदेश समान स्वेच्छया विनियोक्तृत्व होजाता है.

तथा प्रकृति और पुरुष आदि में सर्वज्ञातृत्व होजाता है । यहां भी साज्ञात्कार तक ही

सममाना चाहिये, नयांकि संयम् की सिद्धि ही अन्य सिद्धियों का हेतु है।

शङ्का:- "परार्थात् स्वार्थसंयमात्" इस सूत्रोक्त संयम से इस संयम का क्या भेद है,

जिससे कि वहां पुरुषज्ञानकृष सिद्धि होती है और यहाँ दूसरी सिद्धि होती है।

समाधान:—वहां सुखादि के अनुभव रूप परिच्छिन्न में पौरुषेय प्रत्यय ही संयम कहा है और अपरिच्छिन्न पुरुष में संयम नहीं कहा यहां तो उस संयम से परिपूर्ण पुरुष का ज्ञान होजाने पर बुद्धि विवेक संयम कहा है, यह विशेषता है।

शङ्का:—सत्त्व यह विशेष वचन अनुचित है गुरापुरुषान्यता आदि कहना ही ठीक है। समाधान:—यह शङ्का ठीक नहीं, क्योंकि रजस और तमस से पुरुष में साचान् अत्विक हो नहीं सकता, बुद्धिसत्त्व के अविवेक द्वारा ही देह और इन्द्रियादि में श्रविवेक से स्वप्न और वाधिर्य (बहरापन ) आदि अवस्थाओं में चेतन में देह और इन्द्रियादि के विवेक का योग के आरम्भकाल में ही साधारण पुरुष भी जानते हैं।

इस सूत्र की व्याख्या करते हैं—निर्धूतित, परवैशारद्य परम स्वछ्ता को कहते हैं अर्थात् श्रातिस्थ्रम वस्तु के प्रतिविश्व को प्रह्मण करने के सामध्ये का नाम है परम वशीकार संज्ञा " परमाणु परममहत्वान्तोऽस्य वर्शाकार" यह कहा है, 'रूपेण प्रतिष्ठस्य रूपप्रतिष्ठस्य, यह तृतीयातत्पुत्रय समास है। रूप से प्रतिष्ठित श्रन्तः करण बुद्धि सत्व का सवैभावाधिष्ठात्रस्य होता है इसका विवरण करते हैं सर्वात्मान इति = इसका भी विवरण है व्यवसाय व्यवसेयात्मक इन्द्रिय और इन्द्रिय विषयात्मक गुण, अशेष दश्यित संकल्पमात्र से पुरुषों के साथ संयुक्त और असंयुक्त अशेष वस्तुओं के श्राकार से परिण्यत होकर योगी उपस्थित होते हैं। उस में स्वामिन सेत्रज्ञं, यह दो हेतु गर्भित विशेषण हैं क्योंकि वह स्वामी सेत्रज्ञ भोक्ता होने से प्रेरक है। अतः और अयस्कान्त मण्णि के पास लोडा खिच श्राता है बैसे ही गुण दश्य रूप बन कर स्वामी सेत्रज्ञ गुणों के परिणाम सेत्राह को अरित करता है, प्रवृत्त करता है या परिण्यमन प्रकार को जानता है। अतः समके प्रति वे वर्णस्थत होजाते हैं। अथवा क्योंकि वह स्वामी सेत्रज्ञ गुणों के परिणाम सेत्राहि को प्रेरित करता है, प्रवृत्त करता है या परिण्यमन प्रकार को जानता है। अतः समके प्रति वे वर्णस्थत होजाते हैं।

यद्यपि सब पुरुष सब गुर्खों के ऋशेषतया स्वामी हैं तथापि पापादि के प्रतिबन्ध से सब गुरा सब समय सब पुरुषों के ऋादि भोग्यरूप से उपस्थित नहीं होते यह भाव है।

ऐसी श्रुति भी इस विषय में प्रमास है 'स यदि पितृलाककामः संकल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठन्तीत्यादि" जब यह पुरुष पितर लोक की कामना वाला होता है ती संकरूप मात्र से ही उसको आदि पितर उपस्थित होजाते हैं।

क्रियेश्वर्यरूप सिद्धि व्याच्या करके झानैश्वर्यरूप सिद्धि की व्याप्ट्या करते हैं । सर्वज्ञा-क्लिबिति = सब चात्मा सब पुरुष बद्ध मुक्त चौर ईश्वरों का और शान्त उदित तथा अन्य- पदेश्य रूप धर्म विशिष्ट गुर्गों का ज्ञान सर्वज्ञातृत्व है। इस का नाम है विवेकज ज्ञान-विवेक से जायमान ज्ञान है। यह संज्ञा सान्वय है। विशेष संज्ञा के श्रम्चर्थ को कहते हैं याम्प्राप्येति-छेशबन्धन के ज्ञीग्रा होने से विशोका नाम की सिद्धि है। जिसका श्रर्थ है शोकशून्यता

संगति-विवेकख्याति भी चित्त की ही खबस्था है, इसलिये उसमें भी वैराग्य बताते हैं, अर्थात् विवेकख्याति का खवान्तरफल कहकर खब उसका मुख्य फल कैंवल्य को बतलाते हैं।

# तद्वैराग्याद्पि दोषबीजत्तये कैवल्यम् ॥ ५० ॥

इाब्दार्थ —तन् -वैराग्यान्-श्रिप = उसके ( विवेक-ख्याति के ) वैराग्य से भी। दोषबीज-सर्वे = दोषों के बीज-त्त्रय होने पर। कैवस्यम् = कैवस्य होता है।

अन्वयार्थ-विवेक-ख्याति से भी वैराग्य होने पर दोषों के बीज चय होने पर कैवल्य होता है।

च्याख्या — यह विवेक-ख्याति जिससे योगी सर्वभाव-अधिष्ठातृत्व और सर्वज्ञातृत्व प्राप्त करता है, और जिसमे अपने शुद्ध, अपरिणामी और ज्ञान-स्वरूप को त्रिगुणामक, परिणामी और जड़ वित्त से अलग करके देखता है, वित्त ही का एक धर्म है, उसी का एक परिणाम है, अपना वास्तविक स्वरूप नहीं। इसलिए अपने वास्तविक शुद्ध स्वरूप में अवस्थित होने के लिए इस विवेक ख्याति से भी विरक्त होजाता है। इसीको परवैराग्य कहते हैं। जब परवैराग्य पूर्ण तथा परिपक्व होजाता है, तो चित्त को बनाने वाले गुण् पुरुष को भोग अपवर्ग दिलाने के कार्य को पूर्ण करके अपने कारण में लीन होजाते हैं। उन के साथही अविद्या आदि होशों के संस्कार भी विवेकस्थाति द्वारा दृश्य बीज के सटश उत्पत्ति के अयोग्य होकर लीन होजाते हैं, तब आत्मा के सामने कोई टश्य नहीं रहता। यह पुरुष का गुणों से अत्यन्त पृथक् होकर अपने कैवली स्वरूप में अवस्थित होना कैवस्य है।

### टिप्पणी-च्यासभाष्य का भाषानुवाद सूत्र ॥ ५० ॥

छेश और कमों के त्तय होने पर जब इस योगी का ऐसा भाव होता है कि विवेक प्रत्यय युद्धिरूप सत्त्व का धर्म है और बुद्धि अनात्म होने से हेय (त्याज्य) पत्त में मानी गई है। और शुद्ध श्वनात्म होने से हेय (त्याज्य) पत्त में मानी गई है। और शुद्ध श्वन्तर अपरिणामी पुरुष बुद्धि से भिन्न है। तब इस प्रकार के विवेक से विवेक-ख्याति में भी वैराग्य उदय होजाता है। उस परवैराग्य वाले पुरुष के चित्त में जो छेश बीज विद्यमान हैं वे शालि (चावलों) के दग्ध बीज के सदश अपने अंकुरोत्पादन में असमर्थ हुये मन के सहित ही नष्ट होजाते हैं। उन छेश आदिकों के प्रलीन होने पर पुरुष आध्यात्मिक-आधि-भौतिक आधिदैविक इन तीनों तापों को नहीं भोगता है और कमें छेश विपाक रूप से चित्त में विद्यमान चरितार्थ हुये गुणों का प्रतिप्रसव अर्थात् मन के सहित ही स्वकारण में लय हो जाता है। यह पुरुष का आत्यन्तिक गुण वियोग (गुणों से अत्यन्त पृथक होजाना) कैवल्य है। इस दशा में चितिशक्तिरूप पुरुष स्वरूपतिश्वित होता है। ५०।

संगति - योग के मार्ग में मनुष्य ज्यों-ज्यों आगे बढ़ता है त्यों-त्यों इसके सामने बढ़े-

बड़े प्रलोभन, दिश्यविषय और विभूतियां उपिश्यित होती हैं। इनसे सावधान रक्षने के लिये अगला सूत्र है।

## स्यान्युपनिमन्त्रणे संगरमयाकरणं पुनरनिष्टमसंगात् ॥ ५१ ॥

शब्दार्थ-स्थानि-उपनिमन्त्रणे = स्थान वालों के झादर भाव करने पर । सङ्गस्मय-श्रकरणम् = लगाव और घमंड नहीं करना चाहिए। पुन: श्रातिष्ट-प्रसङ्गात् = फिर श्रतिष्ट के प्रसंग से (श्रतिष्ट के लगने के भय से )।

अन्वयार्थ—स्थान वालों के व्यादर-भाव करने पर लगाव व घमंड नहीं करना चाहिए। क्योंकि ( इसमें ) फिर व्यनिष्ट के प्रसंग का भय है।

व्याख्या —योगियों को भूमियों के बातुसार चार श्रेशियों में विभक्त कर सकते हैं, जो निम्न प्रकार हैं: —

१ प्रथम काल्पिक—आरम्भिक अभ्यास वाले जो सवितर्क समाधि का अभ्यास कर रहे हैं। (१-४२)

२ मधु-भूमिका—जो निर्वितर्क समाधि नामी ऋतम्भरा प्रज्ञा को प्राप्त करके भूत और इन्द्रियों के जीतने का ऋश्यास कर रहे हैं। (१-४२) (२-४४-४७)

३ प्रज्ञा-ज्योति—वे जिन्होंने सविचार समाधि द्वारा भूत इन्द्रियों, को जीत लिया है, श्रीर स्वार्थ संग्रम द्वारा विशोका-भूमि का श्रभ्यास कर रहे हैं। (३१,३५,४९)

४ ऋतिकान्त-भावनीय —जो निर्विचार समाधि द्वारा मधु-प्रतीका और विशोका भूमियों को शाप्त करके उनसे विरक्त होगये हैं, जिनको अब कुछ साधना शेष नहीं रहा कैवल ऋसम्प्रज्ञात समाधि द्वारा चित्त का लय करना बाकी है। जो सात प्रकार की प्रान्त-भूमि प्रज्ञा बाले हैं। (२। २७)

अपनी-अपनी भूमियों के स्थानपित देवता बड़े आदर से नानां कार के भोगों और पेश्वयों का योगियों को प्रलोभन देते हैं, अर्थात् इन भूमियों में नाना प्रकार के भोगां पेश्वरं, दिव्य-विषय, और विभूतियों के प्रलोभन आते हैं। इनसे योगियों को सदा सावधान और सचेत रहना चाहिए। इनमें यदि फँसा तो सब किया हुआ परिश्रम व्यर्थ जायगा। इस कारण इनसे सदा अलग रहना चाहिए। वर्यों के अपने में उनको इटाने की सामर्थ्य समफ कर अभिमान भी न करना चाहिए। वर्यों कि अभिमान से उनति हक जाती है और पतन होने लगता है। प्रथम भूमि वाला अभ्यासी इस योग्य ही नहीं होता कि उसके लिये यह प्रलोभन आवें, तीसरे और चौथे भूमि के अभ्यासी इतनी योग्यता प्राप्त कर लेते हैं, कि आसानी से इनके फन्दे में नहीं आसकते। दूसरी भूमि वालों के गिरने की बहुत सम्भावना हें, इस कारण उनको सबसे अधिक सावधान रहने की आव-रवकता हैं।

संगति —सूत्र ४९ से जो फलरूप विवेक ज्ञान कहा है बसी के विषय में पूर्वोक्त संयम से भिन्न दूसरा चपाय बतलाते हैं।

### च्च तत्क्रमयोः संयगद्विनेक जं ज्ञानम् ॥ ५२ ॥

द्माच्दार्थ—स्या-तत्-क्रमयोः = त्त्य और उसके क्रमों में। संयमात् = संयम करने से। विवेकजं-क्रानम = विवेकज-क्रान उत्पन्न होता है।

अन्वयार्थ—हाए और उसके क्रमों में संयम करने से विवेकज ज्ञान उत्पन्न होता है। व्याख्या—जिस प्रकार द्रव्य का सबसे छोटा विभाग जो कि भागरिहत है वह परमाणु है, वैसे ही समय की सबसे छोटी विभागरिहत गति हाए है। अथवा जितने समय में चलाया हुआ परमाणु पूर्वदेश को छोड़कर उत्तर देश को प्राप्त होने वह काल की मात्रा कि है। उन हागों के प्रवाह का विच्छेद न होना अर्थात् वने रहना क्रम कहलाता है।

च्या और उसका कम दोनों एक वस्तु नहीं हैं। यह बुद्धि के निर्माण किये हुए सुहूर्त, दिन, रात, मास आदि होते हैं। अथवा इसको यों समक्रना चाहिये कि काल वास्तव में वस्तु से झून्य है केवल बुद्धि ही की निमाण की हुई वस्तु है। वस्तु से झून्य होते हुए भी काल को झब्द-झान के पीछे विकल्प (१।९) से व्यवहार दशा में लोग वस्तु के समान जानते हैं। च्या, क्रमाश्रित होने से कोई वस्तु नहीं है। एक च्या के पीछे दूसरे च्या का आना क्रम कहलाता है। योगी-जन इसी को काल कहते हैं। दो च्या एक साथ नहीं हो सकते और क्रम से भी दो च्या एक साथ नहीं हो सकते। क्योंकि पूर्व वाले च्या से उत्तर वाले च्या का अन्त न होना ही च्याों का कम है। इसलिए वर्तमान ही एक च्या है, पूर्व और उत्तर च्या नहीं हैं। इसलिए इन दोनों का एकत्व भी नहीं है। अतीत और अनागत च्या वर्तमान च्या के ही परिणाम कहने योग्य हैं। उस एक वर्तमान च्या से ही सम्पूर्ण लोक परिणाम को प्राप्त होते हैं। सब धर्म उस एक च्या के ही आश्रित हैं। इसलिए च्या और उसके क्रम में संयम करने से इन दोनों का साचात्कार परेन्त विवेकज्ञ झान उत्पन्न होता है।

भाव यह है कि जैसे नैयायिक सबसे छोटे निर्विभाग पदार्थ को परमाणु मानते हैं बैसे ही योगाचार्य सच्वादि के एक परिणाम-विशेष को द्रव्यरूप च्रण मानते हैं। च्रणों के प्रवाह का श्रविच्छेद श्र्यांत पूर्वापरभाव होना क्रम कहलाता है। पर यह क्रम वास्तव में सत्य नहीं है, कल्पित है। क्योंकि वो श्रगले पिछले च्रणों का एक समय में समाहार होना श्रसम्भव है। इसलिए घटिका, मुहूर्त, प्रहर, दिन, रात, मास, वर्ष श्रादि रूप काल भी वास्तव में वस्तुशून्य हैं। इनमें विकल्प से व्यवहार हो रहा है। वास्तव में एक वर्तमान चृत्र ही सत्य है। उसी पक वर्तमान चृत्र का परिणाम यह सारा ब्रह्माएड है। ऐसा जो एक वर्तमान चृत्र है जीर उसका जो यह किस्पत क्रम है, उसमें संयम करने से विवेक-हान उत्पन्न होता है।

विवेकज-झान = विवेक से उत्पन्न झान योग का पारिभाषिक शब्द है जिसका लक्ष्या सूत्र ५४ में बतलाया जावेगा।

दिप्पणी-भोजवृत्ति का भाषानुवाद ॥ ५२ ॥

पूर्व जो फलरूप विवेक झानांकहा है उसी के विषय में पूर्वोक्त संयम से भिन्न उपाय कहते हैं— सबके अन्त का, काल का ऐसा अवयव, जिसके किर हिस्से न होसके वह लखा कहलाता है। उस प्रकार के कालचर्णों का जो कम अर्थात पूर्वापरभाव से परिखाम है, उसमें संयम करने से भी पूर्वोक्त विवेकज ज्ञान उत्पन्न होजाता है। तात्पर्य यह है कि यह च्राण इस च्राण से पूर्व और इस च्राण से उत्तर है, इस प्रकार काल कम में संयम करने वाले को जब अत्यन्त सूक्ष्म चर्ण-कम का प्रत्यच्च होता है तो अन्य बुद्धि आदि सूक्ष्म पदार्थों का भी प्रत्यच्च होजाता है ऐसे विवेकज्ञान से ज्ञानन्तर होत हैं।

संगाति—इस विवेकज झान का मुख्य फल भतलाने से पूर्व श्रवान्तर फल श्रगले सूत्र में बतलाते हैं:—

## जातिकत्तप्यदेशीरम्यतानवच्छेदात् तुम्ययोस्ततः प्रतिपत्तिः ॥ ४३ ॥

द्यार्थ — जाति-लत्त्राग्-देशैः = जाति, लत्त्राग्, देश से । अन्यता-अनवच्छेदात् = भेद का निश्चय न होने से । तुल्ययोः = दो तुल्य वस्तुओं का । ततः = उस विवेकज ज्ञान से । प्रतिपत्तिः = निश्चय होता है ।

अन्वयार्थ — एक दूसरे से जाति, लक्त्या, देश से भेद का निश्चय न होने से दो बुस्क बस्तुओं का, विवेकज ज्ञान से निश्चय होता है।

ब्याख्या—जातिः श्रनेक व्यक्तियों में जो श्रनुगत सामान्य धर्म है वह जाति है। जैसे गायों में गोलः केंसों में महिषलादि।

छक्कण-जाति से समान वस्तुओं को, प्रथक् करने वाले असाधारण धर्म का नाम लक्षण है। जैसे लाल गाय, काली गाय, इत्यादि।

देश-देश नाम पूर्वत्व तथा परत्व का है।

पदार्थों के, एक दूसरे से, भेद निश्चित कराने के कारण जाति, लक्षण और देश होते हैं। जैसे एक देश में समान लक्षण व्यर्शत् काले रक्ष की एक गी और एक भेंस हो तो बन दोनों में जाति से भेद होता है। जाति और देश समान होने पर जैसे एक जिसकशरी गाय और एक लाल गाय हो, उनका भेद लक्षण से होता है। जाति और लक्षण समान होने पर जैसे एक लाल गाय हो, उनका भेद लक्षण से होता है। जाति और लक्षण समान होने पर जैसे दो व्यव्य समान जाति और लक्षण के हों तो उनका पूर्व व उत्तर देश से भेद जाना जाता है। जिसने इन दोनों व्यंवलों को पहले देखा है, उसकी दृष्ट बचाकर यदि कोई पूर्व देश के व्यंवले को उन्तर देश में और उत्तर देश के व्यंवले को पूर्व देश में रखदे तो तुस्य देश होने पर इन दोनों में संशयराहत यथार्थ ज्ञान द्वारा यह विभाग निश्चय नहीं हो सकता कि यह पूर्व वाला है यह उत्तर वाला है। इसका निश्चय विवेकज ज्ञान से हो सकता है। यह ज्ञान योगी को विवेकज ज्ञान से किस प्रकार होता है ? इसका उत्तर भाव्यकार ने इस प्रकार दिया है—कि उत्तर वाँवले के क्या-सहित-देश से पूर्व व्यंवले का क्या-सहित-देश भिन्न है। जब वे व्यंवले व्यंवले का कारण है। इसी इष्टान्त के समान जाति, लक्षण, देश के परमाणुकों में पूर्व देश का कारण है। इसी इष्टान्त के समान जाति, लक्षण, देश के परमाणुकों में पूर्व देश काले परमाणु के देश, क्यों सिहत, साक्षान करने से उस उत्तर देश हो परमाणुकों में पूर्व देश काले परमाणु के देश, क्यों सिहत, साक्षान करने से उस उत्तर देश काले परमाणुकों में पूर्व देश

देश निश्चय न होने पर उत्तर वाले के देश का भिन्न श्रनुभव, चर्यों सहित भेद से, होता है । उन दोनों देश-चर्या-सहित परमाणुत्रों के झान में समर्थ योगी ही को उन दोनों के भेद का भान होता है ।

वैशेषिक सिद्धान्त वाले जो यह कहते हैं कि ( छ: पदार्थों द्रव्य गुण कर्म सामान्य विशेष और समवाय में) जो विशेष पदार्थ है वही द्रव्यों का भेदक है। सो उन विशेषों में भी ( १ ) देश ( २ ) लक्षण ( ३ ) मूर्ति ( अवयव सिन्निश विशेष ) ( ४ ) व्यवधि (व्यवधान विशेष ) और ( ५ ) जाति, भेद-ज्ञान का कारण होते हैं। यहाँ यह और जान लेना चाहिए कि जाति आदि के भेद से पदार्थों का भेद-ज्ञान होना तो साधारण है किन्सु च्रण-भेद से भेद-ज्ञान होना तो साधारण है किन्सु च्रण-भेद से भेद-ज्ञान होना केवल योगी के ही खुद्धिगम्य है। इसीसे ही वार्षगण्याचार्य ने कहा है ''मूर्तिव्यवधिजातिभेदाभावान्तास्ति मृत्युथक्लमिति" मूल प्रकृति में भेद नहीं होसकता, क्योंकि इसमें मूर्ति, व्यविष, जाति आदि जो भेद के कारण हैं इनका अभाव है।

संगति—इस प्रकार विवेक-ज्ञान का अवान्तर फल दिखलाकर श्रव लक्ष्या द्वारा इसका गुरूय फल बतलाते हैं:—

# तारकं सर्वविषयं सर्वथाविषयमकमं चेति विवेकजं ज्ञानम् ॥ ५४ ॥

शब्दार्थ--तारकम् = विना निमित्त के खपनी प्रभा से खबं उत्पन्न होनेवाला। सके-विषयम् = सबको विषय करने वाला। सवेथाविषयम् = सब प्रकार से विषय करने वाला। स्थकमम् = विना क्रम के (एक साथ ज्ञान को) विवेकजं-ज्ञानम् = बिवेकज-ज्ञान कहते हैं।

अभ्वयार्थ – विना निमित्त के श्रपनी प्रभा से स्वयं उत्पन्न होनेवाला, सबको विषय करने वाला, सब प्रकार से विषय करने वाला, विना क्रम के एक साथ झान को विवेकजन झान कहते हैं।

ब्याख्या-विवेक जज्ञान चार लच्चणों वाला होता है:

१ तारकम्—विना बाद्य निमित्त के ऋपनी प्रभासे स्वयं खपत्र होनेवाला और संसारसागर से तारने वाला।

२ सर्वविषयम्-महदादि पर्यन्त सब तस्वों का विषय करने वाला।

३ सर्वधाविषयम् — सब तत्त्वों को सब अवस्था में स्थूल, सूक्ष्म आदि भेद से उनके तीनों परिणामों सिंहत सब प्रकार से विषय करने वाला ।

४ अक्रमम् — क्रम की अपेत्ता-रहित होकर सबको एक त्रण में सब प्रकार से विषय करने वाला।

ये सम्पूर्ण विवेक-झान हैं। इक्यावनवें सूत्र में बतलाई हुई ऋतम्भरा प्रझा वाली मधु-मती भूमि इसका एक अंश है। उससे झान की वृद्धि करता हुन्ना योगी इस अवस्था तक पहुँचता है। यह ज्ञान की अन्तिम गति है क्योंकि इसमें कोई वस्तु इसका श्रविषय नहीं रहती। संगति—योगी को उपर्युक्त प्रकार से विवेक-ज्ञान उत्पन्न हो अथवा न हो, चित्त और पुरुष दोनों की समान छुद्धि ही कैवस्य का कारण है।

## सत्वपुरुषयोः शुद्धिसाम्ये कैवन्यमिति ॥ ५५ ॥

शब्दार्थ-सत्त्व-पुरुषयोः= चित्त और पुरुष की । शुद्धि-साम्ये=शुद्धि समान होने पर कैवल्यम्=कैवल्य होता है । इति=यहाँ तीसरा पाद समाप्त होता है ।

अन्वयार्थ-चित्त और पुरुष की समान शुद्धि होने पर कैवल्य होता है।

ब्याख्या-सत्त्व-चित्त का पुरुष के समान शुद्ध होना यह है कि उसमें रजस-तमस का मैल यहाँ तक दर हो जावे कि वह पुरुष श्रीर चित्त का भेद दिखाकर गुणों के परिणामों का यथार्थ ज्ञान कराकर पुरुष को अपना स्वरूप साज्ञात कराने के योग्य होजावे। पुरुष की शृद्धि यह है कि चित्त में श्रात्म-श्रध्यास के कारण उसके भोग को जो उपचार से श्रवना समस्र रहा था उसका चित्त और पुरुष के भेद के यथार्थ ज्ञान से सर्वथा स्रभाव हो जावे। यही कैवल्य है। इस पाद में बताई हुई कुछ विभृतियाँ कैवल्य-प्राप्ति में सहायक हो सकती हैं. पर यह आवश्यक नहीं कि इन भिन्न-भिन्न संयमों द्वारा भिन्न-भिन्न विभृतियों और भमियों को प्राप्त करने के पश्चात कैवल्य हो। ये विभृतियां श्रीर भूमियां प्राप्त हों वा न हों कैवल्य के लिये परुष और चित्तमें यथार्थ रूप से भेद कराने वाला प्रसंख्यान अर्थात् विवेक-ज्ञान अत्याव-श्यक है। विवेक-ज्ञान से श्रविद्या का नाश होता है। श्रविद्या के नाश से श्रस्मिता, राग, द्वेष श्रीर श्रमिनिवेश क्लेश दग्धबीज सदृश नष्ट हो जाते हैं। उनके न रहने पर सकाम कार्यों का भी अभाव हो जाता है। सकाम कार्यों के अभाव से उनकी वासना से फल की भावना का वन्न भी पैदा नहीं होता । वृत्त के अभाव में उसके फल, जन्म, आयु और भोग भी नहीं लगते । फिर उनका स्वाद दुखः सुख भी नहीं चला जा सकता । इस प्रकार गुणों का प्रयोजन पुरुष को भोग-अपवर्ग दिलाने का, समाप्त हो जाता है, और वे चरितार्थ होकर अपने कारगा में लीन हो जाते हैं और पुरुष अपने स्वरूप में अवस्थित हो जाता है। यही कैनल्य है (४।३४) कैवल्य, अपवर्ग, निर्वाण, मुक्ति, मोत्त, स्वरूपावस्थित, गुणाधिकार समाप्ति, परम-धाम और परमपट एकार्थक शब्द हैं।

#### उपसंहार

इस प्रकार समाधि के अन्तरङ्ग तीनों अंग ( धारणा, ध्यान और समाधि ) को कहकर, उन तीनों की संयम र ज्ञा करके, संयम के विषय दिखलाने को तीन प्रकार के परिणाम बताकर संयम के बल से उत्पन्न पूर्वान्त, परान्त और मध्य की सिद्धियों को दिखाकर, समाधि में अध्यास करने के लिये भुवन-ज्ञानादि रूप बाहर की और कायव्यृह-ज्ञानादि रूप भीतर की सिद्धियों को कहकर, समाधि के उपकारार्ध इन्द्रियजय, प्राणजयादि-पृवेक सिद्धियों को दिखाकर मुक्ति सिद्धि के लिये कम से अवस्था सहित भूतों के जय और इन्द्रियों के जय से

उत्पन्न होने वाली सिद्धियों की ज्याख्या करके, विवेक-झान के लिये उन-उन उपायों को बत-लाकर, सब समाधियों के अन्त में होने वाले 'तारक' के स्वरूप को कहकर, उसमें समाधि से कत्तंत्र्य को समाप्त करके चित्त को अपने कारण में लीन हो जाने से 'मुक्ति' उत्पन्न होती है यह कहा गया है। सूत्र २६ 'मुननझानं सूर्य संयमात्' की टिप्पणी में ज्यासमाध्य का भाषाथ उसमें अलङ्कार रूप से वर्णने की हुई और संदेह जनक बातों का स्पष्टीकरण तथा सूत्र ३९ विशेषवत्त्रत्य में मृत्यु के समय सूक्ष्म शरीर की चार अवस्थाओं, पितृयाण व देवयान इत्यादि का विस्तारपूर्वक वर्णन किया, गया है। इस प्रकार पात अल योग प्रदीप में विभूति नाम बाले तीसरे पाद की ज्याख्या समाप्त हुई।

६ति पांतंजल योगप्रदीपे त्रिभृतिपादस्त्रतीयः

# कैवल्यपाद

पहले पाद में योग का स्वरूप समाधि, दूसरे पाद में उसका साधन, तीसरे में उससे होने वाली सिद्धियाँ वर्णन करके अब चौथे पाद में कैवस्य को बताते हैं। कैवस्य का निर्णय चित्त और चित्ति के अधीन है, इस कारण कैवस्य के उपयोगी चित्त का निर्णय करने के हेतु सबसे पहले पांच प्रकार की सिद्धियां और उनसे उत्पन्न होने वाले पांच सिद्ध चित्तों को बताते हैं:—

#### जन्मीपधिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः ॥ १ ॥

शब्दार्थ-जन्म-श्रौषांध-धन्त्र-तप:-समाधिजा:=जन्म, श्रौषधि, मन्त्र, तप श्रौर समाधि से उत्पन्न होने वाली। सिर्ध्रयः=सिद्धियाँ हैं।

अन्वयार्थ — जन्म, श्रौषिष, मन्त्र, तप श्रौर समाधि से चत्पक्ष होने वाली सिद्धियाँ हैं। व्याख्या — शरीर, इन्द्रियों श्रौर चित्त में विलक्षण परिणाम छत्पन्न होने श्रथीत इनकी प्रकृति में विलक्षण परिवक्तन होने को सिद्धि कहते हैं। इनके निमित्त पाँच हैं। जन्म श्रौषिष, मन्त्र, तप श्रौर समाधि।

इसलिये सिद्धियाँ भी इन निमित्तों के कारण पाँच प्रकार की हैं।

१ जन्मजासिद्धि—वह सिद्धियाँ हैं जिनकी उत्पत्ति में केवल जन्म ही निमित्त है। जैसे पत्तियों त्यादि का त्याकारा में उड़ना अथवा कपिल त्यादि महर्षियों का पूर्व जन्म के पुरायों के प्रभाव से जन्म से ही सांसिद्धिक ज्ञान का उत्पन्न होना। ये चित्त जन्म से ही इस योग्यता को प्राप्त किये हुए होते हैं।

२ औषधिजास्तिद्धि—पारे त्यादि रसायन के वपयोग से शरीर में विलत्त्या परिग्राम उत्पन्न करना । त्रथवा सोमरसपान तथा त्रन्य श्रीषधियों द्वारा काया-करूप करके शरीर को पुन: युवा बना लेना इत्यादि । यह श्रीषधि श्रादि सेवन द्वारा चित्तमें सालिक परिग्राम से होता है ।

३ मन्त्रज्ञासिद्धि—जैसे ( स्वाध्या यदिष्टदेवता सप्रयोगः ) स्वाध्याय से इष्ट देवता का मिलना । मन्त्र द्वारा चित्त में एकाप्रता का परिणाम होता हैं। उससे यह सिद्धि प्राप्त होती है।

४ तपजासिद्धि—"कार्येन्द्रयसिद्धिरशुद्धिच्यात्तपसः" तप से चशुद्धि के दूर होजाने पर शरीर और इन्द्रियों की सिद्धि होती है। चित्त में तप के प्रभाव से यह योग्यता होती है।

५ समाधिका सिद्धि-समाधि से अपन होने वाली सिद्धियाँ, जिनका वर्णन तीसरे

पाद में सिवस्तर है। यह समाधि से उत्पन्न हुन्या चित्त ही कैवल्य के उपयोगी है। इस प्रकार सिद्धियों के पांच भेद से सिद्ध चित्तों के भी पाँच भेद जान लेना चाहिये।

टिप्पणी—श्री भोज महाराज ने ये जन्म, खोषधि, मन्त्रादि पांचों सिद्धियाँ पूर्व जन्म में अभ्यस्त समाधि के बल से ही प्रयुत्त हुई बतलाई हैं। पाठकों की जानकारी के लिये उनकी इस सुत्र की वृत्ति का भाषार्थ दिये देते हैं:—

## भोजहत्ति का भाषानुवाद सूत्र ॥ २ ॥

पहिले जो सिद्धियां कहीं हैं उनके अनेक प्रकार के जन्मादि ( सूत्रोक्त ) कारण हैं इसका प्रतिपादन करते हुए सूत्रकार यह बतलाते हैं कि ये जो सिद्धियां हैं वे सब पूर्व जन्म में अध्यस्त समाधि के बल से ही प्रयुत्त हुई हैं, जन्म औषधि आदि सब निमित्त मात्र हैं इससे अनेक जन्म में जो समाधि की जाती है उसकी कोई हानि नहीं है अर्थात् एक जन्म में कोई फल न हो तो जन्मान्तर में अवश्य होगा ऐसा जान लेना चाहिये। ऐसे विश्वास को पैदा करने के लिये और समाधि सिद्धि की प्रधानता कैवस्य के लिये ( बतलाते हुए यह ) कहते हैं—किन्हीं सिद्धियों के केवल जन्म कारण हैं जैसे पच्ची आदि का अफ़्राझ में उड़ना आदि अथवा ( पच्ची आदि के उड़ने को सिद्धि न माना जाय तो ) जन्म के अनैन्तर ही जो कपिल महर्षि आदिकों के स्वाभाविक गुण थे (वह जन्मजासिद्धि हैं) पारे आदि रसायनादि के उपयोग से औषधिजन्य सिद्धियाँ होती हैं। किसी मन्त्र के जप से किन्हीं का आकाश में उड़ना आदि "मन्त्रसिद्धि" है। विश्वामित्र आदिकों को "तपसिद्धि" हुई थी। समाधिसिद्धि इससे पूव पाद में बतला चुके हैं। ये सब सिद्धियाँ पूर्व जन्म में क्लेशों को नष्ट करने वालों को ही होती हैं। इससे समाधि के तुस्य द्वित्य जन्म में अध्यस्त समाधि ही अन्य सिद्धियों का कारण हैं। जन्म आदि केवल निमित्त मात्र हैं।

संगति—पूर्वोक्त मन्त्र, तप और समाधि आदि से जो पाँच प्रकार की सिद्धियाँ वसलाई हैं वे सिद्धियाँ यही हैं कि शरीर और इन्द्रियों आदि में विलक्षण शक्ति आजावे या पहली जाति से दूसरी जाति बदल जावें। जात्यन्तर परिणाम बिना उपादान के केवल मंत्रादि से कैसे हो सकता है! इस शङ्का के निवारणार्थ अगला सूत्र है।

## जास्यन्तरपरिणामः मक्कस्यापूरात् ॥ २ ॥

शब्दार्थ — जात्यन्तर-परिणामः = एक जाति से दूसरी जाति में बदल जाना। प्रकृति-चापूरात् = प्रकृतियों के भरने से होता है।

अन्वयार्थ—एक जाति से दूसरी जाति में बदल जाना प्रकृतियों के भरने से होता है। व्याखया—''जात्यन्तरपरिणाम्'' = एक जाति से दूसरी जाति में बदल जाना अर्थात् इरिर, इन्द्रियों खादि का औषधि मंत्रादि के खतुष्ठान से विलवण-शक्ति वाता हो जाना। ''प्रकृत्यापुरान्''—प्रकृति खपदान कारण को कहते हैं। शरीर की प्रकृति पृथ्वी जलादि पाँच भूत हैं और इंद्रियों की प्रकृति अस्मिता है। प्रकृतियों का खारण्कुष से कार्यक्रप अनववां के श्राकार में भरने या प्रवेश करने को "प्रकृत्यापूर" कहा गया है। इस प्रकृति की "आपूर" पूर्ण होने से जात्यंतर ( दूसरे जाति के रूप व श्राकार ) में परिस्माम होता है।

सूत्र का भाव यह है कि योगी इन्द्रियों आदि में जो जास्यंतर परिग्राम अर्थात् उनका पहले रूप से विलन्नण्-राक्ति वाला हो जाना श्रौष्ध, मंत्र, तप, समाधि श्रादि के प्रभाव से होता है, वह प्रकृतियों के अपूर्व अवयवों के समृह से होता है। जैसे शुष्करुणों व शुष्कवन में सूक्ष्म रूप से ज्याप्त अपिन के अपूर्व अवयवों के समृह अगिन की एक किएका से दीर्थ देश ज्यापी प्रचएड ज्वालारूप हो जाते हैं वैसे ही योगी के शरीर श्रौर इन्द्रियों आदि के पहले राजसी व तामसी अवयव अलग हो होकर ज्यों-ज्यों उनके स्थान पर दूसरे साविक अवयव भरते चले जाते हैं र्यों-यों उसके शरीर इन्द्रियें आदि विलच्नण्-शक्ति वाले होने जाते हैं इस प्रकार उस जाति के अनुकूल अवयव भरते रहने से दूसरी जाति बन जाती है। इस जात्यंतर परिणाम में निमित्त योगज धर्म है जिसे योगी मन्त्र तप श्रादि से सिद्ध करता है।

## टिप्पणी-भोजर्हात्त का भाषार्थ ॥ मत्र २ ॥

सूत्र १ की टिप्पणी से इसका सम्बन्ध देखें—यहां पर शङ्का होती हैं कि नन्दीश्वरादि का जाति त्रादि परिणाम उसी जन्म में देखा गया है तो फिर किस प्रकारदूसरे जन्मों में समाधि किये हुए श्रभ्यास को कारणकहा जाता है। इस शङ्का का उत्तर श्रगले सूत्र में देते हैं।

"यह जो एक जन्म में ही नन्दीश्वरादि का जात्यादि परिणाम (तप के प्रभाव से देवस्व को प्राप्त करना ) है वह प्रकृति के श्ववयय प्रवेश (श्रथवा प्रकृति के सर्वत्र ज्याप्त होने से ) हुत्रा जानना चाहिए। पिछले जन्म की ही प्रकृति इस जन्म में श्रपने विकारों को प्रवेश करके जाति विशेषाकार से परिणत होती है।"

नोट:—शिव पुराणीय सनरकुमार संहिता के ४५ अध्याय में ऐसा वंणन है कि शिखाद सुनि का नन्दी नामक कुमार शिव जी की अति उम्र उपासना द्वारा मनुष्य शरीर की ध्याग कर उसी जन्म में देवदेह की प्राप्त होगया था।

संगति—क्या धर्म जो प्रकतियों के त्रापूर से जत्यंतर परिणाम में निमित्त है स्वयं प्रकृति को ऐसे परिणाम के लियं प्रेरता है अथवा केवल प्रतिबंधक को हटा देता है। इसका उत्तर देते हैं — नहीं, वह केवल रुकावट को दूर कर देता है। रुकावट के दूर होने से जाति बदलने वाले प्रकृति के अवयव स्वयं भरने त्रारम्भ होजात हैं।

#### निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां, वरणभेदस्त ततः क्षेत्रिकवत् ॥ ३ ॥

शब्दार्थ—िनिमत्तं = (धर्मादि) निमित्त । अप्रयोजकं = प्रयोजकं = प्रेरक नहीं हैं। पृकृतीनां = पृकृतियों का । वरण्-भेदः = आवरण = पृतिबंधक = रुकावट का तोड़ना (होता) है । तु = किन्तु । ततः = उससे अर्थात् धर्मादि निमित्त से । चेत्रिकवत् = किसान की तरह ।

अन्वयार्थ-धर्माद निमित्त प्रकृतियों का प्रेरक नहीं होता है किन्तु उससे किसान के

सदश रकावट दूर होती है।

न्याख्या—धर्मादि निमित्त प्रकृतियों (उपादान कारणों) के प्रवृत्त करनेवाले नहीं होते। क्योंकि घर्मादि प्रकृति के काये हैं और कार्य कारण का प्रवर्तक नहीं होता। जैसे किसान जब जल से भरी एक क्यारों में से दूसरी क्यारी में जल लेजाना चाहता है तो हाथ से पानी को उस क्यारी में नहीं लेजाता किन्तु उस क्यारी की मेंड (मुहाना जो बन्द है) को तोड़ देता है, उस मेंड के खुल जाने पर जल स्वयं दूसरी क्यारी में भर जाता है इसी प्रकार धर्म पृष्ठ- तियों के वरण (आवरण = प्रतिबन्धक) अधर्म को नष्ट करदेता है। उस अधर्मरूपी प्रतियन्धक के नष्ट होंने पर प्रकृतियें स्वयं अपने-अपने कार्य को नये अवयवों से भर देती हैं। अथवा जैसे वही किसान धान, गेहूं, मूंग आदि के मूल में जल और सूमि के रसों को प्रवैश करने में असमर्थ होता है, किन्तु खेत में जल के सींचने पर जल सूमि आदि के रस खर्य ही धानों आदि के मूल में प्रवेश हो जाते हैं वैसे ही धर्म भी अपने विरोधी अधर्म की निवृत्तिमात्र करने में कारण है क्योंकि गुद्ध और अगुद्ध दोनों में अत्यन्त विरोध है। प्रकृति से प्रवृत्त करने में धर्म उपादान कारण नहीं होता किन्तु निमित्त होता।

जिस प्रकार धर्म प्रकृत्यापूर अर्थात् प्रकृतियों की प्रवृत्ति में निमित्त (हेतु) है इसी प्रकार अधर्म को भी प्रकृतियों का प्रवृत्त करने में निमित्त जानना चाहिये। जब धर्म अधर्म मेरूपी क्रकावट को दूर करता है तब उसका शुद्ध पुरिणाम होता है और जब अधर्म धर्मरूप

प्रतिबन्ध को हटाता है तब श्रशुद्ध परिग्णाम होता है।

## दिप्पणी-भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र ॥ ३ ॥

सूत्र २ की टिप्पणी से इसका सम्बन्ध देखें। यहां यह शंका होती है कि धर्म आदि भी तों पूब जन्म में किये गए हैं उन्हीं को जात्यन्तर परिणाम का कारण क्यों न मान लिया जावे। प्रकृति को उस परिणाम का कारण क्यों माना जाता है। इसका उत्तर देते हैं:

निमित्त जो धर्मीद हैं वे प्रकृति के अर्थान्तर परिग्णाम में मयोजक नहीं हैं (क्योंकि वे प्रकृति के ही कार्य हैं) कार्य से कारण का प्रेरणा नहीं होती। तो फिर धर्मीद का कहां कार्म पहता है ? इसका सूत्रकार उत्तर देते हैं कि जब उस धर्म से उसके विरोधी अधर्म का नाश किया जाता है तो प्रतिबन्धक के न रहने पर प्रकृतियाँ स्वयं अपने कार्य में समर्थ होती हैं। इसमें दृष्टान्त यह देते हैं कि जैसे खेती करनेवाला जो कि एक क्यारी से दूसरी क्यारी में जल लेजाने की इच्छा करता है वह जल की रोकमात्र (मेंड, मिट्टी आदि) को हटाता है, जब इकावट दूर हो जाती है तो जल स्वयमेव फैलकर उस क्यारी में चला जाता है। जल के फैलाने में किसान का कोई प्रयत्न अपेत्तित नहीं है। इसी प्रकार धर्मादि निमित्त अधर्माद को हटाते मात्र हैं।

विशेष वक्तव्य सूत्र ३ ॥-चित्त भूमि जन्म-जन्मान्तरों के कर्माशयों में चित्रित है। जो कर्माशय नियत विपाक बनकर ऊपर की भूमि में आकर प्रधान रूप से अपना कार्य आरम्भ कर देते हैं वे अपने विरोधी उपसर्जन कर्माशयों को प्रतिबन्धक रूप से निचली भूमियों में द्वाये रखते हैं (सा० पा० सृत्र १३) सृत्र में बतलाये हुये निमित्त धर्मों का केवल इतना काम होता है कि जिन प्रकृतियों को आपूर अर्थात भरना होता है उनके विरोधी प्रकृति वाळे प्रधान कमाशयों को उनके द्वारा हटा दिया जाता है। इस प्रकार निचली भूमियों में द्वे पढ़े हुये उपसर्जन (गीया)कर्माशय अपने प्रतिबन्धक के हट जाने पर उपर की भूमि में आकर प्रधान

रूप से श्रीभमत ( इच्छित ) प्रकृतियों के भरदेने का काम श्रारम्भ करदेते हैं। जिस प्रकार जब किसान खेत में पानी भरना चाहता है तब नृसके प्रतिबन्धक मेंड को काट देता है। इस प्रकार प्रतिबन्धक मेंड के हट जाने पर मेंड से रुका हुश्रा खेत से बाहर का पानी स्वयं खेत में श्राना श्रारम्भ होजाता है। इसी प्रकार सूत्र सं० २ में बतलाये हुये एक जाति से दूसरी जाति में बदल देने का परिणाम उनकी उपादान कारण प्रकृति के भरदेने से होता है। यहीं कारण है कि कभी-कभी ऐसा देखने में श्राता है कि श्रकस्मात् एक श्रधमी धर्मात्मा बनजाता है तथा कभी-कभी धर्मात्मा श्रधमी।

संगति—जब योगी बहुत से शरीरों का निमोण करता है तब क्या एकमन वाला होता है वा श्रमेक मन वाला ? इसका उत्तर देते हैं :— ( ब्यासभाष्य )

# निर्माणिचान्यस्मितामात्रात् ॥ ४ ॥

्शब्दार्थ—निर्माण-चित्तानि=निर्माण चित्त । त्र्रीस्मता-मात्रात्= अस्मिता-मात्र से (होते हैं)।

अन्वयार्थ-श्रास्मतामात्र से निर्माण-चित्त होते हैं।

व्याख्या-चित्त के कारण श्राह्मिता मात्र को लेकर चित्तों को निर्माण करता है उस

से सचित्त होते हैं। —(ब्यासभाष्य)

श्रर्थात् योगी श्रास्मता-मात्र से निर्माण-चित्तों को श्रपने संकल्प-मात्र से निर्मित करता है। (बनाता है)। इन निर्माण-चित्तों से योगी के बनाये हुए सब शरीर चित्तसंयुक्त होते हैं।

भोजवृत्ति में इस सूत्र की सङ्गति तथा सूत्रार्थ निम्न प्रकार दिये हैं:

संगति —तत्त्व को साज्ञान् करनेवाले योगी को जब एक बार हा कर्मफल भोगने के लिए श्रपनी निरतिशव (सबसे बड़ी) सिद्धि के श्रनुभव से एक साथ अनेक शरीरों के रचने की इच्छा होती है तब अनेक चित्त कैसे हो जाते हैं, यह कहते हैं:

योगी के अपने रचे हुए शरीरों में जो चित्त होते हैं वे अपने मृत कारण अस्मिता-मात्र से ही योगी की इच्छा से फैल जाते हैं। जैसे अग्नि से निकले हुए करण एक बार ही

परिगात होते हैं। --(भोजवृत्ति)

विशेष विचार सूत्र ॥ ४ ॥ इस सूत्र की संगति तथा व्याख्या में हमने व्यासभाष्य तथा भोजवृत्ति के शब्दार्थ दे दिये हैं । योगी की शक्ति त्र्यारिमत हो सकती है और योग के बल से ऐसी सिद्धि का होना भी सम्भव हो सकता है। पर यहाँ कई कारणों से यह सन्देह होता है कि यह शब्द श्री व्यासजी महाराज तथा भोज जी ही के हैं त्र्यवा श्रन्य किसी पुरुष ने योग का श्रद्भुत चमत्कार दिखलाने के लिये एक समय में बहुत से शरीर चित्तों की करपना करके यह शब्द बहा दिये हैं। सन्देह के कारण निम्नलिखित हैं:

(१) योग की भिन्न-भिन्न प्रकार की विभृतियाँ विभृतिपाद में वर्णन की गई हैं। यदि सूत्रकार को कोई ऐसी 'निरतिशय' विभृति बतलाना ऋभिमत होता तो उसमें इसका इन्छ न

कुछ संकेत अवश्य किया जाता।

- (२) अन्य प्रन्थों में जहाँ कहीं बहुत से भौतिक शरीरों के एक साथ दिखलाने का वर्णन आया है वे मायार्वा बतलाये गए हैं न कि वास्तविक और कर्म-फल भोग की निवृत्ति के लिये प्रकृति आपूर सूत्र-सूत्र की विधि अनुसार निर्माण किये गए हैं।
- (३) गुणों का प्रथम विषम परिणाम चित्त है और पुरुष (चेतनतत्त्व) से प्रतिविश्वित श्रर्थात् प्रकाशित चित्त की संझा श्रास्मता है। एक व्यष्टि चित्त दूसरे व्यष्टि चित्तों का उपादान कारण श्रर्थात् प्रकृति नहीं बन सकता। चित्त का विषम परिणाम श्रर्थात् विकृति श्रहंकार ही हो सकता है। इस लिग्ने यदि यहां निर्माण चित्तों को श्रहंकार के श्रर्थों में लें तो श्रहंकार मिन्न होने से वह योगी उन श्रहंकारों के कम्मों और फलों का भोक्ता नहीं हो सकता है।
- (४) यदि निर्माण चित्त के अर्थ अहंकार न लेकर केवल चित्त के ही लें तो वे भी पुरुष (चेतनतत्त्व) से प्रति विम्वित हो कर उस योगी से भिन्न नए पुरुष (जीव) रूप हो जावेंगे।
- (५) कमे तीन प्रकार के होत हैं क्रियमाण प्रारब्ध और सिश्वत, प्रारब्ध कर्म प्रधान कर्मा-शय नियत विपाक वाले होते हैं और सिश्वत कर्म उपसर्जन कर्माशय अनियत विपाक वाले होते हैं। उन दोनों में से प्रथम श्रेग्णा के कर्म तो जिन्होंने जन्म, आयु और भोग फल देना आरम्भ कर दिया है भोगने हां होते हैं, किन्तु दूसरी श्रेग्णा के कर्मों को जिन्होंने अभी तक फल देना आरम्भ नहीं किया है उनको इतनी साभध्ये वाला योगी स्वयं दग्धवीज तुल्य कर् सकता है।
- (६) बहुतसे शरीरों के एक साथ निर्माण करने का यहाँ कोई प्रसङ्ग नहीं है। यह सङ्गति के विरुद्ध है।
- (७) यहाँ प्रथम सूत्र से पाँच प्रकार की सिद्धियों द्वारा पाँच प्रकार के सिद्ध 'निर्माण्' चित्तों का प्रसङ्ग चला आ रहा है। एक साथ बहुत से शरीरों के रचने का कहीं संकेतमात्र भी नहीं है।
- (८) श्री व्यासजी तथा भोज जी महाराज ने स्वयं छटे सूत्र के भाष्य तथा वृत्ति में निर्मा-ए-चित्त के खर्थ जन्म, औषधि खादि द्वारा उत्पन्न हुए पाँच सिद्ध चित्त बतलाए हैं न कि एक साथ उत्पन्न हुए श्रनेक शरीरों के चलाने वाले श्रनेक चित्त ।

इसको अधिक स्पष्ट करने के लिये अर्थसहित मृलभाष्य और वृत्ति नीचे लिखे देते हैं।

पंचिवधं निर्माणिचत्तं जन्मीषिधमन्त्रतपः समिषिजाः सिद्धय इति । तत्र यदेव ध्यानजं चित्तं तदेवानाशयं तस्यैव नास्त्याशयो रागादिभवृत्तिनीतः पुरुय-पापाभिसम्बन्धः त्तीराक्त्वोशत्वाद्योगिन इति । इतरेषां तु विद्यते कर्माशयः ॥६॥

—(ब्यासभाष्य) अर्थ—जन्म, श्रीपधि, मन्त्र, तप, समाधि से उत्पन्न जो पाँच प्रकार के सिद्ध निर्माण चित्त हैं उनमें जो प्यान ( समाधि ) से उत्पन्न हुश्चा चित्त है वही वासनार्राहत है। उसमें ही रागादि प्रवृत्ति श्रीर वासनायें नहीं होतीं। इस कारण क्लेश नष्ट होने से योगी का पुराय-पाप से सम्बन्ध नहीं होता । दूसरों ( चार - जन्म, श्रोषिष, मन्त्र श्रौर तप से उत्पन्न होनेवाले सिद्ध निर्माण-चित्तों ) की तो कर्म श्रौर वासनायें विद्यमान रहती हैं।

ध्यानजं समाधिजं यचित्तं तत्पंचस्रु मध्येऽनाशयं कर्मवासनारहितमित्यये: ॥६॥

— (भोजवादी)

अर्थ-ध्यानजं अर्थात् समाधि से उत्पन्न हुआ जो चित्त है वह उन पाँचों (सिद्ध निर्माण्डित्तों) में अनाशय अर्थात् कर्म की वासना और संस्कारों से रहित होता है यह अभिनाय है।

उपर्युक्त सब बातों को दृष्टिकोण में रखते हुए सूत्र ४ की व्याख्या इस प्रकार होनी चाहिए:—

निर्माण्चित्त = जन्म, श्रीपधि, मन्त्र, तप, समाधि इन पांच सिद्धियों से उत्पन्न होने

वाले पाँच प्रकार के सिद्ध-चित्त जिनका प्रथम सूत्र से प्रसङ्ग चला आ रहा है।

श्रिस्मता = पुरुष से प्रतिविम्बित चित्तसत्त्व (जिससे श्रहङ्कार उत्पन्न होता है श्रयौत् जिसमें श्रहङ्कार बीजरूप से रहता है ) जो निर्माण्यिचों की प्रकृति है। उन विलच्छा शक्ति वाले सिद्ध शरीर इन्द्रियों श्रादि को चलाने वाले सिद्ध निर्माण्यिच श्रस्मितामात्र से उत्पन्न होते हैं श्रर्थात् उनकी प्रकृति (उपादान कारण्) श्रस्मिता (चित्तसत्त्व) है। जिसके 'श्रापूर' से उनमें यह विलच्छा परिणाम होता है।

## प्रवृत्तिभेदे प्रयोजकं चित्तमेकमनेकेषाम् ॥ ४ ॥

द्याब्दार्थ—प्रवृत्ति-भेदें =प्रवृत्ति के भेदं में । प्रयोजकम् = प्रेरने वाला । चित्तम् = चित्त । एकम = एक । श्रनेकेषाम = श्रनेकों का होता है ।

अन्वयार्थ-प्रवृत्ति के भेदों में एक चित्त श्रनेकों का प्रेरने वाला होता है।

व्याख्या — एक चित्त से किस प्रकार अनेक चित्तों के अभिप्रायपूर्वक प्रवृत्ति होती है। इस हांका के उत्तर में कहते हैं कि सब चित्तों का प्रवर्त्तक एक चित्त है उससे प्रवृत्ति-भेद होता है। —( व्यासभाष्य )

उन श्रनेक वित्तों के पृत्तिभेद होने में एक ही चित्त श्रिष्ठाता होकर प्रेरणा करने बाला होता है। इससे श्रनेक चित्तों का मतभेद नहीं होता। तालये यह है कि जैसे एकमन श्रपने हारीर का श्रिष्ठाता बनकर चक्षु हस्तादि की इच्छापूर्वक प्रेरणा करता है वैसे ही श्रन्य कार्यों में भी प्रेरक माना जाता है। — (भोजवृत्ति)

विशेष विचार। सूत्र ५॥ पिछले वि० वि० श्रनुसार सूत्र की व्याख्या इस प्रकार होगी—उत्पर बताये हुए पाँचों निर्माण्डियों का नाना प्रकार की प्रवृत्ति में लगाने वाला श्रास्मता श्राश्चात् श्राधिष्ठाता चित्त है। इन चित्तों की सारी प्रवृत्तियाँ उसी एक श्राधिष्ठाता चित्त के श्राधीन हैं।

संगति—ईन पाँच प्रकार की सिद्धियों से उत्पन्न हुए निर्माखिचाों में से समाधि-जन्य चित्त की विलव्धगता अगले सूत्र में बतलाते हैं:—

#### तत्र ध्यानजमनाशयम् ॥ ६ ॥

शब्दार्थ—तत्र = उनमें से (पाँच प्रकार के निर्माण-सिद्धाचित्तों में से)। ध्यानजम् = ध्यान से उत्पन्न होनेवाला (चित्ता )। ध्यानाम् = वासनार्थ्यों से रहित (होता है)।

अन्वयार्थ — उन पाँच प्रकार के जन्म, औषध आदि से उत्पन्न हुए पाँचों निर्माग्र-सिद्ध-चित्तों में से समाधि से उत्पन्न होनेवाला चित्त वासनाओं से रहित डोता है।

व्याख्या—जन्म, श्रीषि, मन्त्र, तप श्रीर समाधि से उत्पन्न जो पाँच प्रकार के सिद्ध-निर्माण-चित्र है उनमें जो ध्यान (समाधि) से उत्पन्न हुआ चित्त है वहीं वासना-रिहत है उसमें ही रागादि प्रवृत्ति श्रीर वासनायें नहीं होतीं। इस कारण क्तेश नष्ट होने से योगी का पुरुष पाप से सम्बन्ध नहीं होता। दूसरों (चार—जन्म, श्रीषि, मन्त्र श्रीर तप से उत्पन्न होनेवाले ) सिद्ध-निर्माण-चित्तों की तो कर्म श्रीर वासनायें विद्यमान रहती हैं। है।—(स्वास अल्ब)

ध्यानजं अर्थात् समाधि से उत्पन्न हुआ जो चित्त है वह उन पांचों (सिद्ध निर्माण चित्तों में ) अनाशय अर्थात् कर्म की वासना और संस्कारों से रहित होता है यह अभिप्राय —(भोजवृत्ति)

संगति — जब योगी भी साधारण मनुख्यों की भांति कमें करते देखे जाते हैं, तो उनके चित्त बासना रहित किस प्रकार होसकते हैं ?

## कर्माशुक्लाकुष्णं योगिनस्त्रिविधमितरेषाम् ॥ ७ ॥

शब्दार्थ—कर्म = कर्म । बशुक्ल-श्रकृष्णं = न शुक्ल न कृष्ण । बोगिनः = बोगी का । त्रिविधं = तीन प्रकार का । इतरेषां = दूसरों का होता है ।

अन्वयार्थ-योगी का कर्म श्रशुक्लाइन्ए। (न शुक्ल न कृष्ण त्रर्थात् निष्काम ) होता है, दूसरों का तीन प्रकार का ( पाप, पुराय त्र्यौर पाप पुराय मिश्रित ) होता है ।

ब्याख्या-कर्म चार प्रकार के होते हैं-

१ कृष्ण-पापरूप कर्म अर्थात् हिंसा आदि दूसरों को हानि पहुंचाने वाले स्तेय व्यभिचार आदि कर्म दराचारी पुरुषों के होते हैं।

२ शुक्ल-पुरायकर्म श्राहिसा श्रादि दूसरों को लाभ पहुंचाने वाले, स्वाध्याय, तप, ध्यान श्रादि धर्मात्माश्रों के होते हैं।

३ कृष्ण शुक्छ-पापपुराय मिश्रित कर्म जिनमें किसीको हानि किसीको लाभ हो, साधारण मनुष्यों के होते हैं।

४ अशुक्ल अक्तरण—न पुग्य न पाप अर्थात् फलों की वासनारहित निष्काम शक्त कमें।

इनमें से योगियों के कर्म घड़ाक्ल घड़ुक्ता होते हैं छर्चात् न पुरय वाले न पाप वाले । पापकर्म तो ने कभी करते ही नहीं । क्योंकि वे उनके लिये सर्वदा त्याज्य हैं, इस कारण उनके कर्म चड़ुक्ता हैं । शुक्लकर्मों को निष्काम भाव से फलों को त्यागकर करते हैं इस कारण वे अञ्चन्त होते हैं। साधारण मनुष्यों की तरह उनको कर्म में प्रशृत्त करने वाले अविद्या आदि क्लोश नहीं होते। बल्कि वे अपने आपको तथा अपने सब कर्मों और उनके फलों को ईश्वर समर्पण करके केवल उसकी आज्ञापालन में अपना कर्तव्य समक्तते हुए करते हैं। इस कारण वे वासनारहित हैं।

ब्रह्मण्याधाय कर्मीण सङ्गं त्यक्त्वा करोति यः। लिप्यते न स पापेन श्वापत्रियाम्भसा।। कायेन मनसा बुद्ध्या केवलैरिन्द्रियेरिष। योगिनः कर्म क्वर्षन्त सङ्गं त्यक्त्वात्मग्रुद्धये।। युक्तः कर्मफलं त्यक्त्वा शान्तिमामोति नैष्ठिकीस्

अयुक्तः कामकारेण फले सक्तो निबध्यते ॥ गीता ५ । १०, ११, १२ ॥

अर्थ — जो पुरुष सब कर्मों को परमात्मा में अर्पण करके आसक्ति को त्याग कर कर्म करता है वह पुरुष जल से कमल के पने के सहश पाप से लिपायमान नहीं होता ॥ १० ॥ निष्काम कर्म योगी केवल इन्द्रिय, मन, बुद्धि श्रीर शरीर द्वारा भी आसक्ति को त्यागकर अन्तःकरण की बुद्धि के लिये कर्म करते हैं ॥ ११ ॥ निष्काम कर्मयोगी कर्मों के फलों को परमेश्वर के अर्पण करके परमात्म प्राप्तिक्प शान्ति को प्राप्त होता है और सकामी पुरुष फलों में आसक्त हुआ कामना के द्वारा बंधता है ॥ १२ ॥

साधारण मनुष्यों के तीन प्रकार के कर्म १ शुक्त = श्रच्छे, २ कृष्ण = बुरे, ३ शुक्त-कृषण-सिश्रित = श्रच्छे बुरे मिले हुए होते हैं, इस कारण वे चित्त में फलों की वासना को पैता करते हैं।

संगति—ऊपर बताये हुए योगियों से ऋतिरिक्त साधारण मनुष्यों के तीन प्रकार के कमी का फल बताते हैं:—

# तनस्तद्विपाकानुगुणानामेवाभिन्यक्तिर्वासनानाम् ॥ 🖛 ॥

शब्दार्थ—ततः= उससे ( तीन प्रकार के कर्मों से ) तद्-विपाक-श्रनुगुगानां, एव = उन्हीं के फल के श्रनुकूल ही । श्रभिव्यक्तिः = प्रकटता । वासनानाम् = वासनाश्रों की होती हैं।

अन्ययार्थ — उन तीन प्रकार के कर्मों से उनके फल के अनुकूल ही वासनाओं की अभिज्यक्ति (प्रादर्भाव ) होती है।

व्याख्या— योगियों से अतिरिक्त सकामी पुरुष फलों की वासना से कर्म कररे हैं। जैसे कर्म होते हैं उनके फलों के अनुकूल गुर्णों वाली वासनायें उत्पन्न होती हैं। उन वासना- कों से फिर वैसे ही कर्म और उनसे फिर उसी प्रकार की वासनायें बनती हैं। वासनायें बिक्त में के प्रकार के इंस्कारकप से होती हैं। एक स्मृतिमात्र फल वाली तूस्सी खात, आयु, भोग फल वाली। खब कोई कर्म करता है वो उसके फल के बनुकूल सी सारी वासनायें

प्रकट होजाती हैं। बदाहरणार्थ—जन कर्मों का फल मसुख्य जन्म होता ह तो स्मृति फल वाली वासनार्थे मसुख्य जाित आयु और भोग वाली वासनार्थों को जो जन्म-जन्मान्तरों से चित्त में संस्काररूप से पड़ी हुई हैं, जगा देती हैं। उससे भिन्न अन्य जाित आयु और भोग वाली वासनार्थे चित्तभूमि में दवी रहती हैं। इसी प्रकार यदि कर्मों का फल (कर्म विपाक ) कोई पशुयोिन हो तो उस जाित आयु और भोग की वासनार्थों की स्मृति फल वाली वासनार्थे जाा देती हैं। और वे अपना फल देने लगती हैं। इसका विवरण विस्तारपूर्वक (२।१२,१३) सूत्र में आवागमन के सम्बंध में किया गया है।

संगति —वासनायें सैकड़ों जन्म पूर्व की होती हैं और इनमें देश तथा समय का भी अरुवंत अंतर होता हैं फिर एक जन्म को देने के लिये भिन्न-भिन्न जन्मों, देशों और कालों में चित्त में पड़ी हुई वासनायें एक साथ किस प्रकार प्रकट होसकती हैं ? उत्तर

# जातिदेशकालव्यवहितानामप्यानन्तर्थे स्मृतिसंस्कारयोरेकरूपत्वात् ॥ ६ ॥

शब्दार्थ—जाति-देश-काल व्यवहितानाम्-श्रिप = जाति, देश श्रौर काल से व्यवधान वाली (वासनाश्रों) का भी । श्रानन्तर्य=व्यवधान (दूरल) नहीं होता है। स्पृति-संस्कारयोः=स्पृति श्रौर संस्कार के । एक रूपत्वात्=एक रूप होने से=समानविषयक होने से।

अन्वयार्थ--जाति, देश श्रौर कालकृत व्यवधान वाली वासनाश्रों का भी व्यवधान नहीं होता क्योंकि स्मृति श्रौर संस्कार एकरूप ( समान विषयक ) होते हैं।

ज्याख्या—जाति, देश और काल का निकट होना वासनाओं के संस्कारों के प्रकट होने का कारण नहीं होता है, बिल्क उनको प्रकट करने वाला कारण उनका अपना-अपना अभिज्यक्जक (प्रकट करने वाला) होता है। वह संस्कार चाहे कितने ही पिछले जन्मों के हों और चाहे उनमें कितना ही देश और काल का ज्यवपान (कासला) हो। अभिज्यक्जक भिलने पर तुरंत प्रकट होजाते हैं। उदाहरणार्थ—जब कर्मफल (कर्मविपाक) यह हो कि मनुष्य किसी पशु योनि में जावे तो वह उन सब वासनाओं के संस्कारों के जगाने में अभिज्यक्जक होजाते हैं जो उस जाति के बनाने वाले अथवा उनमें भोगे जाने वाले हैं। चाहे वे सैकड़ों जन्म पहले के बने हुए हों चाहे सहस्रों वर्ष ज्यतीत होगये हों और कितने ही दूर देशों के क्यों न बने हों। यह व्यवधान उनके प्रकट होने में क्कावट न डाल सकेंगे क्योंकि स्पृति संस्कारों के सहश उत्पन्न होती है। जैसे संस्कार हों वैसी स्पृति होती है।

संगति – जब वासनाश्रों के श्रनुसार ही जन्म होता है और कर्मों के श्रनुसार वास-नाय तो सबसे पहिले जन्म देने वाली वासना कहां से श्राई ? उत्तर:—

## तासामनादित्वं चाशिषो नित्यत्वात् ॥ १० ॥

शब्दार्थ—तासाम्=उन (वासनार्थों) को अनादित्वं च=अनादिता भी है। आशिषः=आशिष के=अपने कल्याग् की इच्छा के। नित्यत्वाम्=ितस्य होनेसे।

अन्ययार्थ- उन वासनाओं को आशिष (अपने कल्यामा की इच्छा ) के नित्य होने से अनादित्व भी है।

व्याख्या-श्राशिष-श्रपने कल्याण की इच्छा कि मेरे सुख साधन सदैव बने रहें। हनसे मेरा वियोग कभी न हो। यह इच्छा सर्व प्राशियों में सरैव पाई जाती है। यही संकल्प विशेष सब वासनात्रों का कारण है। इसके सदा से बने रहने के कारण वासनात्रों का सदा से बना रहना है। यह इच्छा ( सङ्कल्पविशेष ) प्रवाह से अनादि है इसलिये वासनाओं का भी प्रवाह से अनादित्व सिद्ध होता है इसका कोई आदि नहीं है।

विशेष वक्तव्य-सूत्र १०। इस सूत्र के भाष्य में भाष्यकार ने प्रसङ्ग से चित्त के परिमाण का विशेषता के साथ वर्णन किया है। इसको बतलाने के निमत्त व्यासभाष्य अर्थ सहित लिखे देते हैं।

तासां वासनानात्राशिषो नित्यत्वादनादित्वम् । येयमात्माशीर्मा न भूषं भूगासमिति सर्वस्य दृश्यते सा न स्वाभाविकी । कस्मात । जातमात्रस्य जन्तो-रनतुभूतमरणधर्मकस्य द्वेषदःखातुरमृतिनिमित्तो मरणत्रासः कथं भवेत । न च स्वाभाविषं वस्तु निमित्तम्रुपादत्ते । तस्मादनादिवासनानुविद्धिमदं चित्तं निमि-त्तवशात्काश्चिदेव वासनाः प्रतिलभ्य प्रवपस्य भोगायोपावर्तत इति ।

(घटपासादप्रदीपक्रम्पं संकोचविकासि चित्तं शरीरपरिवाणाकारपात्र-मित्यपरे प्रतिपन्नाः । तथा चान्तराभावः संसारश्च युक्त इति ।

वृत्तिरेवास्य विभ्रनश्चित्तस्य संकोचविकासिनीत्याचार्यः)

तब धर्मादिनिमित्तापेत्तप् । निमित्तं च द्विविधं-बाह्यमाध्यात्मिकं व । शरीरादिसाधनापेत्रं बाह्यं स्तुतिदानाभिबादनादि, चित्रमात्राधीनं श्रद्धाद्याध्या-त्मिकम् । तथा चोक्तम् - ये चैते मैठवादयो ध्यायिनां विहारास्ते बाग्रसाधन-निर्तुप्रहात्मानः प्रकृष्टं धर्मेमिभिनिवर्तयन्ति । तयोमीनसं बलीयः । कथं, ज्ञान-वैराग्ये केनातिशय्यते दएदकारएयं च चित्तवलुव्यतिरेकेण शारीरेण कर्मणा श्रन्यं कः कर्तमस्सदेत समुद्रमगस्त्यवद्वा पिनेत ॥ १० ॥

अर्थ-श्राहाष के नित्य होने से उन वासनाओं का श्रनादित्व पाया जाता है। भा न मुवं भयासं' 'ऐसा न हो कि मैं न होऊँ' किन्तु बना रहें' यह आशिष अर्थातु अपने सदा बने रहने की प्रार्थना (इच्छा ) हर-एक श्रामधारी में पाई जाती है। यह स्वाभाविक नहीं है क्योंकि वह जन्तु जो अभी उत्पन्न हुआ है और जिसने इस जन्म में किसी भी प्रमाण से मरने के दु:स को अनुभव नहीं किया है, वह भी दु:स अनुभव से पीछे होनेवाते स्पृति के निमित्त मरण-त्रास से द्वेष करता है। स्वाभाविक वस्त निमित्त के आश्रय नहीं होती इस 49

कारण यह चित्त अनादि वासनाओं से बँधा हुआ निमित्त के वश से किसी वासना को लब्ध करके पुरुष के भोग आय प्राप्त कराता है।

अथात् यद्यपि चित्त श्रनादि श्रनेक जन्मों की विलक्षण वासनाश्रों से श्रनुविद्ध (युक्त) है तथापि सब वासनायें श्रभिव्यक्त (प्रकट) नहीं होतीं। किन्तु जो कर्म फल देने को उन्श्रख हुआ है वही कर्म जिनका व्यश्कक होता है वह वासनायें उदय होकर पुरुष के भोग में निमित्त होती हैं, श्रन्य वासनायें दवी रहती हैं। यहां प्रसङ्ग से भाष्यकार चित्त के परिणाम के सम्बन्ध में श्रन्य तथा योगदरीन के सुत्रकार के विचार बतलाते हैं—

'घटप्रासादः……युक्त इति' = कई-एक दर्शनों का मत है कि जिस प्रकार दीपक का प्रकाश, दीपक को घट में रखने से संक्वित हो जाता है और महल में रखने से विकसित हो जाता है, इसी प्रकार चित्त (मनुष्य, हाथी, चींटी श्रादि ) जिस शरीर में जाता है इस परिमाण श्राकार-मात्र हो जाता है इसलिये उसकी (स्क्ष्म-शरीर में रहते हुए सृत्यु के समय 'श्रन्तराभाव' परलोकगमन श्रर्थात् एक स्थूल शरीर का छोड़ना श्रीर (उसी स्क्ष्म शरीर में रहते हुए जन्म लेने के समय) 'संसार' परलोक से श्रागमन श्रर्थात् दूसरे स्थूल शरीर में प्रवेश करना 'युक्त' सिद्ध होता है।

''वित्तरेव''.........आचार्य = श्राचार्य श्रर्थात् योगद्दीन के सूत्रकार श्री पतःकाल महा-राज का यह सिद्धान्त है कि इस विभू चित्त की वृत्ति ही सङ्कोच विकास वाली है (चित्त सक्रोच विकास वाला नहीं है क्योंकि वह विस है)" "और यह (चित्त का वृत्तिमात्र से शरीरमात्र में ) संकोच-विकास धर्माद ( धर्म, ज्ञान, वैराग्य, ऐश्वर्य, श्रधर्म, श्रज्ञान, श्रवै-राग्य, अनैश्वर्य ) निमित्त की अपेता से होता है। यह निमित्त दो प्रकार के होते हैं-बाह्य व आध्यात्मिक । शरीर ( इन्द्रिय, धन आदि ) की अपेत्ता रखने वाले स्तुति, दान, अभिवादन बादि बाह्य निमित्त हैं। और चित्तमात्र के आधीन अर्थात् चित्तमात्र से ही होने वाले श्रद्धा भादि (श्रद्धा, वीर्य, स्मृति, समाधि, प्रज्ञा, वैराग्य श्रदि) श्राभ्यात्मिक निमित्त हैं। श्रीर ऐसा ही पर्व आचार्य ( पश्वशिखाचार्य ने कहा है-यह जो योगियों के मैत्री आदि तथा श्रद्धा आहि विद्वार ( प्रयत्नसाध्य ज्यापार ) हैं वह बाह्य साधन ( इारीर आदि ) की अपेक्षा से रहित हैं भौर अति प्रकृष्ट (अति उत्तम = शुक्त ) धर्म को उत्पन्न करता है। इन दोनों (बाह्य और बाध्यात्मिक साधनों ) में से मानस ( बाध्यात्मिक ) बलवान् है क्योंकि ज्ञान वैराग्य जो मानव धर्म हैं उनसे अधिक प्रवल कोई बाह्य साधन नहीं है चित्त-बल के बिना (केवल) शारीरिक-बल से कौन दएडक वन को ( खरदूषणादि चौदह हजार राचसों का चय करके राज्ञसों से ) शून्य करने का उत्साह ( श्री रामचन्द्र जी के सदश ) कर सकता है ( तथा ) कौन अगस्य मुनि के समान समुद्र को पी सकता है।"

#### भाष्य का स्पष्टीकरण-

१ तासाम् ......रश्यते ।। श्राहाष के नित्य होने से वासनाश्रों का तथा जन्मों का प्रवाह से नित्य होना सिद्ध किया है । २ सा न खाभाविकी .......गुराद्ते ॥ नास्तिकों के इस तक का कि तत्काल उराफ हुए जन्तु का इष्ट वस्तुओं के देखने में होष और अहितकर वस्तुओं के देखने में होक प्रकट करना कमल-पुष्प के खिलने और गुरमाने के सददा खाभाविक है इस युक्ति से खरडन किया है कि कमल का खिलना और गुरमाना भी खाभाविक नहीं किन्तु सूर्य की किरएों के निमित्त से है क्योंकि खाभाविक वस्तुएँ सदा एकसी रहती हैं जैसे अग्नि की उष्णता। इसी प्रकार तत्काल उत्पन्न हुए बच्चे का हषे, होक खाभाविक नहीं, किन्तु पूर्व जन्मों में मुख-दु:ख के अनुभवों की स्मृति इसका निमित्ता है।

३ तस्मादनादिवा ः इति ॥ चित्त का श्रनादि श्रनेक जन्मों की वासनाओं से चित्रित होना श्रीर पुरुष के भोग का सम्पादन कराना सिद्ध किया है। (यह सिद्धान्त सब दर्शनकारों

को श्रमिमत है)।

४ घटप्रासाद ...... युक्त इति ॥ नैयायिकों तथा वैशेषिकों का मत दिखलाते हैं. न्याय श्चीर वैशेषिक ने पृथ्वी, जल, श्रिप्त श्रीर वायु के उन सूक्ष्म परमाणुश्रों को जिनका कोई विभाग न हो सके और मन को अणु (सुक्ष्म) परिमाण माना है। दिशा, काल, आकाश तथा श्चात्मा को विस ( व्यापक ) महत् परिमाण माना है। अणु और विसु दोनों नित्य होते हैं। श्चनेक परमाणुत्रों से मिलकर जो पदार्थ बनते हैं वे मध्यम परिमाण वाले होते हैं, जैसे प्रध्वी. जल आहि । ये अनित्य हैं क्योंकि संयोग का विभाग होना आवश्यक है। यह मध्यम परिमारा बाले पदार्थ वास्तव में न ऋणु हैं न विसु । परन्तु एक दूसरे की ऋषेका से परस्पर ऋणु और महत् भी कहलाते हैं, जैसे पृथ्वी की अपेका से घट अणु है और घट की अपेका पृथ्वी महत् परिमास वाली है ( ६।११ वैशेषिक ) इन दोनों दर्शनों में चित्त की संज्ञा मन की है जिसमें सब जन्मों के वासनारूप संस्कार रहते हैं। मन दीपक के तुल्य प्रकाश वाला है। जिस प्रकार एक काँच की चिमनी में प्रकाशमान ज्योति का प्रकाश घट में रखने से उसके परि-. मागा के अनुसार संक्रचित श्रीर बड़े मकान में रखने से उसके परिमाण के अनुसार विकसित होता है इसी प्रकार ऋणु परिमाण मन संकोच विकास वाला है, सूक्ष्म शरीर रूपी चिमनी में प्रकाशमान जब वह किसी छोटे चींटी आदि के स्थल शरीर में जाता है तो उसका प्रकाश उसके शरीर के परिमाण के श्रतुसार संकुचित हो जाता है श्रीर जब मनुष्य हाथी श्रादि जैसे बढ़े स्थल शरीर में होता है तो उसके परिमाण के अनुसार विकसित हो जाता है।

तदभावादगु मनः( ७।१।२३ वैशेषिक)

अर्थ-उसके अर्थात् विमुत्व के अभाव से मन अणु है।

यथोक्तहेतुत्वाचाणु । (३।२।६३ न्याय)

अर्थ - उक्त हेतु अर्थात् युगपत् ज्ञान के न होने से मन अणु है।

यहाँ यह भी जान लेना चाहिये कि इस न्याय श्रीर वैशेषिक में बतलाये हुए मन की संज्ञा सांख्य श्रीर योग में श्रहंकार है।

५ वृत्तिरेवास्य ...... त्याचार्यः ॥ इससे भाष्यकार ने योगदर्शन के सूत्रकार का सिद्धा-न्त बतलाया है कर्षात् चित्त धर्मी विसु है उसमें संकोच विकास नहीं होता, उसके धर्म धृत्तियों में ही संकोच विकास होता है। वृत्तियों का लाम जन्म है श्रौर उनके छिप जाने का नाम मृत्यु है। ये वृत्तियाँ नैयायिकों के गु.ण नहीं हैं किन्तु द्रव्य हैं।

र्शका—चिरा प्रधान प्रकृति का कार्य होने से विसु अर्थात् महत् परिमाण् वाला नहीं हो सकता। श्रीर यह सांख्य तथा योग-सिद्धांत के विरुद्ध भी है।

हेतुमदनित्यमन्यापि सक्रियमनेकाश्रितं लिंगम् ॥ (१।१२४ सांख्यवर्धन )

अर्थ-कारण वाला अर्थात् कार्य श्रातित्व, अन्यापी, क्रिया वाला, अनेक आश्रय वाला; ये कार्य के लिङ्ग हैं (जो कारण प्रकृति को बतलाते हैं)।

हेतुमद्नित्यमञ्यापि सक्रियमनेकमाश्रितं लिंगम् । सावयवं परतन्त्रं ज्यक्तं विपरीतमञ्चकतम् । ( १० सांख्यकारिका )

अर्थ—कारणवाला, अनित्य, अञ्चापी, कियावाला, अनेक आश्रित, चिन्ह, अवयव बाला, पराधीन, न्यक्त होता है और इससे उल्टा अञ्चक्त ।

समाधान — उपर्युक्त सांख्यसूत्र तथा कारिका में श्रृकृति श्रीर विकृति के लक्ष्म बताये हैं। सांख्य और योग ने खणुत्व और विभुत्व को न्याय और वैशेषिक के (परमाणु श्रादि की अपेक्षा से) पारिभाषिक अर्थ में नहीं प्रयोग किया है किन्तु (गुणों के परिमाण की अपेक्षा से) अव्यक्त और व्यापी अर्थ में प्रयोग किया है। उन्होंने श्राठ प्रकृतियाँ, मूलप्रकृति, महत्त्त्त्व, अहंकार, पाँच वन्मात्रायं, और १६ केवल विकृतियाँ, पाँच स्थूलभूत और मनसहित ग्यारह इन्द्रियाँ मानी हैं। मूलप्रकृति निरपेक् प्रकृति हैं, अन्य सात प्रकृतियाँ सापेक्च अथात श्रम्नी श्रकृतियों की अपेक्षा विकृति और विकृतियां को अपेक्षा प्रकृति हैं। प्रत्येक प्रकृति अपनी विकृति में व्यापी होने से उसकी अपेक्षा विभु है और उसमें श्रव्यक्त (सृक्ष्म अप्रकट) रूप से श्रव्यक्त रहने के कारण उसकी श्रपेक्षा श्रणु (सृक्ष्म ) है। और विकृति रूप से अव्यापी और व्यक्त (श्रक्ट) होती है। इसी प्रकार (मूल श्रकृति के श्रविरिक्त सावों प्रकृतियों में से) हरेक प्रकृति के प्रकृति और विकृति होने की अपेक्षा से उपर्युक्त लक्ष्ण जानना चाहिये।

मूल मकृति अपने प्रकृति रूपसे अन्यक्त तथा गुणों के साम्य परिणाम वाली होने से परोष्ठ अर्थात् प्रत्यच्च करने योग्य नहीं है, केवल उसकी न्यक्त विकृतियों से और गुणों के विषम परिणामां से उसकी सत्ता अनुमान-गम्य है। गुणों के साम्य परिणामा वाली होने से पुरुष के भोग अपवर्ग सम्पादन में भी निष्प्रयोजन है। भाव यह है कि प्रकृति केवल विकृति रूपसे ही अपने को न्यक्त कर सकती है प्रकृति रूपसे नहीं। मूल प्रकृति केवल प्रकृति है, स्वयं किसी की विकृति नहीं है। इसलिए अन्यक्त रूपसे प्रत्यच्च करने योग्य नहीं है केवल सत्तामात्र अनुमानगम्य और आगमगम्य है। योगीजन जो विवेकस्थाति में तीनों गुणों के अलग-अलग परिणामों को साचात् करते हैं। वार्गोजन जो विवेकस्थाति में तीनों गुणों के अलग-अलग परिणाम की सत्ता का अनुमान करते हैं। अर्थात् महत्तत्व के साचात्कार से मूल प्रकृति अनुमेय है। और यदि उस साचात्कार को मूल प्रकृति ही मान लिया जावे तो वह न्यक्त होने से किसी और अञ्चक्त प्रकृति की अपेशा वाली होगी। इस प्रकार अनवस्था दोष आजावेगा। इसलिए चिन्न व्यविष

प्रधान प्रकृति की ऋषेत्ता अञ्चापी लिङ्ग ऋौर विषम परिमाण बाला है, तथापि अन्य सब विकृतियों की प्रकृति होने से सारी सृष्टि की ऋषेता व्यापी अर्थात् विभु है। इसलिए इसकी संज्ञा महत्तत्व अर्थात् विभु परिमाण बाला तत्व की गई है।

वित्तमें श्रहम् भाव पैदा करके भिन्नता करने वाली महत्तत्व की विकृति श्रहंकार है। सांध्य तथा योग की परिभाषा में प्रकृति, धर्मी, तथा विकृति कार्य धर्म परिगाम श्रीर वृत्ति एकार्थक शब्द है। इसलिए वृत्ति शब्द वित्त के धर्म श्रहङ्कार के लिए प्रयोग हुआ है, श्रार्थीत् विमु वित्त का संकोच विकास उसके धर्म श्रहङ्कार रूप से होता है। इसी कारण सांख्य ने श्रहङ्कार में ही कत्तीपन बतलाया है। यथा ''आईकार: कर्ता न पुरुष:'' इस सम्बन्ध में आले सत्रों में विशेष व्याख्या की जावेगी।

शंका-मन न ऋणु है न विमु है, किन्तु मध्यम परिमाण वाला है। जैसे-

न च्यापकत्वं मनसः करणत्वादिन्द्रियत्वाद्वा ॥

सक्रियत्वाद्दगतिश्रते ॥ (पाद९—पा७० सां० द०)

अर्थ—मन को व्यापकर्ता नहीं है करण होने से, इन्द्रिय होने से, क्रियावाला होने से, चौर (परलोक में) गति सुनने से, इससे मन के विभु होने का खराडन है।

न निर्भागत्वं तद्योगाद्घटवत्ः ॥ (५१०१ सां० द०)

अर्थ-वह निरवयन भी नहीं हैं, क्योंकि उसका घट के समान योग है। इससे ऋणु होने का खरहन किया है।

एतस्माङजायते पाणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ॥ (मुण्डक राग्रह)

अर्थ-इस (परमात्मा) से प्राण मन और सारी इन्द्रियाँ उत्पन्न होते हैं। इस से

चित्त का मध्यम परिणाम होना सिद्ध है।

समाधान—सांख्य ने बाठ प्रकृतियाँ चौर १६ विकृतियाँ मानी हैं जैसा ऊपर बतला बाये हैं । यहाँ 'मन' शब्द 'महत्तव' प्रकृति के लिए नहीं प्रयोग हुबा है किन्तु सोलह विकृतियां में जो ग्यारह इन्द्रियों हैं, उस मन इन्द्रिय के लिए (५, ६९, ७०, ७१ सांख्य दर्शन) मुयोग हुबा है वह केवल विकृति होने से न विभु है न ब्रणु है, किन्तु मध्यम परिमाण बाला है और (मुख्डक उप० २।१।३) में पुरुष के शुद्ध खरूप ब्रथीत् पर ब्रद्धा को ब्राह्मर, प्रकृति से परे तथा सब कार्य्य जगत् का निमित्त कारण बतलाया है। प्राण, मन, इन्द्रियादि में परस्पर भिन्नता ब्रथवा उपादान कार्य्य भाव नहीं बतलाया गया है।

थुति में मन को चित्त श्रर्थ में विसु ही बतलाया है। जैसे---

भनन्तं वै मनः (बृहदः उपः)

अर्थ-चित्त अनन्त (विम्) है।

सारांश:—"वृत्तिरेवास्य विसुनश्चित्तस्य संकोषविकासिनी" का थोड़े से शब्दों में इस प्रकार स्पष्टीकरण सममजेना चाहिये कि वृत्ति, परिणाम, धर्म श्चौर विकृति, तथा प्रकृति, तपादान कारण श्चौर धर्मी एकार्थक शब्द हैं। प्रकृति अपनी विकृति की अपेना विसु अर्थात व्यापक होती है। इस लिये पांचो तन्मात्रायें तथा ११ इन्द्रियाँ विसु अहंकार की वृत्ति रुप हैं। और अहंकार भी विसु चित्त का वृत्ति रूप ही है।

संगति—जब वासनायें अनादि हैं तो उनका अभाव भी नहीं हो सकता और उनके

श्रभाव न होने से मुक्ति श्रसम्भव है। उत्तर—

## हेत्रफलाश्रयालम्बनैः संग्रहीतत्वादेषायभावे तदभावः ॥ ११ ॥

े राष्ट्रार्थ — हेतु-फल-आश्रय- आलम्बनै: = हेतु, फल आश्रय और आलम्बन से (बासनाओं का) संगृहीतत्वात् = संगृहीत होने से । एबाम् = इनके (हेतु फल आश्रय और आलम्बन के) अभावे = अभाव में । तद्-अभावः = उनका (वासनाओं का) अभाव होता है।

अन्वयार्थ—हेतु फल श्राश्रय श्रीर श्रालम्बन से वासनाश्रों के संगृहीत होने से इनके (हेत फल श्राश्रय श्रीर श्रालम्बन के) श्रभाव से उन (वासनाश्रों) का श्रभाव होता है।

ब्यास्या—१ वासनाओं का हेतु-अविद्या आदि क्लेश, शुक्ल कृष्ण तथा दोनों मिश्रित सकाम कर्म हैं।

२ वासनाओं का फल-जाति आयु और भोग है।

३ वासनात्रों का आश्रय-अधिकार सहित चित्त है।

४ वासनात्रों का त्रालम्बन—इन्द्रियों के विषय हैं।

यद्यपि वासनायें अनादि हैं और अनन्त हैं तथापि वे सब इन्हीं हेतुफल-आश्रय और आलम्बन के सहारे रहती हैं। इनकी स्थिति में वासनाओं की उत्पत्ति होती है और अभाव में नाश। विवेक-ख्याति द्वारा तत्वज्ञान से अविद्या आदि क्लेशों का उनके फल आश्रय और आलम्बन सिह्त अभाव हो जाता है उनके नाश होने पर वासनाओं का भी अभाव हो जाता है।

#### व्यासभाष्य का भाषानुवाद, सूत्र ॥ १२ ॥

हेतु आदि के बदाहरण ये हैं। यथा-धमें स सुख, अधम से दु:ख, सुख में राग और दु:ख में देव होता है। इन राग और देव से प्रयत्न होता है। इस प्रयत्न से मन वाणी और शरीर से चेष्टा करता हुआ किसी पर अनुम्रह करता है और किसी की हानि। ऐसा करने से फिर धमे-अधमे, सुख-दुख, देव होते हैं। इस प्रकार यह छः अरों वाला संसार-चक्र चलता है। इस प्रतिच्या धूमते हुए चक्र को चलाने वाली अविद्या है। वहीं सब कलेशों का मूल होने से अनन्त अनाबि वासनाओं का हेतु (कारण) है। जिसके आश्य होकर जो उत्पन्न होता है वह उसका फल है तथा धमे-अधमे के सुख-दुख भोग फल हैं। अधिकार-संयुक्त चित्त वासनाओं का आश्य है, क्योंकि जिसचित्त की फलभागरूप सामध्ये समाप्त हो गई है उसमें ये वासनायें निराश्य होकर महीं उहर सकतीं। जिसके सन्युख होने से जो वासना प्रकट होती है वही उसका आलम्बन है (वे रूप रस आदि इन्द्रिय के विषय हैं) इस प्रकार सब वासनायें हेतु, फल, आश्य और आल म्बन से संबहीत हैं (इसलिये यद्यि ये वासनायें अनाबि और अनन्त हैं तथािं) इन हेतु आदि चारों के अभाव होने पर उनके आश्य रहने वाली वासनाओं का भी अभाव हो जाता है।

#### भोजष्टित्त भाषाञ्जवाद सूत्र ॥ १२ ॥

चन वासनाओं के अनन्त होने से उनका नाश कैसे होता है इस आशङ्का को करके नाश का उपाय कहते हैं—

वासनाओं का, समीपवर्ती (वत्तर्मान) झान कारण है। उस सुख दु:खादि के झान के रागद्वेषांदि कारण हैं। उन राग-देवादिकों का कारण अविधा है। इस प्रकार वासनाओं का कारण आविधा है। इस प्रकार वासनाओं का कारण सावान वा परम्परा से अविधा है। वासनाओं के फल शरीरादि और स्मृत्यादि हैं। वासनाओं का स्थान वित्त है जो झान का विषय है वही वासनाओं (संस्कारों) का विषय है। इससे उन हेत्वादिकों से अनेक वासनाओं का भी संम्रह व्यापन हो रहा है अर्थान अनेक वासनाओं का भी संम्रह व्यापन हो रहा है अर्थान अनेक वासनाओं के हेत्वादिकों का नाश हो जाय अर्थान् झान और थोग से उन हेस्वादिकों को जले हुए बीज के बराबर करदिया जाय तो जड़ के न रहने से वासनाओं नहीं उगतीं अर्थान् श्रीरादि को नहीं आरभ्म करतीं। इस प्रकार अनन्त वासनाओं का नाश हो जाता है।

संगति—श्रभाव का कभी भाव नहीं होता और भाव का कभी श्रभाव (नाहा) नहीं होता । इस कारण वासनाओं का और उनके हेतु, श्रविद्या श्रादि क्लेशों का जो भावरूप हैं श्रभाव कैसे सम्भव है ? उत्तर—

## श्रतीतानागतं स्वरूपतोऽस्त्यध्वभेदाद्धर्माणाम् ॥ १२ ॥

दाष्ट्रार्थ—अतीत-अनागतम् = भूत श्रौर भविष्यत् । स्वरूपेत:-अस्ति = स्वरूपे से रहते हैं क्योंकि । अध्व-भेदात् = काल से भेद होता है । धर्माणाम = धर्मों का ।

अन्वयार्थ-अतीत और अनागत स्वरूप से रहते हैं क्योंकि धर्मों का काल से भेद होता है।

ज्याख्या—वासनायं और उनके हेतु आदि का अभाव कहने से यह अभिप्राय नहीं है कि उनका अत्यन्ताभाव हो जाता है। अभिप्राय यह है कि वे वर्तमान अवस्था को छोड़कर भूत अवस्था में चले जाते हैं। जितने धर्म हैं वे सदा धर्मों में बने रहते हैं। जब तक भविष्यत् अवस्था में रहते हैं तवतक वे अपना कार्य प्रकट नहीं करते हैं। केवल वर्तमान अवस्था में अपना कार्य दिखाते हैं। फिर जब वे अपना कार्य बन्द कर देते हैं तो वर्तमान अवस्था से भूत अवस्था में चले जाते हैं। इसका विस्तारपूर्वक वर्णन ३।९ वें सूत्र की सङ्गति में तथा ३।१३ वें सूत्र की ज्याख्या में करदिया है।

विशेष वक्तब्य—सूत्र १२ ॥ नैयायिकों तथा वैशेषिकों ने खभाव को भी एक खलग पदार्थ निरूपण करके पाँच प्रकार का माना हैं।

१ प्रागमाय-वत्पत्ति से पहले अभाव,जैसे घटकी वत्पत्ति से पहले घट का अभाव होता है। २ प्रथ्वंसाभाव-सदसत् अभाव-विद्यमान वस्तु का अभाव, जैसे घट का मुगदर आदि के प्रहार से ट्रट जाना।

२ अन्योन्याभाव—सबासत्-घ्रभाव—एक दूसरे में भेदरूप श्रभाव जैसे घट का वस्त्र ४ अस्यन्ताभाव—जो न उत्पन्न हुआ हो और न उत्पन्न होसके, जैसे वन्त्या का पुत्र। ५ सामियकामाय —जो समय-समय पर उत्पन्न होकर नाश को प्राप्त हो। जैसे घट के एक स्थान से दूसरे स्थान पर चले जाने से उसका अभाव।

वेदान्त, योग और सांख्य का सिद्धांत सत्कार्यवाद हैं। इसके यह अर्थ हैं कि कोई कार्य भी पैदा नहीं होता है किन्तु कार्य की अभिन्यक्ति होता है। कारण में कार्य पहले ही विद्यमान होता है। केवल संस्थानादि विशेष से उसका आविर्भाव होता है जैसे गीता में बतलाया गया. है—'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः' असन्त वस्तु का 'भाव' उत्पत्ति नहीं होती और सत् वस्तु का 'श्रमाव' नाश नहीं होता अर्थात् कार्य सत् है, अपनी सत्ता रखता है, उसका न कभी अभाव था न आगे होगा। कार्य कारण और धर्म-धर्मी प्यायवाचक हैं, कार्य (धर्म) सदा अपने कारण (धर्मी) में सत्-भाव से अपने स्व-स्त से बना रहता है। भेद केवल उतना हो है कि वर्तमान काल में व्यक्त, स्थूल प्रकटरूप से और भविष्यत् तथा भूतकाल में अव्यक्त (सूक्ष = अपनव्यक्त अभिव्यक्ति पीछे हो चुकी वह अतीत (भूत) और जो व्यापार में उपारुढ़ हुआ अभिव्यक्त हो रहा है वह उदित (वर्तमान) रूप से रहता है। इसी कारण योगो को त्रैकालिक पदार्थ-विषयक योगज ज्ञान हो सकता है।

इसलिये उपर्युक्त पाँचों अभावों में से (३) 'अन्योन्याभाव' में वक्त में घट का पहले से अभाव था उस अभाव से ही अभाव घट की उत्पत्ति होती है इसी प्रकार (४) 'अत्यन्त अभाव' में बन्ध्या के पुत्र का पहले से अभाव था उस अथवा ही से अभाव को उत्पत्ति होती है। (५) 'सामियक अभाव' में घट के एक स्थान से तूसरे स्थान में जाने में उसका नाश नहीं होता है क्योंकि वह दूसरे स्थान पर अपने स्वरूप से विद्यमान है इसलिये भाव से अभाव नहीं होता। (१) 'प्रागभाव' उत्पत्ति से पूर्व अनागत काल में घट अपने कारण (धर्मी) मिट्टी में अन्यक्त (सुक्ष्म) रूप से विद्यमान था, इसलिये अभाव से भाव की उत्पत्ति नहीं हुई। (२) 'प्रश्वंसाभाव' में घट के दूटने से वह अपने वर्तमान मार्ग को छोड़कर अपने कारण (धर्मी) मिट्टी में अन्यक्त (सुक्ष्म) रूप से तिद्यमान स्था है अपने वर्तमान मार्ग को छोड़कर अपने कारण (धर्मी) मिट्टी में अन्यक्त (सुक्ष्म रूप से छिप गया, इसलिये भाव से अभाव नहीं हुआ। इसी प्रकार वासनाओं का नाश नहीं होता किन्तु वे भूतावस्था में (अञ्यक्त) हो जाती हैं अर्थात् छिप जाती हैं। और अपना कार्य जाति, आयु और भोग आगो के लिये बन्द कर देते हैं।

विष्पणी-भोष्टजित का भाषानुबाद सूत्र ॥ १२ ॥

शक्का यह है कि चित्त में रहने वाली वासनाय और वासनाओं के स्मृत्यादि रूप फल कार्य-कारण भाव से एक काल में नहीं होते, इससे वासनाओं का और वनके फलों का भेद है, तो कैसे माना जाय कि चित्तरूपी धर्मी, अपने धर्मों के साथ एकरूप हैं ? इस शंका का वत्तर देते हुए धर्म-धर्मी का एकरूपता का प्रतिपादन करते हैं:—

इस दर्शन में सर्वथा न रहनेवाली वस्तुओं की उत्पत्ति युक्तियुक्त नहीं समसी जाती, क्योंकि सन् और असन् पदार्थों का मेल हो ही नहीं सकता। शश-शृङ्गादि (खरगोश के सींग आदि) जो सर्वथा असत् हैं उनका किसी सदस्तु के साथ सम्बन्ध नहीं देखा गया है। यि कार्य को निरुपाख्य (असत्, तुच्छ) माना जाय तो किसवो उदेश्य करके कारण प्रवृत्त होते हैं जो वस्तु नहीं है उसको समम्ककर कंई भी प्रवृत्त नहीं होता। सदस्तुओं का असदस्तुओं के साथ विरोध है। इसलिए सत् और असत् का कोई सम्बन्ध नहीं और जो वस्तु अपने स्वरूप अनागतादि को लाभ किये हुए हैं, वह क्योंकर निरुपाख्य और अभावरूप हो सकती है। स्वरूप को प्राप्त हुई वस्तु अपने विरुद्ध रूप को नहीं प्रहृण करती, इससे जो चीज है उसका नाश नहीं हो सकती और जो चीज नहीं हैं उसकी उत्पत्ति नहीं हो सकती तो उन-उन धर्म से बदलने वाला (धर्मी) चित्तादि सदा एकरूप ही रहता है। उसमें तीनों कालों में रहने वाले धर्म अधिक रूप से रहते हैं। वे धर्म अपने काल में स्थित हुए स्वरूप को नहीं छोड़ने और जब केवल वर्तमान काल में रहते हैं तो भोग के योग्य बन जाते हैं। इससे धर्मों का ही भूत, भविध्यत् आदि रूप से काल (मार्ग) भेद है उस ही रूप से काय-कारण भाव इस दर्शन में म;ना जाता है, इससे मोचपर्यन्त एक ही चित्त धर्मी रूप में बना रहता है जिसको मोच तक अलग नहीं कर सकते।

संगति-धर्मी का खरूप बताते हैं:-

## ते व्यक्तमुद्भा ग्रुणात्मानः ॥ १३ ॥

शब्दार्थ — ते = वे (धर्म) । व्यक्तसूक्ष्माः = प्रकट श्रीर सूक्ष्म । गुगास्मानः = गुज् स्वरूप हैं ।

अन्वयार्थ-वे धर्म प्रकट और सूक्ष्म गुणस्त्रहप हैं।

ब्याख्या—सब धर्म तीनों मार्गों वाले हैं। वर्तमान मार्ग में ब्यक्त (स्थूल) अर्थात् प्रकट होनेवाले होते हैं, श्रीर श्रतीत तथा श्रनागत मार्ग में श्रव्यक्त = स्क्ष्म श्रथीत् छिपे रहते हैं। ये सारं धर्म महत्त्त्त्व से लेकर स्थूलभूतों-पर्यन्त तीनों गुणों के ही परिणामिवशेष हैं। बास्तव में देखा जाय तो सब पदार्थ महत्त्व से लेकर भूत भौतिक तक गुणों का सिन्नवेश (तरतीव) मात्र होने से गुणस्वरूप ही हैं। अर्थात् पृथ्वी श्रादि पाँचों स्थूलभूत पश्चत-मात्रा-सक्तप हैं। पश्चतन्मात्रा तथा एकादश इन्द्रियां श्रहंकार-स्वरूप हैं। श्रहंकार महत्त्व-स्वरूप हैं। इस प्रकार परम्परा से यह सारा प्रपश्च गुणस्वरूप ही है। यद्यपि गुणों का श्रसली स्वरूप हमारी दृष्टि-गोचर नहीं होता, जैसाकि भगवान् वार्षगण्य का वचन है—

# गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमुच्छति । यत्तु दृष्टिपथं माप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम्।।

अर्थ-गुणों का असली रूप दिखाई नहीं देता, और जो दृष्टिगोचर होता है वह मायान्सा है और बिनाशी है।

चर्चात् कारण रूप गुण देखने में नहीं आते हैं और जो दीखते हैं, वे माया अथवा ६० ४७३ इन्द्रजाल की तरह तुच्छ हैं। भाव यह है कि यह सब कार्य गुरात्रयात्मक रूप अपने काररण प्रधान स्वरूप ही हैं।

संगति—जब तीनों गुण ही सम्पूर्ण पदार्थों के कारण हैं तो पदार्थों को अलग-अलग धर्मी रूप फैसे कह सकते हैं ? उत्तर—

## परिणामैकत्वाद्वस्तुतस्वम् ॥ १४ ॥

शब्दार्थ-परिणाम-एकत्वात् = परिणाम के एक होने से। वस्तु-तस्वम् = वस्तुकी एकता होती है।

अन्वयार्थ-परिणाम के एक होने से वस्तु की एकता होती है।

ब्याख्या—यह ठीक है कि तीनों गुण ही सब पदार्थों के कारण हैं, पर वे अपने प्रकाश, क्रिया, िशति स्वभाव से अङ्ग-अङ्गीभाव से गति कर रहे हैं। कहीं सत्व गुण अंगी है अर्थात् प्रधान है और रज तम उसके अंग अर्थात् गौण हैं। इसी प्रकार कहीं रज अंगी है और कहीं तम अंगी है और रोप गुण उसके अंग हैं। इस कारण उनकी परिणाम की एकता से वस्तु एक ही कहीं जाती है। इन गुणों के अंग-अंगीभावमें भी नानाप्रकार के भेद होते हैं। इस कारण उनके परिणाम भी भिन्न-भिन्न होते हैं। परिणाम की भिन्नता से वस्तु एक ही कहीं जीसे यह महत्त्वत्व है, यह अहङ्कार है, यह इन्द्रियों हैं, यह पूछती है, इत्यादि।

विशेष वक्तव्य । सूत्र १४॥

सत्त्वं लघु पकाशकपिष्टमुपष्टम्भकं चलं च रजः। ग्रुक् वरणकमेव तमः मदीपवच्चीयतो द्वत्तिः॥

-सांख्यकारिका १३ ।

अर्थ—सत्व हलका श्रीर प्रकाशक माना गया है रजस् उत्तेजक श्रीर चल और तम भारी और रोकने वाला है और दीपक सदृश एक उद्देश्य (पुरुष के भोग श्रपवर्ग) से इनकी वृत्ति (काम) है।

१ सत्व रजस् और तमस् का साम्य परिग्णाम 'प्रधान' मूल प्रकृति है ।

२ सत्व में रजस तमस् का लिंगमात्र विषम परिगाम महत्तस्व है।

३ सत्व महत्तरने में ऋहम् वृत्ति से भेद उत्पन्न करने वाला रजस् तमस् का कि श्वित् अधिक विषमपरिणाम श्रदृङ्कार है।

४ श्रहङ्कार के सत्त्रत्रधान श्रंश में रजस्तमस् का विषम-परिणाम ग्यारह इन्द्रियाँ हैं। इसमें भी सत्त्वत्रधान श्रंश से मन, रजप्रधान श्रंश से झानेन्द्रियाँ और तम:प्रधान श्रंश से कर्मेन्द्रियाँ। इन इन्द्रियों में भी परस्पर भेद करने वाली गुर्णों को न्यूनाधिकता है।

५ आहङ्कार के तम प्रधान अंश में रजस् तमस् का परिगाम पाँचों तन्मात्रायें हैं। इन पाँचों में भी गुणों की न्यून-अधिकता परस्परे भेदक है।

६ इन तन्मात्राओं में भी रजस्तमस् के न्यून-ऋधिक विषम-परिग्राम रूप पाँचों स्थूल भूत परस्पर भेद बालें हैं। इन पाँचों स्थूल भूतों के धर्म सब भौतिक पदार्थ सत्व गुए की प्रधानता में प्रकाश वाले, इलके, युख देनेवाले; रजस् गुए की प्रधानता में उत्तेजक, प्रवृत्त कराने वाले और दुःख देनेवाले और तमस की प्रधानता में भारी, रोकने वाले और प्रमाद तथा मोह उत्पन्न करने वाले होते हैं। इसलिए यद्यपि गुए तीन हैं, तथापि जैसे बत्तां तेल और श्रमिन मिलकर एक दूसरे को सहायता देते हुए प्रकाश का काम देते हैं इसी प्रकार तीनों गुए मिलकर पुरुष के उपयोग श्रलग-श्रलग वस्तुओं को भिन्न-भिन्न रूप में उत्पन्न करते हैं।

संगति— शंका—जिस शकार स्वय्न में चित्तके आतिरक्त और कोई वस्तु भाव रूप से नहीं होती है उसी से सब किल्पत होते हैं। इसी श्रकार जागृत अवस्था में भी चित्त से भिन्न कोई वस्तु नहीं है। सब चित्त ही की रची हुई हैं। चित्त अनादि वासनाओं से चित्रित है इस कारण उसको अपनी-अपनी वासनाओं के अनुसार भिन्न-भिन्न वस्तुएँ श्रतीत होती हैं। वास्तव में चित्त से भिन्न कोई बाहर वस्तु नहीं है।

#### समाधान--

## वस्त्रसाम्ये चित्तभेदात्तयोविभक्तः पन्थाः ॥ १४ ॥

शब्दार्थ —वस्तु-साम्ये = वस्तु के एक होने पर (भी) चित्त-भेदात् = चित्त के भेद से। तयो:-विभक्तः पन्थाः = डन होनों का (चित्त श्रीर वस्तु का) श्रतगन्श्रलग मार्ग है।

अन्वयार्थ-वस्तु के एक होने पर भी चित्तके भेद से उन दोनों (चित्त और वस्तु)

का अलग-अलग मार्ग है।

व्याख्या—प्रत्येक वस्तु अपने-अपने स्वरूप में ही श्यिर है। श्रौर बहुत से चित्तों का विषय बन सकती है। पर वह न एक चित्ता की करपना की हुई होती है न श्रमेक चित्तों की। क्योंकि एकही वस्तु को देखकर चित्त के श्रवश्या भेद से किसी को मुख होता है, किसी को दु:ख; किसी को मोह श्रौर किसी को उदासीनता। यदि चित्त से भिन्न वह वस्तु न होती तो इतने चित्तों का विषय न बन सकता। फिर वही वस्तु अनेक चित्तों को नाना प्रकार के भावों से प्रतीत हो रही है। इस कारण वस्तुएँ चित्त की करपना से नहीं होती हैं बरिक चित्त से भिन्न और उससे बाहर अपनी खतन्त्र सत्ता रखती हैं।

#### भोजवृत्ति का भाषानुवाद ॥ १५ ॥

यदि कोई शंका करे कि ज्ञान से भित्र घटादि पदार्थ हों, तो एक व अनेक वस्तु, कहना चाहिए। जबकि एक विज्ञान (चित्त) ही संस्कार वश से कार्य-कारया-भाव को प्राप्त हुआ, घटपटादि रूप से भासता है तो यह कैसे कह सकते हैं कि एक वा अनेक वस्तु हैं ? इसका बत्तर देते हैं—

झान और यहें (जानने योग्य पदार्थ घटादि) का भिन्न मार्ग है अर्थात् ये दोनों भिन्न ही हैं। क्योंकि एक वस्तु में चित्तों (विझानों) का भेद रहता है। अर्थात् की आदि एक पदार्थ के मिलने पर की की सुन्दरता में अनेक देखने वालों के चित्त की भिन्नता सुख दुःख मोह कर से प्रतीत होती है। जैसे एक सुन्दर रूप वाली की मिल जगय वो कामी का चित्त सुखी होता है। उस की की सपत्नी (सौत) का चित्त उस से दुखी होता है। और संन्यासी का चित्त उससे उदासीनता अर्थात उपेद्या करता है। जब एक ही वस्तु में अनेक प्रकार की चित्त शुक्ति होती हैं तो की आदि, चित्त के कार्य नहीं हैं। यदि एक चित्ताही के कार्य हों तो, एक ही रूप से ज्ञान हो। और दूसरी बात यह है कि यदि वस्तु को चित्त का कार्य माना जाय तो जिस पुरुप के चित्तका कार्य, वह वस्तु है उसके चित्त के दूसरी वस्तु में लग जाने पर, वह वस्तु, कोई वस्तु ही न रहे?। यदि वहीं कि वह वस्तु नहीं रहती, तो अन्य पुरुषों को वह कैसे माव्हम होती है? प्रतीत होने से, वस्तु, चित्त का कार्य नहीं है। यदि यह माना जाय कि बहुत से चित्त मिलकर एक वस्तु को उत्पन्न करते हैं तो बहुतसों की बनाई हुई चीजों से, एक चित्तकों वनाई हुई चीजों विलच्च होनी चाहिए। यदि विलच्च मानते तो कारणों से भिन्न-भिन्न होनेपर भी कार्यका भेद न रहने से, जगत् को बिना कारण के व एक रूप मानना होगा। बात यह है कि यदि कारणों के भिन्न होने पर भी, कार्य भिन्न-भिन्न न माने जावें, तो सब जगत् जोकि अनेक कारणों से उत्पन्न हुआ है वह एकाकार होना चाहिए। अथवा कारण विशेष का सम्बन्ध न रहने से, स्वतन्त्रता से कारण शून्य होना चाहिए।

दांका — यदि एक चित्त (विज्ञानात्मक) से अनेक वस्तु नहीं होती, (तो) तुम्हारे मतमें एक त्रिगुणात्मक चित्तासे, एक ही पुरुष को सुख दुःख मोह रूप अनेक ज्ञान कैसे हो जाते हैं? अर्थात् जैसे तुम्हारे मतमें एक चित्त अनेक रूप से परिणत होता है, वैसे हमारे मतमें विज्ञान भी, अनेक कार्य कारण भाव से अवस्थित है। (उत्तार) हमारे मत में त्रिगुण यथाये हैं। जब चित्तासे अर्थ (घटादि) ज्ञान होता है तो धर्माधर्मसहकारी (साथ रहने वाले) कारण होते हैं। उन धर्मादिकों के प्रकाश और तिरोभाव से, चित्तका तत्तद्रप से प्रकाश होता है। जैसे कामेच्छ पति के पास की हो तो धर्म-सहकारी चित्त सत्वप्रधान होकर सुखमय परिणत होता है। और अधर्म के साथ रहने से सौत का रजःप्रधान चित्त दुःखरूप से परिणत होता है। अधिक अधर्म का सम्बन्ध होने से कुद्ध सौत का तमःप्रधान चित्त मोहमय (अज्ञानमय) होता है। इससे सिद्ध हुआ कि विज्ञान (चित्त) से भिन्न बाह्य प्राह्म अर्थ होता है। तो विज्ञान (चित्त) और अर्थ के स्वरूप का भेद होने से कार्य-कारणभाव (विज्ञान और अर्थ का) नहीं है। कारण के भेद न होने से भी यदि कार्यभेद माना जाय तो दख्ड से भीति आदि भी होने चाहिए। इससे अर्थ का, ज्ञान से भेद ही है।

विशेष वक्तव्य । सूत्र १५ ॥ बुद्धि, चित्त, विज्ञान ये एकार्थक हैं।

यहाँ उन लिएक विज्ञानवादियों की शंकाओं का समाधान किया गया है जो लिएक विज्ञान से अतिरिक्त वस्तु की सत्ता को अनुमान द्वारा नहीं मानते। उनका अनुमान है कि जो ज्ञेय है वह विज्ञान से भिन्न नहीं है क्योंकि विज्ञान से भिन्न दशा में उसकी उपलब्धि (विषय का ज्ञान) नहीं होती। जैसे विज्ञान से विज्ञान अभिन्न है वैसे ही घटादि ज्ञेय भी विज्ञान से अभिन्न हैं। उनकी शंका का समाधान इस प्रकार किया गया है कि वस्तु एक होने पर भी चित्रा (विज्ञान) का भेद दिखलाई देता है, जैसे की रूप वस्तु एक दशा में बनी रहती है किन्तु उसको देखकर पति को सुख, सपरनी को दुःख, कामी को मोह और निष्काम

संन्यासी को उसमें उपेका विज्ञान होता है। इस प्रकार विज्ञान (चित्तवृत्ति) चार हैं किन्तु वस्तु एक ही बनी रहती है। जो एक है वह घनेकों से भिन्न है। जैसे एक नील का ज्ञान घनेक पीतादि ज्ञानों से भिन्न है वैसे ही एक की रूप वस्तु घपने घनेकों विज्ञानों से भिन्न है। इसलिये ज्ञान और ज्ञेय एक नहीं हो सकते। ज्ञान विषयी है और ज्ञेय विषय है।

एक भक्नतिरूप वस्तु से चित्त अनेक भक्तार का क्यों होता है? इसका उत्तर यह है कि चित्त और घटादि पदार्थ दोनों त्रिगुणात्मक हैं। जबतक चित्त में धर्म, अधर्म, अविद्यादि का सम्यन्ध रहता है तबतक सत्त्व, रजस् और तमस की क्रमशः अधिकता होने से सुख, दुःख और मोह हुआ करते हैं। तत्वज्ञान होने से उन त्रिगुणात्मक वश्तुओं में उपेचा होजाती है। इसिलये अर्थ विज्ञान से भिन्न है। इसी से ही जगत् मिध्यावाद, जगत् स्वप्रवाद, दृष्टि-सृष्टि-वाद (ज्ञान के साथ ही वस्तु का होना) के अमों का समाधान समकता चाहिये।

संगति— शंका— वस्तु की सत्ता सत्त्वचित्तों ही के आधीन ठहरती है क्योंकि भिन्न-भिन्न चित्त को एक ही वस्तु उनके भाव के अनुसार ही भिन्न-भिन्न रूप से प्रतीत होती है। समाधान—

## न चैकचित्ततन्त्रं वस्तु तद्यपाणकं तदा कि स्यात् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ—त-च = नहीं श्रौर । एक-चित्त-तन्त्रम् = एक चित्त के आधीन है । वस्तु = वस्तु । तत् = वह (वस्तु)। श्रप्रमासकम् = बिना प्रमास के श्रर्थात् विना चित्त के । तदा = इस समय । किन्स्यात् = क्या होगी ।

अन्वयार्थ— प्राइ-वस्तु एक चित्त के खाधीन नहीं है क्योंकि वह (वस्तु) बिना प्रमाण (चित्त) के वस समय क्या होगी ।

ब्याख्या—यदि एक चित्त के ही आधीन वस्तु को माना जाय तो जब वह चित्त किसी दूसरे विषय में लगा हो तो अथवा निरुद्ध हो गया हो तो उस समय उसका अभाव होना चाहिये। लेकिन हम देखते हैं कि वह विद्यमान रहती है। इसको रुपष्ट रूप से यों समको कि झरीर का जो भाग पीठ या हाथ आदि जिस समय दिखलाई न दे तो उसको उस समय चित्त का विषय न होने से अविद्यमान नहीं कह सकते। इस कारण वस्तु की सत्ता खतन्त्र है चित्त के आधीन नहीं।

#### व्यासभाव्य का भाषानुबाद । सत्र १६॥

यदि वस्तु एक चित्त (विज्ञान) के ही आधीन हो आधीत् ज्ञान के साथ ही वह वस्तु उत्पन्न हो तो चित्त के अन्य विषय में लगने पर वा निरुद्ध होने (रुकने) पर वह वस्तु अप्रमाग्यक हो जाय अर्थात् उसके खरूप का प्रहृण करनेवाला कोई न रहे, ऐसी होगी वो फिर वह होगी ही क्या? क्योंकि वह दूसरे का विषय नहीं बनी और एक चित्त से उसके खरूप का सम्बन्ध नहीं। अथवा चित्त के साथ सम्बद्ध हुई भी वह वस्तु कहाँ से उत्पन्न होगी? और जो इसके अनुपक्षित भाग हैं वे भी न होंगे और पीठ के न प्रहृण होने से पेट भी प्रहृण न किया जावेगा। इससे अर्थ (वस्तु) खतन्त्र है और सब पुरुषों के लिये साधारण है, और चित्त (विक्रान) भी प्रत्येक पुरुष में स्वतंत्र है उन वस्तु और चित्त (विक्रान) के सम्बन्ध से जो चपलब्धि है वह पुरुष का भोग है।

संगति—शङ्का—यदि वस्तु की सत्ता खतन्त्र होती तो वह सदा चित्त को ज्ञात रहती, लेकिन कभी ज्ञात होती है, कभी नहीं। यह बात सिद्ध करती है कि वह चित्त के काधीन है।

समाधान —

## तदुपरागापेज्ञित्वाचित्तस्य बस्तु ज्ञाताज्ञातम् ॥ १७ ॥

शब्दार्थ — तद्-उपराग-अपेक्तिलात् = उस पदार्थ के उपराग (विषय का चित्त में प्रतिविम्य पड़ना) की अपेक्षा वाला होने से । चित्तस्य = चित्त को । वस्तु = वस्तु । झात-आझातम = झात और श्रज्ञात होती है ।

अन्वयार्थ — चित्त को वस्तु के जानने में उसके उपराग (विषय का वित्त में प्रतिषिम्ब पढना) की अपेता होती है इसलिय उसको (चित्त को) वस्तु ज्ञात और अज्ञात होती है ।

व्याख्या—वपराग = इन्द्रिय-सिन्नकर्ष द्वारा जो विषय का चित्त में प्रतिविष्य पहता है इसको उपराग कहते हैं। विषय अयस्कान्त-मिए (चुम्बक पत्थर) के समान है और चित्त लोहे के समान है। विषय इन्द्रिय-सिन्नकर्ष द्वारा अपनी ओर आकर्षित कर अपने आकार से चित्त को चित्रित कर देता है। इस प्रकार जिस विषय से चित्त उपरक्त होता है अर्थात् जिस विषय का चित्त में प्रतिविम्ब पहता है वह विषय उसे झात होता है। वस्तु के झात-च्यात-स्वरूप होने से चित्त परिग्रामी है न कि वस्तु को स्वयं उत्पन्न करनेवाला।

यहाँ यह भी बतला देना उचित प्रतीत होता है कि जब इन्द्रिय द्वारा चित्त के साथ जिस वस्तु का सम्बन्ध होता है अर्थात् जब जैसा विषयाकार चित्त होता है तब उसमें चेतन प्रतिबिन्बरूप स्प्रूरण होता है (यह स्प्रूरण वा उपलब्धि वृत्ति से भिन्न है) तो उसी वस्तु क अथवा चित्तपृत्ति को अपने प्रतिबिम्ब द्वारा पुरुष जानता है, अन्य वस्तु को नहीं। घटादि के सम्बन्ध से चित्त की घटादि ज्ञानरूप वृत्ति होती है, अन्यथा नहीं। इससे चित्त के विषय ज्ञात और अज्ञात हैं इसी से यह परिणामी है। पौहषेय-बोध भिन्न है और मानसिक-बोध भिन्न।

## भोजहित का भाषानुबाद ।। सूत्र १७ ॥

यदि ज्ञान प्रकाशक होने से प्रहणुरूप है और घटादि वस्तु प्राह्मरूप अर्थात् प्रहणु करने योग्य रूप है, तो एक बार ही, सब वस्तुओं का प्रहणु क्यों नहीं होता ? वा सबका स्मरणु क्यों नहीं होता ? इस आहांका को हटाते हैं—

घटादि वस्तुओं के उपराग की अर्थान् अपने आकार को चित्त के लिये समर्पण्रह्प प्रतिविम्ब-सम्बन्ध की अपेता होने से (इन्द्रिय-सिन्नकर्ष द्वारा विषय का चित्त में प्रतिबिम्ब पढ़ने से) चित्त में बाहर की वस्तु, ज्ञात और अज्ञात कहलाती है। तात्पर्य यह है कि सब पदार्थों को अपना स्वरूपलाभ कराने में चित्त की और सामग्री की अपेता है (वा चित्तहप सामग्री की अपेदा है)। नीलादि ज्ञान, अपनी उत्पत्ति में इन्द्रिय-प्रणाली द्वारा चित्त में समाये हुए अर्थसम्बन्ध की, सहकारिकारण्क्ष्य से अपेदा करता है। क्योंकि चित्त से भिन्न अर्थ का बिना किसी सम्बन्ध के प्रहुण नहीं हो सकता। इस कारण जो वस्तु अपने प्रति-विम्बखरूप को चित्त के लिये देती है उसी वस्तु को उस वस्तु का ज्ञान व्यवहार के योग्य बनाता है। इससे थह वस्तु ज्ञात कहाती है, और जिसने अपना स्वरूप नहीं दिया वह 'अज्ञात' रूप से बोली जाती है। जिस जानी हुई वस्तु में उस वस्तु के साहरयादि किसी पदार्थ का ज्ञान, संस्कारों को जगाता हुआ यदि सहकारी कारण मिल जाय तो उसी वस्तु का स्मरण् होता है। इससे न सब जगह ज्ञान हो सकता है और न सर्वत्र स्पृति। इसलिये ज्ञान को प्राहृण्यूरूप होने पर और घटादिकों को प्राह्म मानने से कोई विरोध नहीं आता।

संगति—बाह्य जगत् को चित्त से भिन्न सिद्ध करके श्रव श्रात्मा को चित्र से भिन्न दिखाते हैं।

शंका—यदि यह मान लिया जाने कि चित्त से अलग वस्तुएँ हैं और चित्त को उनके उपराग से ज्ञात और अज्ञात होती हैं तो फिर आत्मा (पुरुष) को चित्त से अलग मानने की आवश्यकता नहीं और यदि माना भी जाने तो पुरुष भी चित्त के सहश परिणामी होता है।

समाधान-

# सदा ज्ञाताश्चित्तष्टचयस्तत्मभोः पुरुषस्यापरिणामित्वात् ॥ १८ ॥

द्याञ्दार्थ—सदा ज्ञाताः = सदा ज्ञात रहती हैं। चित्त पृत्तायः = चित्तकी पृत्तियाँ। तत्-प्रभोः = उस चित्त के स्वामा । पुरुषस्य = पुरुष के । अन्परिणामित्वात् = परिणामी न होने से ।

अन्वयार्थ – चिरा का खामी पुरुष परिखामी नहीं है इसलिए चिरा की दृशियाँ उसे

सदा ज्ञात रहती हैं।

व्याख्या—चित्त का जब बाहर के विषय के साथ सम्बन्ध होता है तो बह उसको हात होता है और जब सम्बन्ध नहीं होता तो झहात होता है, इसलिए वह कभी बारह के विषय को जानता है कभी नहीं जानता है। वह जानने न जानने इन दोनों अवस्थाओं में बदलता रहता है, बह उसमें परिखाम होता रहता है, इसलिए वह परिखामी है। पर पुरुष में यह परिखाम नहीं होता। वह सदा चित्त की पृत्तियों का साची है। चाहे उसमें कोई विषय हो वा न हो, चित्त का कार्य केवल इतना ही है कि वह जिस विषय से सम्बन्ध रखता हो उसके आकार में परिखात होकर उसके अरुक्त को अपने खामी चिति (पुरुष) के सामने रखदे। पुरुष को चित्त के ऐसे परिखाम का सदा ही ज्ञान बना रहता है। ईस ज्ञान से पुरुष में चित्त की भाँति कोई परिखाम नहीं होता। अर्थान् चित्त के विषय घटादि हैं और पुरुष का विषय पृत्ति सहित चित्त हो विषयों के होते हुए चित्त कभी उन विषयों को जानता है, कभी नहीं, पर पुरुष अपने चित्त को वृत्ति सहित सर्वदा जानता है। कभी न जानता तो परिखामी होता। अपने काम में सदा जानी हुई भोग्यरूप चित्तवृत्तियाँ ही भोका पुरुष को परिखामी होता। अपने काम में सदा जानी हुई भोग्यरूप चित्तवृत्तियाँ ही भोका पुरुष को परिखामी होता। इत्रांत ही भोका पुरुष को

परिणाम-शून्य जतलाती हैं। मानसिक ज्ञान में अर्थोकारतारूप सम्मन्य की आवश्यकता है, पर पीरुषेय ज्ञान में पुरुष अर्थाकार (वस्तुके आकार में परिणत) नहीं होता, किन्तु प्रतिविम्ब-सम्बन्ध से ज्ञाता मात्र होता है। यद्यपि चित्त जड़ है इससे उसमें ज्ञान (बोध) नहीं हो सकता तथापि जैसे लोहपिएड में अग्नि के प्रवेश होने से लोह भी प्रकाशरूप होता है, वैसे ही ज्ञानरूप पुरुष के साथ भोग्यता सम्बन्ध होने से चित्त में ज्ञान कहा जाता है। चित्त को जहाँतहाँ प्रकाशरूप कहा है वह इसलिय कि शुद्धता से प्रतिविम्ब को प्रह्मण करने की इसमें शक्ति है। एक बात और भी है कि चित्त का सवेदा ज्ञाता पुरुष न हो तो 'मैं सुखी हूँ वा नहीं' इत्यादि संशय भी होना चाहिए, सो होता नहीं। इससे भी पुरुष परिणामी नहीं है।

## भोजवृत्ति का भाषानुबाद ॥ सूत्र १८॥

प्रमाता (जाननेवाला) पुरुष भी जिस समय नील पदार्थ को जानता है, उस समय पीतादि से सम्बन्ध रखने वाले चित्त के आकार का प्रहण न करने से कदाचित् परिणामी हो जायगा, इस आशङ्का को हटाते हैं:—

जा प्रमाण-विषयेयादिरूप वित्त की वृत्तियाँ होती हैं उनको प्रह्मण करनेवाला वित्त का श्राधष्ठाता पुरुष सब काल में ही जानता है। क्योंकि पुरुष का परिणाम नहीं होता। यदि वह पुरुष परिणामी हो तो परिणाम के कर्मा-कभी होने से वित्त की वृत्तियों को सदा जाननेवाला नहीं वन सकता। तास्पर्थ यह है कि चैतन्यरूप पुरुष, चित्त का सर्वदा स्वामी है, और निर्मल अन्त:करण भी उसके साथ सदैव रहता है। वह चित्त जिस पदार्थ के साथ सम्बन्ध करता है, इसी पदार्थ का ज्ञाता पुरुष कहलाता है, क्योंकि घटाद्याकार वृत्तियों में चेतन का प्रतिविम्ब-सा पदता है। इससे पुरुष में परिणामिता की शङ्का कभी नहीं हो सकती।

संगति —शङ्का —श्राम की भांति चित्त ही वस्तु का भी प्रकाशक है और अपना भी, इसलिये चित्त से श्रतिरिक्त किसी श्रम्य पुरुष के मानने की आवश्यकता नहीं रहती ।

समाधान-

# न तत्स्वाभासं दृश्यत्वात् ॥ १६ ॥

शब्दार्थ-न = नहीं। तत् = वह चिरा। ख-श्राभासम् = खप्रकाश (श्रपने को आप ही प्रकाश करने वाला अर्थात् जानने वाला) है। टरयत्वात् = टरय होने से।

अन्वयार्थ - चित्त स्वप्रकाश नहीं है क्योंकि वह दृश्य है ।

क्यास्था — जिस प्रकार दूसरी इन्द्रियां और शब्द आदि विषय दरय होने से स्वप्रकाश (अपने को आप ही प्रकाश करने वाले अर्थात् जानने वाले ) नहीं हैं उसी प्रकार चिरा भी हरय होने से स्वर्रकाश नहीं हैं, किन्तु पुरुष से प्रकाश्य और जानने योग्य है। आग्नि का दिया हुआ दृष्टान्त भी यहाँ लागू नहीं हो सकता। अग्नि जब है, उसको स्वयं अपना झान नहीं होता, उसको जानने के लिये किसी अन्य झान वाले की आवश्यकता होती है। इसी प्रकार चित्त भी जड़ है, उसे जानने के हेतु उससे अलग चिति (पुरुष) को मानना पढ़ेगा। चित्त के हस्य होने में एक प्रमाण यह भी है कि उसमें सुस्त, दु:स्त, भय, कोध आदि के जो

परिणाम होते हैं वे दूसरे से देखे जाते हैं, जैसे में सुखी हूँ, मैं क्रोध में था, इत्यादि। इसके किछ है कि चित्त की इस अवस्था को देखने वाला उससे अतिरिक्त चेतन पुरुष है।

## भोजष्टित का भाषानुवाद ॥ सूत्र १६॥

यदि सत्त्वगुण की प्रधानता से चित्त को ही प्रकाशक मान लिया जाय तो उसका ही अर्थ का और अपने स्वरूप का प्रकाशक मानने से 'यह घट है' इत्यादि न्यवहार हो जायेंगे, पुरुष को मानने की क्या खावश्यकता है ? इस शंका को इटाने के लिये यह सूत्र है।

वह चित्त, स्वाभास अर्थात् अपने स्वरूप का स्वयं प्रकाशक नहीं है, किन्तु पुरुष से प्रकाश्य है। क्योंकि वह दृश्य (देखने के योग्य वा प्रकाश के योग्य) है। जो-जो दृश्य है, वह-वह दृष्टा से प्रकाश्य है, यह ज्याप्ति है। जैसे घटादि हृश्य हैं और दृष्टा से प्रकाश्य हैं, चित्त भी दृश्य है इससे स्वयं प्रकाशक नहीं हो सकता।

संगति—शङ्का—यदि यह मान लिया जावे कि चित्त ही विषय का ज्ञान करता है और चित्त ही अपना ज्ञान भी करता है तो उपर्शुक्त दोष की निवृत्ति हो जाती है। इसका उत्तर देते हैं:—

#### एकसमये चोभयानवधारणम् ॥ २० ॥

शब्दार्थ—एक-समये-च=एक समय में और । उभय-अनवधारणम्=दोनों का विषय और चित्त का ज्ञान नहीं हो सकता।

अन्वयार्थ — और एक समय में दोनों विषय और िषत्त का ज्ञान नहीं हो सकता। व्याख्या — यदि यह कहा जाय कि चित्त ही विषय का ज्ञान प्राप्त करता है और िषत्त ही को अपना ज्ञान होता है तो इसमें यह दोष आता है कि एक समय में दो ज्ञान नहीं हो सकते अथोत् एक विषयज्ञान, दूसरा विषय वाले चित्त का ज्ञान। इस कारण चित्त से अति-रिक्त इसका साची अन्य चेतन पुरुष का मानना अनिवार्य है।

#### भोजवृत्ति का भाषानुवाद ॥ २०॥

उक्तार्थ में एक शंका तो यह है कि चित्त का दृश्यस्य सिद्ध नहीं हुआ, इससे दृश्यस्य साध्य के तुस्य है, इसलिये 'दृश्यत्व' हेतु 'साध्यसम' हेत्वाभास है। और दूसरी शंका यह है कि पुरुष की बुद्धि के व्यापार को जानकर ही दितशिप्त और श्राहित-निवृत्ति के लिये वृत्तियाँ होती हैं तथापि 'क्रूबोऽहम्' 'भीतोऽहम्' 'श्रत्र मे रागः' 'मैं क्रोधी हूँ, मेरी इसमें प्रीति है' इस्यादि प्रवृत्तियाँ विना बुद्धि की वृत्ति के नहीं हो सकतीं, तो फिर बुद्धि को ही स्वप्रकाशक क्यों न माना जाय ? इन दोनों शंकाओं का उत्तर इस सूत्र में दिया है—

'यह वस्तु मुख का हेतु वा दुःख का हेतु है' इस प्रकार व्यवहार की योग्यता करने वाला एक, वस्तु सम्बन्धी बुद्धि का वृत्तिकर व्यापार है। और 'मैं मुखी हूँ' इस प्रकार व्यव-हार का सम्पादक बुद्धि का वृत्तिकर व्यापार, दूसरा है। अर्थक्षान-काल में ऐसे दो विरोधी व्यापारों का होता असम्भव है अर्थात् एक काल में चित्त अपने स्वरूप को और वस्तुओं को विकास नहीं कर सकता, इससे चित्त स्वःकाशक नहीं है। किन्त करू प्रकार के दो व्यापा को करने के बाद ही दो प्रकार के स्फूर्तिरूप ( प्रकाशरूप उपलब्धि वृत्तियों से भिन्न है ) फलों का भान होता है अर्थात् फलरूप भान होता है, इसलिये बहुर्मुख रूप से ही श्रपने में रहने-वाले चित्त को पुरुष स्वयं जानता है, इससे पुरुष में-ही वह फल है, चित्त में नहीं।

बृत्ति का तात्पर्य-धट और चित्त दोनों का चित्त को एक ही च्रण में झान नहीं हो सकता, इसलिए इन दोनों का साची पुरुष है। अर्थात् 'घटमहमद्राच्चम' घट को मैंने देखा' इस प्रकार का जो स्मृतिझान होता है वह चित्त और घट के अनुभव से उत्पन्न होता है। एक-चित्त के च्रण में ही नहीं हो सकता, इसलिये इन दोनों का अनुभवकर्ता इनसे पृथक् पुरुष है।

संगति—शङ्का—यदि ऐसा मान लिया जावे कि एकचित्त से निषय प्रहेग्ण किया जाता है और उस निषयसहित चित्त को दूसरा चित्त प्रहण् करता है तो निषय और चित्त होनों का ज्ञान हो सकता है। इसका उत्तर—

# चित्तान्तरदृश्ये बुद्धिबुद्धेरतिपसंगः स्मृतिसंकरश्च ॥ २१ ॥

शब्दार्थ—चित्त-अन्तर-हरये = एकचित्त को दूसरे चित्त का दृश्य मानने में । बुद्धि-बुद्धे:=चित्त का चित्त होना । श्रातिप्रसङ्गः=श्रानवस्था दोष होगा । स्मृति-सङ्करः-च=श्रीर स्मृतियों का गड़बड़ हो जाना भी ।

अन्वयार्थ-यदि पहले चित्त को दूसरे चित्त का दृश्य माना जावे तो चित्त (ज्ञान) के चित्त (ज्ञान) का श्रनवस्था दोष होगा और स्मृतियों का संकर भी हो जावेगा।

व्याख्या—याद यह माना जाय कि चएा-चएा में चित्त बदलता रहता है, अर्थात् एक चिश्त ने एक विषय प्रहएा किया और उस विषय सहित चित्त को दूसरे चित्त ने इसी प्रकार उसको तांसरे ने, तांसरे को चौथे ने, तां यह क्रम बरावर चलता रहेगा कभी समाप्त न हो सकेगा, इसमें अनवस्था दोष आजायगा, अर्थात् पहले एक वस्तु का ज्ञान, किर उस वस्तु के ज्ञान का ज्ञान, इस प्रकार कभी एक ज्ञान भी समाप्त न होने पायेगा। दूसरा दोष स्पृतिसंकर का है। जितनी बुद्धियों का अनुभव है, उतनी ही स्पृति होंगी। अनुभव अनन्त हैं, जब उन सबकी स्पृति होने लगे तो उनके संकर होने से यह स्पृति किसकी है ? यह धारणा न हो सकेगी अर्थात् उनमें गड़बड़ हो जावेगी। कुछ पता न चल सकेगा कि किसकी कीनसी स्पृति है। इस कारण चित्त से अतिरिक्त द्रष्टा पुरुष को मानना ही पड़ता है।

## भोजवृत्ति का भाषानुवाद ॥ सूत्र २१ ॥

मुद्धिका स्वयं प्रहण् न हो, पर एक बुद्धिका द्वितीय बुद्धि से प्रहण् हो जायगा (फिर बुह्मान्तर क्यों मानना ?) इस श्राशंका का उत्तर देते हैं—

यिंद जुद्धि को जानने वाली द्वितीय जुद्धि मानेंगे तो वह दूसरी जुद्धि भी श्रपने स्वरूप को न जानकर श्रन्य जुद्धि को प्रकाशित करने में श्रसमर्थ है, इससे उस द्वितीय जुद्धि को प्रहर्ण करनेवाली तृतीय जुद्धि किएपत करनी चाहिए श्रीर उसकी भी प्राहिका श्रन्य, इस प्रकार की श्रनवस्था हो जायगी तो बिना पुरुष के श्रथिज्ञान नहीं होगा, क्योंकि बिना जुद्धि के ज्ञान हुए श्रथिज्ञान होता नहीं (इससे जुद्धि से भिन्न, पुरुष मानना चाहिए )। दूसरा दोक यह होगा कि स्मृतियों का मेल हो जायगा। रूप श्रीर रस में जो बुद्धि उत्पन्न हुई है उस बुद्धि को प्रहण् करनेवाली श्रमन्त बुद्धियों के उत्पन्न होने से, उन बुद्धियों से उत्पन्न संस्कार भी श्रमेक होंगे। उन श्रमेक संस्कारों से जब एकबार ही बहुत से स्मृतिज्ञान किये जायेंगे वो बुद्धि के समाप्त न होने से बहुत सी बुद्धिसमृतियों की एक बार ही उत्पत्ति होगी। एक बार ही उत्पत्ति सानन से किस विषय में यह स्मृति हुई है, यह ज्ञान न हो सकेगा तो स्मृतियों का मेल हो जायगा। इस गड़बड़ी से यह रूपविषय में स्मृति है, यह रसविषय में, इस प्रकार का विभक्त ज्ञान न हो सकेगा।

संगति—पुरुष कियारिहत श्रीर अपरिसामी है श्रीर ज्ञान शाप्त करने अथवा किसी विषय को बहुस करने में क्रिया और परिसाम दोनों होते हैं। फिर पुरुष चित्त के विषय का ज्ञान किस शकार कर सकता है?

#### समाधान--

#### चितेरमतिसंक्रमायास्तदाकारापत्तौ स्वबुद्धिसंवेदनम् ॥ २२ ॥

शब्दार्थ—चिते; = चिति अर्थात् चेतन पुरुष को । अप्रतिसंक्रमायाः = जो क्रिया अथवा परिणामरहित है । तद्-आकार-आपत्तौ = स्वप्रतिविश्वित चित्त के आकार की तरह आकार की प्राप्ति होने पर । स्व-बुद्धि-संवेदनम् = अपने विषयभूत बुद्धि (चित्त ) का झान होता है ।

अन्वयार्थ—पुरुष को जो किया ऋथवा परिणामरहित है स्वप्रतिविम्बत चित्त के श्राकार की प्राप्ति होने पर ऋपने विषयभृत चित्त का ज्ञान होता है।

व्याख्या—यद्यपि श्रपरिएगामा भोक शक्ति पुरुष श्रप्रतिसंक्रम श्रर्थात् किसी विषय से सम्बद्ध न होने से निर्लप है तथापि विषयाकार परिएगमां बुद्धि (चित्त) में प्रतिविम्बि हुश्चा तदाकार होने से वह उस बुद्धि (चित्त) की वृत्ति का श्रवुपाती ( श्रवुसारी) इं जाता है। इस प्रकार चैतन्य प्रतिविम्बित माहिएगी बुद्धि-वृत्ति (चित्तवृत्ति) के श्रवुकारमान्न होने से ही बुद्धिवृत्ति में श्रमित्र हुश्चा वह चेतन ज्ञानवृत्ति कहा जाता है। परमार्थ में वह चेतन ज्ञाना नहीं है। क्योंकि चेतन के प्रतिविम्ब का श्राधार होने से जो चित्त का चेतनाकार हो जाना है वह तदाकारापत्ति है। इस तदाकारापत्ति के होने से जो चित्त में दशेनकरित्व है उसको लेकर ही चेतन को द्रष्टा कहा जाता है, वास्तव में तो यह दृशिमात्र ही है। (२।२०)

अथात निर्विकार पुरुष में दर्शनकर्तृत्व, ज्ञातृत्व स्नाभाविक नहीं हैं, किन्तु जैसे निर्मल जल में प्रतिविग्वित हुए चन्द्रमा में अपनी चश्चलता के बिना ही जलरूप उपाधि की चश्चलता मे चश्चलता भासती है वैसे ही चित्त-प्रतिबिग्वित जो चेतन है वह भी स्वाभाविक ज्ञातृत्व और भोक्त्रव के बिना ही कवल प्रतिविग्वाधार चित्त के विषयाकार होने से तदाकार भासता है।

अथवा चेतन पुरुष का प्रतिविम्न पड़ने से चित्त का जो चेतनवत् आकार होना है वह तदाकारापत्ति है। ऐसी तदाकारापत्ति हुए चित्त में जो झाल्ख़ है उसी का निर्विकार पुरुष में आरोप होता है। इस प्रकार चेतन-प्रतिविभिन्त चित्त ही चिदाकार हुआ अपने को टरय और चेतन को इष्टा कर देता है। वास्तव में पुरुष इष्टा नहीं है केवल झानस्वरूप है, चित्त और चेतन का अनिन्न रूप से भान होने से ही ऐसा कहा गया है।

> न पातालं न च विवरं गिरीखां, नैवान्धकारं कुच्चयो नोदधीनास् । ग्रहा यस्यां निहितं ब्रह्म शाश्वतं, युद्धिद्वत्तिपविशिष्टां कवयो वेदयन्ते ॥

अर्थ — जिस गुफा में शाश्वत (नित्य) ब्रह्म निहित है वह गुफा न तो पाताल है, न पर्वतों की गुफा है, न श्रन्थकार है न समुद्रों की खाड़ी है, किन्तु प्रतिविन्वित चेतन से श्रमिश्र-सी जो बुद्धिवृत्ति (चित्तवृत्ति ) है उसी को कवि (ब्रह्मज्ञानी ) ब्रह्मगुहा कहते हैं ।

टिप्पणी - वपर्युक्त न्याख्या न्यासभाष्यासुसार है। यह सूत्र ऋधिक महत्त्व का है

इसलिए भोजवृत्ति का भाषार्थ भी यहाँ देते हैं :-

भोजष्टिच का भाषानुवाद । सूत्र २२ ॥

यदि बुद्धि स्वयं प्रकाश नहीं और भिन्न बुद्धि से चसका महत्य नहीं होता तो बुद्धि-झानरूप व्यवहार कैसे होता है ? इस आशंका को करके अपना सिद्धांत कहते हैं—

पुरुष जो कि जैतन्यरूप है, वह किसी से मिला हुआ नहीं आर्थात् जैसे सस्व, रजस् आदि गुणों का जब अङ्गाङ्गिमाव लक्षण परिणाम होता है तो वे गुण अपने प्रधान गुण के से रूप को धारण कर लेते हैं। अथवा जैसे लोक में फैलते हुए परमाणु एकविषय (घटादि) को बना देते हैं, वैसे जैतन्य शक्ति नहीं है, क्योंकि वह सर्वदा एकरूप सुप्रतिष्ठित रहती है, इस जैतन्यशक्ति के सङ्ग होने से जब बुद्धि जैतन्य-सी हो जाती है, और जब जेतन शक्ति बुद्धिशृत्ति में प्रतिफलित हुई बुद्धिशृत्ति से मिली हुई जानी जाती है, तब (जिति को) बुद्धि में अपने स्वरूप का ज्ञान होता है।

वृक्षि का तालये यह है कि यद्यपि जैसे बुद्धि का क्रिया द्वारा घटादि सम्बन्ध होता है, बैसे चिति का बुद्धि के साथ संयोग नहीं है क्योंकि चिति परिग्रामशृन्य है। तथापि जैसे सूर्य का जल में प्रतिविम्य पढ़ता है, वैसे चिति का बुद्धि में प्रतिविम्य पढ़ता है, इससे बुद्धि को चिदाकारता होने से चिति को बुद्धिवृत्ति सहित बुद्धि का भान होता है।

संगति—पिछले बाठ सूत्रों में यह सिद्ध करके कि बाह्य जमत् और पुड्य चित्त से भिन्न है, बाब यह बताते हैं कि चित्त को ही बाह्य वस्तु और आत्मा मानने और उससे अति-

रिक्त इन दोनों का अस्तित्व न मानने में क्यों आन्ति होती है ?

द्रव्टृहरयोपरक्तं चित्तं सर्वार्थम् ॥ २३ ॥

शुष्ट्यार्थ - द्रष्ट्र-दरय-वपरक्तम = द्रष्टा और दृश्य से रॅगा हुन्ना । वित्तम् = वित्त । सर्वार्थम् = सारे अर्थो वाला ( आकार वाला ) होता है ।

अन्ययार्थ—द्रष्टा और दृश्य से रॅंगा हुआ चित्त सारे अर्थों वाला होता है। ज्याख्या—१ चित्त, गुणों का प्रथम सात्त्विक विषम परिणाम, प्रसवधर्मी (क्रिया-

वाला ) परिखामी श्रौर श्रचेतन ( जड़ ) है । यह उसका श्रपना प्रहण खरूप है ।

२ पुरुष से प्रतिविश्वित होकर चित्त चेतन अर्थात् झानवाला प्रतीत होता है। यह उसका द्रष्टा से उपरक्त हुआ गृहीता खरूप है। इसी से ही चित्त को चेतन और उससे अन्य किसी पुरुष के न होने की आन्ति होती है।

३ बाह्य विषयों से प्रतिविश्वित होकर चित्त उन-जैसा भासने लगना है। यह उसका दृश्य उपरक्त प्राह्म स्वरूप है। इसी से यह भ्रान्ति होती है कि चित्त से श्रतिरिक्त कोई बाह्य

विषय श्रीर बाह्य जगत् नहीं है।

बास्तव में चित्त, बाह्य जगत् और वस्तुयें, और पुरुष तीनों अलग-अलग हैं और

श्रपनी श्रलग-श्रलग सत्ता रखते हैं।

चित्त केवल टरय ( धर्थ ) से ही डपरक्त ( सम्बद्ध ) नहीं होता है किन्तु खपनी दृष्ति ( प्रतिविम्ब ) द्वारा विषयी पुरुष ( प्रतिविम्बत चेतन ) भी उसके साथ संबन्ध वाला है। इसी से 'घटमहं जानामि'(मैं घट को जानता हूं) यह जो प्रत्यक्तरूप ज्ञान है वह विषय और विषयी इन दोनों का उपस्थापक होता है, केवल टरय खर्थ का ही उपस्थापक नहीं होता है।

इस प्रकार चित्त द्याचेतन विषयरूप होते हुए भी चेतन और विषयी के सटश होने से चेतनाचेतन स्वरूप तथा विषय-विषयी ऋथीन हुश्य-द्रष्टा रूप से भासता हुआ स्कटिक मणि

( विल्लीर ) के सहश अनेक रूप वाला है।

जिस प्रकार एक स्फटिक माँखा (बिड़ौर) के पास एक नीला पुष्प श्रीर एक लाल पुष्प रखदें तो वह एक बिड़ौर ही नीले फूल श्रीर लाल फूल के प्रतिविन्द से और तीसरे अपने निज रूप से तीन रूपवाला प्रतीत होता है, इसी प्रकार एक ही चित्त विषय श्रीर पुरुष के प्रतिविन्द से श्रीर तीसरे अपने रूप से प्राह्म, गृहीता और प्रहणस्वरूप होकर तीन रूप-वाला हो जाता है अर्थात् अपने रूप से प्राह्म, गृहीता और प्रहणस्वरूप होकर तीन रूप-वाला हो जाता है अर्थात् अपने रूप से प्रहणाकार, विषय के प्रतिविन्द से प्राह्मकार, श्रीर पुरुष के प्रतिविन्द से प्राह्मकार होने से चित्त सर्वार्थ है।

वित्त की इस सर्वार्थता के ही कारण किन्हीं-किन्हीं अभ्यासियों को वित्त को पुरुप के प्रतिविन्न से भासते हुए उसके गृहीत्राकार स्वरूप को देखकर यह आन्ति उपन्न होती है कि वित्त के अतिरिक्त अन्य कोई पुरुष (आत्मा) नहीं है तथा उसके हरय के प्रतिविन्न से भासते हुए प्राध्माकार स्वरूप को देखकर किसी-किसी को यह अम होता है कि वित्त से भिन्न कोई बाब बस्त नहीं हैं । अ

<sup>#</sup> फुटनोट — जैसा कि कहा गया है — वित्तं प्रवर्तते वित्तं वित्तमेव विमुख्यते। त्रित्तं हि जायते नान्यावित्तमेव निक्त्यते ॥ संकावतार स्त्र । वित्त की ही प्रवृत्ति होती है और वित्त की ही विमुक्ति होती है। वित्त को स्रोदकर वृस्ती वस्तु उत्पन्न नहीं होती और न उसका नाश होता है। वित्त को स्रोदकर वृस्ती वस्तु उत्पन्न नहीं होती और न उसका नाश होता है।

उनका यह भ्राम समाधि द्वारा आत्मा के सालात्कार से दूर हो सकता है। वर्थान् सभाधिकाल में जो सविकल्प प्रज्ञा होती है उस प्रज्ञा में प्रतिविम्बित वर्ध भिन्न है और जिसमें विषय का प्रतिविम्य पड़ता है वह प्रज्ञा भिन्न है तथा प्रतिविम्बित पदार्थ युक्त प्रज्ञा को व्यव-धारण करनेवाला जो पुरुष है वह भिन्न है। चित्त ही सब कुछ नहीं हो सकता, क्योंकि गृहीता, प्रहृण और प्राष्ट्र सब भिन्न-भिन्नाहों, एक नहीं हैं।

## भोजवृत्ति का भाषानुवाद सूत्र ॥ २३ ॥

इस प्रकार, पुरुष से जाना हुआ चित्त, सब वश्तुओं के प्रहण करने की शक्ति के कारण सब व्यवहारों के निर्वाह योग्य होगा, यह कहते हैं:—

द्रष्टा परुप है, उसके साथ चित्त भी चेतन-सा होजाता है और जब दश्य विषयों के साथ सम्बन्ध करता है अर्थात् विषयाकार रूपी परिणाम को प्राप्त होता है, तब वही चित्त सब वस्तुत्रों को प्रहरण करने की शक्ति से सम्पन्न होता है। जैसे निर्मल स्फटिक (बिह्नौर) दर्पेण ( शोशा ) त्यादि ही प्रतिविम्ब को प्रहरण करने में समर्थ होता है वैसे रजोगुरा और तमोगुण से श्रनाकान्त, शुद्ध चित्ता सत्व ही, चैतन प्रतिविम्ब प्रहण करने में समर्थ होता है। रज श्रीर तम, दोनों श्रशुद्ध होने के कारण प्रतिविम्ब प्रहण करने में श्रासमधे हैं। वह वित्त रज श्रीर तम को दबाता हुआ सत्त्व प्रधान बनकर स्थिर दीपक की शिखा (चोटी) के आकार सा चेतन प्रतिविम्ब प्रहण करने की शक्ति के कारण सदा एक रूप से परिएत होता हुआ मोत तक रहता है। जैसे चुम्बक के निकट होने पर लोह का चलना प्रकट होता है। ऐसे ही चैतन्य रूप परुष के निकट सत्त्व का श्वभिव्यंग्य चैतन्य प्रकट होजाता है। इसीसे इस शास्त्र में दो प्रकार की चित् शक्ति (ज्ञान शक्ति ) मानी जाती है। एक नित्योदिता ( नित्य उदित द्वितीय अभिन्यंग्य ( प्रकाश होने योग्य ) । नित्योदिता चेतन शक्ति, पुरुष है. . उसीकी निकटता से प्रकाशनीय है चैतन्य जिसका, ऐसा सत्त्व प्रकटित होता है, वही श्राभ-म्यांग्य चिच्छक्ति है। वह अध्यन्त समीप होने से पुरुष का भोग्य है। अर्थात् नित्योदित कृदस्थ चित शांक का सुखादि की समानरूपना को प्राप्त हुई, चित्प्रतिविम्ब रूप चित् शक्ति भाग है। वहीं सत्त्व, शान्त बद्धावादी सांख्यों (योगाचार्यों) से, परमात्मा द्वारा ऋधिष्ठेय अर्थात् कमीनकल सुख दुख का भोक्ता कहा जाता है। तीनों गुणों वाले, सुख द:खादि रूप.

मात्रं बदाम्यहम् ॥ अर्थात् बाहरी दृष्य जगत् बिल्कुल विद्यमान नहीं है। वित्त प्रकाकार है। परन्तु बही इस जगत् में विचित्र रूपों से दीख पड़ता है। कभी वह दृष्ट के रूप में और कभी भोग (वस्तुओं के उपभोग) के रूप में प्रतिष्ठित रहता है अतः चित्त ही की वास्तव में सत्ता है। जगत् उसी का परिणाम है। चित्तमात्रं न दृश्योऽस्ति, द्विधा चित्तं हि दृश्यते। प्राह्ममाहकभावेन शाश्वतो-च्छेत्वर्जितम्।। लंकावतार ३। ६५। श्रविभागो हि चुदुच्यात्मा विपर्यासितद्शेनी:। प्राह्ममाहकसंवित्तिमेदवानिव लक्ष्यते।। —स० मि० सं० पु० १२। अर्थात् चित्त ही द्विचित्र रूप से प्रतीयमान होता है—(१) प्राह्म विषय, (२) प्राह्मक विषयी।। अन्तः दृष्टिवाला स्थित ही अभित्र हुद्धि में प्राह्म-प्राह्मक-प्रहण इस त्रिपुटी की कस्पना कर उसे भेदवती बनाता है।।

( घटादि ) जो कि बिना किसी विशेषता के, किसी गुण के प्रधान होने से प्रतिक्ण परिण्त होते रहते हैं, वे कर्मानुसारी ( चित् प्रतिविम्य युक्त ) शुद्ध सत्त्व में, अपने आकार को समर्पण करने से क्षेय बन जाते हैं। जिसमें चेतन का प्रतिविम्य पड़ता है जिसका विशिष्ट आकार, विषयों के आकार को प्रहण करने से बनता है और जो वस्तुत: चेतन न होने पर भी चित् प्रतिविम्य के बल से चेतन सा प्रतीत होता है बह पहला चित्त सत्त्व ही, सुख दु:ख रूप भोग का अनुभव करता है। वहीं भोग, पुरुष के भी अत्यन्त निकट होने से भेद झान न होने से अभोक्त पुरुष का भी भोग कहा जाता है। इसी अभिप्राय से, बिन्ध्य-वासी (किसी आचार्य ) ने कहा है कि—चित्त सत्त्व का दु:खादि ही पुरुष का दु:खादि है ओर अन्यप्रभी लिखा है कि "विम्य के रहते हुए, प्रतिविम्यत खाया के सहश छाया का प्रकट होना प्रतिविम्य का सहस्य से कहा जाता है। वैसे ही चित्त सत्त्व में भी पुरुष के प्रतिविम्य के तुत्य चैतन्य का प्रकट होना "प्रतिसंक्षांति" शब्द का अर्थ है, ताल्पये यह है कि— दो प्रकार का भोग है, एक चिद्वसानतारूप और दूसरा परिणाम लच्च्ए, प्रतिविम्यत चिन्छात्त्व परुष का प्रतिविम्य के तुत्य का प्रकट होना "प्रतिसंक्षांति" शब्द का अर्थ है, ताल्पये यह है कि— दो प्रकार का भोग है, एक चिद्वसानतारूप और दूसरा परिणाम लच्चए, प्रतिविम्यत चिन्छात्त स्प पुरुष का चिद्वसानतारूप भोग है और प्रतिविम्बत हुआ है चैतन्य जिसमें. ऐसी सुखादि आकार से परिण्य होने वाली बुद्धि ( चित्त ) का परिणामलच्च भोग है ।

शङ्का यह है कि - जिसका परिणाम नियत अर्थात परिच्छित्र हो ऐसी निर्मल वस्त का, निर्मेल ( शुद्ध ) वस्तु में श्रतिविम्ब पड़ता है; जैसे मुख का शीशे में । परन्त अर्थत निर्मल पुरुष की अपेचा, जो अशुद्ध सत्त्व है उसमें, अत्यंत निर्मल, व्यापक, अपरिशामी (परिशाम श्रन्य) पुरुष का प्रांतिवम्ब कैसे पड़ता है ? उत्तर यह है कि- प्रतिविम्ब के स्वरूप को न जानकर शङ्काकार ने यह कहा है-क्योंकि सत्त्व में प्रकाशनीय चैतन्य शक्ति का, पुरुष की निकटता से प्रकटित होजाना ही प्रतिविम्ब है, और पुरुष में जैसी चेतन शक्ति है उसीकी छाया भी इसमें प्रकट होती है। यह कहना कि अत्यन्त निमेल पुरुष, अज्ञाद सन्व में फैसे प्रतिविम्बत होता है, यह भी व्यभिचरित है अर्थात् अत्यन्त शुद्ध वस्त का भी अपने से श्रशुद्ध वस्तु में प्रतिविम्ब पड़ता है। जैसे निमेलता से निकृष्ट जलादि में, श्रत्यन्त निमेल सर्यादि प्रतिविम्बित हुए माळुम होते हैं। यह कहना कि-व्यापक का प्रतिविम्ब नहीं होता. यह भी ठीक नहीं, क्योंकि व्यापक आकाशका शांश में प्रतिविम्ब मालूम होता है। ऐसे प्रतिविम्ब मानने में कोई दोष नहीं। द्वितीय शङ्का यह है कि सत्त्वगुण के परिणाम रूप बुद्धि सत्त्व ( अन्त:करण ) में पुरुष की निकटता से प्रकाशित चित् शक्ति का जो बाह्य वस्तुओं के सम्बंध होने पर भोग है, वही पुरुष का भोग है, यह कहना ठीक नहीं है। क्योंकि यह प्रकृति परिणाम रहित है तो चित्त सत्त्व कैसे होसकता है ? श्रीर यदि अकृति में परिणाम होता है तो वह परिणाम उसका क्यों होता है ? यह कहना कि पुरुषार्थ कर्तव्यता को अर्थात पुरुष को सुख द:स्वादि देने के लिये प्रकृति का परिणाम होता है, ठीक नहीं, क्यांकि 'पुरुषार्थ सुमे करना चाहिए" इस प्रकार की इच्छा को "पुरुषार्थ करोज्यता" कहने हैं। प्रकृति जढ़ है। उसमें ऐसी इच्छा पहले कहाँ से आई ? यद वैसी इच्छा है तो प्रकृति को जड़ क्यों कहा जाता है ( एतर ) प्रकृति में चानुलोम और प्रतिलोम, दो प्रकार के खाभाविक परिगाम होते

हैं, वे ही परिग्राम "पुरुषार्थ कर्तव्यता" कहलाते हैं। वह परिग्राम रूप शक्ति, जद प्रकृति में भी स्वाभाविक है। इस प्रकृति का बहिमेस रूप से महत् श्रादि से लेके, पश्चमहाभूतपर्यन्त अनुलोम परिणाम होता है, फिर अपने-अपने कारण में प्रवेश द्वारा ( अर्थात पृथ्वी का जल में, जल का तेज में, तेज का वाय में वाय का आकाश में इत्यादि रूप से ) अस्मिता तक प्रति-लोम परिगाम होता है। इस तरह जब परुष के भोगों की समाप्ति होजाने से प्रकृति की स्वाभाविक उक्त दोनों शक्तियाँ नष्ट हो जाती हैं, तब मुक्त पुरुष के प्रति प्रकृति कृतार्थ हुई ( अपने काम को समाप्त करने वाली ) ( उस मुक्त पुरुष के लिये ) फिर परिगाम को नहीं श्रारम्भ करती । जड़ प्रकृति को ऐसी पुरुषार्थ कर्तव्यता मानने से कोई दोष नहीं । (शङ्का) यदि ऐसी स्वाभाविक शक्ति प्रकृति में है तो मुमुक्ष पुरुष मोच के लिये क्यों प्रयत्न करता है ? यदि भाज इप्ट न हो तो मोज का उपदेशक शास्त्र व्यथे ही होजाय । अर्थात जब इच्छादि प्रकृति में ही है तो मुक्ति और बन्धन प्रकृति के ही आधीन हुए, फिर पुरुष क्यों यतन करता है ? ( उत्तर ) प्रकृति और पुरुष का भोग्य भोक्ता होना संबंध अनादि से है. उसके रहते हुए प्रकटित हुआ है चैतन्य जिसमें ऐसी प्रकृति को 'कर्तृत्वाभिमान' 'मैं करता हूँ" इस प्रकार का श्रमिमान होता है, उस श्रमिमान से दुःख का श्रनुभव हाता है, दुःख के श्रनुभव होने से ( पुरुप ) यह चाहता है कि मुक्ते यह अत्यन्त दु:खनिवृत्ति कैसे हो ? तो दु:खनि-वृत्ति के उपाय के उपदेशक शास्त्र की अपेता, प्रकृति को होती है। द:ख निवृत्ति का इच्छा, कर्माधिकारी अन्त:करण, शास्त्रोपदेश का विषय है। अन्य दर्शनों में भी इस प्रकार का ही श्रविवेकी शास्त्र में श्रधिकारी है। वहीं श्रधिकारी मोत्त के लिये यत्न करता हुआ, ऐसे शास्त्रीपदेश रूपी कारण की अपेचा से, मोचरूप फल को प्राप्त होता है। सब कार्य अपनी सामग्री को प्राप्त होने पर ही स्वरूप को लाभ करते हैं। प्रकृति के प्रतिलोम परिग्णाम द्वारा उत्पन्न मोज्ञरूप कार्य की एसी ही सामग्री शास्त्रादि श्रमाणों से निश्चित है। द्वितीय प्रकार से उपनादान नहीं होसकता, तो शास्त्रोपदिष्ट यम, नियम विवेक-ज्ञानांवि रूप सामग्री के बिना मोच कैसे होसकता है ? इससे सिद्ध हुआ कि विषयों के आकार को प्रहरा करनेवाला और प्रकट हन्ना है चैतन्यप्रतिविभ्य जिसमें ऐसा अन्त:करण, विषयों का निश्चय करके सब व्यव-हारों का चलाता है। इस प्रकार के कथन से ऐसे ही चित्त को मानते हुए और जगत स्वसं-वेदन (चत्त मात्र है ( स्वेन स्वरूपेण संवेदनं प्रकाशो यस्य तच्च तच्चित्त तदेव ) आधात आपने स्वरूप से ही प्रकाश है जिसका ऐसा केवल चित्त ही जगत है, इस प्रकार कहने वाले लाग समभायं जातं हैं (क्योंकि चित्त से भिन्न ज्ञाता, ज्ञंयादि भी हैं )।"

विशोष वक्तव्य—सूत्र २३॥ वातिककारादि ने इस सूत्र पर और इससे पूर्व सूत्र पर जो भाष्य लिखा है उसका तालये निम्न प्रकार है—

भोक्ता पुरुष परिणामशून्य है इससे उसमें कहीं आना जाना नहीं होता, किन्तु बुद्धि-वृत्ति में वह प्रतिविद्धित सा होता है इसलिये बुद्धिवृत्ति को चेतनतुस्य बना देता है। अन्यक्षा, 'घटमहं जानामि' 'मै घट को जानता हूँ' यह बुद्धिवृत्ति चेतन भावार्थ नहीं हो सकती, च्योंकि अहं पद का अथे केवल जह बुद्धि नहीं है। जैसे बुद्धि (अन्त:करण्) इन्द्रिक्सिह द्वारा अर्थों के सिन्नकर्ष से अर्थों (घटादिकों ) के आकार में परिएत होकर अर्थाकार होती है, वैसे ही पुरुष के अत्यन्त सिश्वर्ष भोग्य-भोत्तत्व रूप सम्बन्ध से उसके प्रतिविम्ब को प्रहरा करके आत्माकार बन जाती है। परिगाम बुद्धि में ही होता है, वह बहिर्मुख होकर विषयाकार होती है (विषयाकार हाने ही से, मन की खप्नावस्था में तत्तदाकार से वृत्तियाँ होती रहती हैं। श्रीर अन्तर्भख होकर आत्माकार प्रतिविम्ब को प्रहण करना ही उसकी आत्मा-कारता है। वस्ततः प्रतिविम्ब के न होने पर भी, बुद्धि का आत्माकार हो जाना ही प्रतिविम्ब है। अपने (इस प्रकार) प्रतिविम्य द्वारा ही चेतन भोक्ता कहलाता है। अर्थात् कर्तृत्व, भोक्तत्व, जातत्व, य सब बुद्धिवृत्ति में वास्तविक हैं और पुरुष में आरोपित हैं। तात्पर्य यह कि बद्धिवृत्ति तत्तदाकार से परिएत हुई अपने खरूप को पुरुष के लिए समर्पए करती है, इससे पुरुष में कर्तृत्व, भोक्तृत्व सममा जाता है। श्रीर श्रात्मा भी प्रतिविश्व द्वारा श्रपने रूप को बुद्धि के अपेण करता है, इससे बुद्धि चेतन सममी जाती है। आत्माकार सा बुद्धिवृत्ति का हा जाना प्रतिबिम्ब के तुल्य होने से प्रतिविम्ब कहलाता है। केवल वृत्तियों का बोध भी क्रोधादि वृत्तियों के तुल्य है, वह 'जानामि' में जानता हूँ इस वृत्ति का विषय होता है। इस मत्र में चित्त को 'सर्वार्थ' कहा है। इस शब्द का अर्थ यह है कि चित्त प्राह्म, प्रहिता इन सब को प्रहण करता है। 'त्रयं घटः' 'यह घट है' इस व्यवसायात्मक ज्ञान के अनन्तर खटमहं जानामि' भें घट को जानता हूँ इस प्रकार का जो श्रनुव्यवसायात्मक ज्ञान श्रोता है वह भी पूर्व ज्ञान के तुल्य साविभास्य है, इसलिए सर्वार्थ कहना ठीक है। इस उत्तर-ज्ञान में 'क्रेय, ब्राता, ज्ञान' तीनों समान होते हैं। 'द्रष्ट्रश्योपरक्तम्' अर्थात् पुरुष श्रीर विषय, दोनों के झाकारवाला चित्त होता है। पुरुष और बुद्धि की अत्यन्त समीपता है, इससे शब्दाद्याका-रादिवत परुषाकार बुद्धिवृत्ति होकर पुरुष में प्रतिविभ्यित होती है, उस बुद्धिवृत्ति का प्रकाश होता ही पुरुष में शब्दादि का ज्ञान श्रीर पुरुष का ज्ञान कहलाता है। इससे पुरुष-ज्ञान के लिए पुरुषान्तर वा ज्ञानान्तर की अपेचा नहीं और न कमेकर्र विरोध है अर्थात 'अहं जानामि' 'मैं जानता हूँ' इत्यादि प्रतीतियों का आश्रय होने से कत्ती, श्रीर उक्त प्रतीतियों का विषय होने से आत्मा कर्म होता है। पर आत्मा के विरुद्ध कर्मकर्तृत कैसे रह सकते हैं इस प्रकार का विरोध नहीं है। क्योंकि अन्त:करण को द्वार माना जाता है। जैसे स्फटिक मणि होनों तरफ भिन्न-भिन्न प्रकार की वस्तुओं के और अपने खरूप के साथ तीनों रूपवाला सा प्रतीत होता है वैसे ही चित्त की दशा है ( यहाँ स्फटिक का दृशन्त, सर्वोश में नहीं है क्योंकि नममें प्रतिविन्त्र मात्र पड़ता है श्रीर चित्त तदाकार से परिगात भी होता है। इससे उस-उस बस्त के साथ मेल होने से वैसा-वैसा प्रतीत होने मात्र में हुशन्त है।)

सब वस्तुओं को भ्रममात्र से कल्पित मानना भी ठीक नहीं। सीप में जो चाँदी का अथवा रञ्जु में जो सर्प का झान होता है वह सारूप्य दोष से है, इससे अविद्या की सर्वत्र कल्पना करना अयुक्त है। भ्रम-श्वलों में विषय का आकार चित्ता में रहता है, विषय सत्य ही है।

ं जिन सांख्य योगी वेदान्तियों ने विवेक द्वारा गृहीता, प्रहृण श्रीर प्राद्य; इन तीनों को परस्पर विजातीय रूप से प्रथक-प्रथक जान लिया है वही सम्यग्दर्शी हैं, उन्होंने ही पुरुष के हेर

स्तरूप को जान लिया है। अन्य जो अविवेकी हैं वे सब भ्रान्ति में हैं। उनकी उपैक्षा न करनी चाहिए, किन्तु कृपा करके उनको बोधन कराना चाहिये।

संगति — शङ्का-जब चित्त से सब व्यवहार चल रहे हैं और उसी में सब वासनायें रहती हैं तो द्रष्टा प्रमाण्शून्य होकर चित्त ही भोका सिद्ध होता है। समाधान —

# तदसंख्येयवासनाभिश्चत्रमपि परार्थे संहत्यकारित्वात ॥ २४ ॥

शब्दार्थ — तत् = वह = चित्ता । असंख्येय वासनाभिः चित्रम-श्रापि = अनिगनत वास-नाकों से चित्रित हुआ भी । पर-अर्थम् = दूसरे के लिये हैं । संहत्य-कारित्वात् = संहत्यकारी होने से ।

अभ्ययार्थ—चित्त अनिगनत वासनाओं से चित्रित हुआ भी परार्थ है क्योंकि वह संहत्यकारी है।

ब्याक्या—जो वस्तु कई चीजों से मिलकर काम की बनती है वह संहत्यकारी कहलाती है, जैसे मकान, शय्या आदि । संहत्यकारी वस्तु अपने लिये नहीं होती, बिल्क किसी दूसरे के लिये होती है, जैसे मकान शय्या आदि अपने लिये नहीं है विल्क किसी दूसरे के हिने और आराम के लिये हैं। इसी प्रकार चित्त भी सत्त्व, रजस् और तमस् गुणों के अङ्ग अङ्गी भाव के मेल से सत्त्व प्रधान बना है इसलिये वह भी संहत्यकारी है और किसी दूसरे के लिये होना चाहिये सो पुरुष के ही भोग अपवागे के लिये इसकी प्रवृत्ति होती है।

यशिष यह ठीक है कि अनन्त वासनाओं से चित्रित होने के कारण चित्त ही को भोक्का मानना चाहिए, क्योंकि जो वासना का आश्रय होता है वही भोग का आश्रय होने से भोका बन सकता है, अन्य नहीं। तथापि जब संहत्यकारी होने से वह चित्त छार्थ नहीं किन्तु परार्थ ही है अर्थान् पुरुष के ही भोग अपवर्ग सम्पादन अर्थ जानना चाहिए। इसलिए सुसाकार जो चित्त है, वह चित्त के भोगार्थ नहीं है और तत्त्वज्ञानाकार जो चित्त है, वह भी चित्त के अपवर्गार्थ नहीं, किन्तु यह दोनों प्रकार का चित्त परार्थ है और वह जो इस भोग और अपवर्ग अर्थ से अर्थवाला है, वही असंहत केवल पुरुष है।

#### भोजदृत्ति का भाषानुवाद ॥ २४ ॥

यदि उक्त प्रकार के चित्त से ही सब व्यवहार चलते हैं, तो प्रमाण्रहित द्रष्टा क्यों भाना जाता है ? इस शङ्का को करके द्वष्टा में प्रमाण देते हैं—

बह चित्त ही असंख्यात वासनाओं से नाना प्रकार का हुआ अपने रखामी के लिए हैं अथीत भोक्ता जीव के भोग और मोक्षरूपी प्रयोजन को सिद्ध करता है क्योंकि मिलकर काम करनेवाला है। जो-जो मिलकर काम करते हैं वे अन्य के लिये होते हैं। जैसे शप्या, आसनावि ( मिले हुए किसी पुरुष के लिये होते हैं)। सस्व, रज, तम ये तीनों चित्तरूप से परिग्रात होने वाले मिलकर कार्य करते हैं, इससे पर के लिये हैं। जो इनसे पर (भिन्न) है वह पुरुष है। (शहा) — शय्या, आसतादि के दृष्टान्त से तो शरीरवाला है 'पर' सिद्ध होता है और तुमको तो केयल चिन्मात्र पुरुष इष्ट है, दृष्टान्त कससे विपरींच की सिद्धि करता है, तो 'संहत्यकारित्वात्,' यह हेतु तुम्हारा इष्ट्रसाधक नहीं। (क्लर)— यह ठीक है कि सामान्य रूप से केवल परविषयिणी व्याप्ति (जो-जो मिलकर कार्य करता है वह-वह परार्थ है, इस प्रकार की) गृहीत होती है। परन्तु सस्वादि गुण तो मिलकर कार्य करनेवाले ही है, इनसे विलच्चण कोई अन्य धर्मी होना चाहिये, ऐसा विचार करने पर सस्वादि गुणों से विलच्चण, असंहत चिन्मात्र रूप भोक्ता सिद्ध होता है। जैसे काष्ट्रों से पिर दुए पर्वत में, विलच्चण धूम से, पर्वत की लकहियों से वत्पन्न अन्य वन्हियों से विलच्चण प्रकार का ही वन्हि (अग्नि) अनुमित होता है। वैसे यहाँ भी भोग्य सस्व गुण से, परार्थता का अनुमान करने पर उससे विलच्चण ही भोक्ता, खामी, चेतनरूप, असंहत (किसी से नहीं मिला हुआ) सिद्ध होता है। यदि उस पर (पुरुष) में परत्वधमे, सर्वोक्त ग्रह सिस से उत्तमतारूप) ही माना जाय तो भी तमोगुण प्रधान विषयों से शरीर उत्तम है, क्योंकि यह प्रकाशरूप इन्द्रियों का आश्रय है। उस शरीर से भी उत्तम इन्द्रियों हैं। उन इन्द्रियों से भी उत्तम, चित्तसत्व है। उस चित्त का भी जो प्रकाशक है, जिसका कोई अन्य प्रकाशक नहीं, वह चेतनरूप ही है, उसमों मेल कहाँ से हो सकता है।

संगति—यहाँ तक चित्त और पुरुष का भेद युक्ति द्वारा बतलाया गया, पर खाला कैसा है, क्या है ? यह युक्ति से नहीं जाना जासकता । क्योंकि यह अनुभव का विषय है; इसका वास्तविक खरूप समाधि द्वारा जाना जासकता है । इसको खगले सूत्र में बतलाते हैं ।

#### विशेषदर्शिनः धात्मभावभावनाविनिवृत्तिः ॥२५॥

शब्दार्थ—विशेष-दिशतः = ( विवेकख्याति द्वारा पुरुष खौर चित्र में ) भेद के देखने वाले की। खात्म-भाव-भावना = खात्म भाव की भावना। विनिवृत्तिः = निवृत्त हो जाती है।

अन्वयार्थ-विवेकख्याति द्वारा पुरुष श्रीर चित्ता में भेद के देखने वाले की श्राह्म-

भाव की भावना निवृत्त हो जाती है।

ज्याख्या—आत्मभावभावना = आत्मभाव की चिन्ता कि मैं कौन हूँ, कैसा हूँ, क्या था, आगे क्या होऊँगा, इत्यादि।

विशेष-दर्शिन: = पुरुष और चित्त के भेद को विवैकख्याति द्वारा साजात् करने

वाला विवेक इतानी।

विनेकख्याति द्वारा जब योगी को पुरुष और चिन्न का भेद साचान् हो जाता है जब उसकी आस्मभावना कि मैं कौन हूँ, क्या हूँ, इत्यादि निष्टुन हो जाती है, वह चिन्न ही में सारे परिणामों को देखता है और उसके धर्मों से भिन्न अपने को अपरिणामी ज्ञानखरूप अनुभव करने लगता है।

जिस पुरुष के चित्त में यह भावना होती है वही बात्मज्ञान के उपदेश का अधिकारी है और वही योगाभ्यास द्वारा विवेक-ज्ञान का सम्यादन करता है। इसी विवेक ज्ञान से यह आत्मभाव-भावना निष्टुच होती है। जिसको यह आत्मभाव-भावना ही नहीं उसको न तो इस आत्मझान के उपदेश का अधिकार ही है न उसको विवेक झान ही उत्पन्न होता है और न आत्मभाव-भावना की निवृत्ति होती है।

किसके चित्त में यह भावना उदय हुई है और किसके चित्त में नहीं उदय हुई है इसका भाष्यकार इस अनुमान से जान लेना बतलाते हैं कि जैसे वर्षा ऋतु में रूपों के अङ्कुरों का प्रादुर्भीव देखकर उन रूपों के बीजों की सत्ता का अनुमान किया जाता है वैसे ही जिस पुरुष को मोजमार्ग अवस्य से रोमाध्य, हये और अशुपात होवे उस पुरुष ने विवेक-झान के बीजभूत तथा अपवर्ग के साधन जो यम, नियम आदि कमें हैं उनका पूर्व जन्म में अनुष्ठान करलिया है और इसके चित्त में आत्मभाव-भावना का उदय भी है। जिन पुरुषों की पूर्व जन्म में हाभ कमों के अनुष्ठान के अभाव से केवल पूर्व पत्त में ही रुचि हो और सिद्धान्त में अहचि हो उनके चित्त में अनुमान से आत्मभाव-भावना का अनुदय जान लेना।

संगति — विशेष-दर्शन के उदय होने पर विशेष-द्शीं का चित्त कैसा होता है ? इसको बतलाते हैं:—

## तदा चिवेकनिम्नं कैवल्यपारभारं चिचम् ॥ २६ ॥

शास्त्रार्थ—तदा = तब (विशेषदर्शन के उदय होने पर) विवेक-निम्नम् = विवेक की खोऱ निम्न सर्थात् मुका हुआ = विवेकमार्ग सञ्चारी । कैवल्य-प्राग्भारम् = कैवल्य की प्राग्भार बाला सर्थात् कैवल्य के स्राभुमुख । चित्तम् = विशेषदर्शी का चित्त होता है ।

अन्वयार्थ — विशेषत्र्शन के उदय होने पर विशेषद्शीं का चित्त विवेक-मार्ग-सश्वारी होकर कैवस्य के श्राभमुख होता है।

ब्याख्या—निम्न—जल के प्रवाह के सम्बार योग्य जो ढलवान अर्थात् सुका हुआ प्रदेश है वह निम्न कहलाता है।

प्राग्मार—ऐसी उठी हुई भूमि अर्थात् ऊँचे प्रदेश को जहाँ जलका प्रवाह रुकजात। है प्राग्मार कहते हैं।

यहाँ चित्त की उपमा बहते हुए जल से दी गई है, जिस प्रकार पानी नीचे की ओर बहता है इसी प्रकार योगी का चित्त जो पहले ऋविवेक के मार्ग में बहता हुआ विषयों की ओर जा रहा था, विशेषदर्शन से वह मार्ग बन्द हो जाता है और चित्त का प्रवाह आत्मानात्म रूप विवेक-द्वान के मार्ग की ओर निम्न होकर कैवल्य प्राग्भार के अभिमुख हो जाता है। अर्थात् चित्र का प्रवान के कारण जो संसारी विषयों में लगा हुआ था, विशेषदर्शन द्वारा विवेक्द्वान होने पर इसकी प्रवृत्ति कैवल्य की ओर हो जाती है इसी प्रकार की उपमा (१।१२) में दी गई है।

सगति—विवेक शवाही विशा में भी बीच बीच में कभी-कभी व्युत्थान की वृत्तियाँ क्यों करात्र होती हैं ? इसको बताते हैं—

### तच्छिद्रेषु प्रत्ययान्तराणि संस्कारेभ्यः ॥ २७ ॥

शाब्दार्थ — तत् = उस (विवैक-क्कान के) छिद्रेषु = छिद्रों में = बीच-बीच में = अन्तराल में। प्रत्यय-अन्तराणि = दूसरी (ज्युत्थान की) वृत्तियाँ। संस्कारेम्यः = (पृवेके ज्युत्थान के) संस्कारों से होती हैं।

अन्वयार्थ— इस विवेक-क्वान के बीच-बीच में अन्य ज्युत्थान की गृत्तियाँ (भी ) (पूर्वके ज्युत्थान के) संस्कारों से उदय होती रहती हैं।

ब्याख्या — श्रिद्र = विवेकज्ञान के बीच में कभी-कभी होनेवाला विवेक-श्रभावरूप श्रवकाद्या, श्रन्तरात-श्रथवा श्रवसर ।

जबतक चित्त में पुरुष स्त्रीर चित्त की भिन्नता का झान प्रवलता से रहता है तथतक उसकी प्रवृत्ति कैनस्य की स्त्रार रहती है, पर जब-जन इस विवेकज्ञान में शिथितता स्त्रान लगती है, तब-तन व्युख्यान के संस्कार स्त्रथीन व्युख्यान की मम्त्रता स्त्रीर स्त्रहमता की वृत्तियाँ पह मेरा है भी सुखी हूँ भी दुःखी हूँ इत्यादि उत्पन्न हो जाती हैं। यह प्रत्ययान्तराणि स्त्रथीन समाधि की वृत्तियों से भिन्न व्युत्थान की वृत्तियाँ इसलिये बीचमें उत्पन्न होती हैं कि विवेकख्याति (विशेषदर्शन) स्त्रभी स्त्रयन्त परिपक्त नहीं हुई है और स्नादि काल से प्रवृत्ता व्युत्थान के संस्कार स्त्रभी किष्वत् बलवान हैं।

संगति- उनके त्याग का उपाय बताते हैं:-

### हानमेषां क्लेशवदुक्तम् ॥ २८ ॥

द्माब्दार्थ — हानम् = निवृत्ति । एषाम् = वनकी (व्युत्थान के संस्कारों की) क्लेशवत् = क्लेशों की तरह । उक्तम् = कही गई है ।

अन्वयार्थ-उन (ब्युत्थान के संस्कारों) की निवृत्ति क्लेशों की िवृत्ति के तुल्य कही

गई जानना चाहिये।

व्याख्या—जैसे दूसरे पाद के दस व ग्यारहवें सूत्रों में क्लेशों का नाश बतलाया है वैसे ही ब्युत्थान के संस्कारों का भी नाश जान लेना चाहिए आर्थात् जिस प्रकार प्रसंख्यान रूप आगिन से क्लेश दग्य-बीज भाव को प्राप्त होकर अपने अंकुर उत्पादन में असमर्थ हो जाते हैं वैसे ही विवेक अध्यास रूप प्रसंख्यान आगिन से पूर्वले जन्मों के ब्युत्थान के संस्कार भी दग्यबीज होकर ब्युत्थान की वृत्तियों को नहीं उत्पन्न करते । अपरिपक्व विवेकनिष्ठ चित्त में ही ब्युत्थान के संस्कारों का प्राप्त भी दग्यबीज होता है, परिपक्व झाननिष्ठ चित्ता में नहीं होता। इसिलए पहले विवेकझान के अध्यास से विवेकझान के संस्कारों का सम्पादन करके ब्युत्थान के संस्कारों का तिरोध करना चाहिये। कि संस्कारों का निरोध करना चाहिये। उसके प्रधात निरोध के संस्कारों का भी असम्प्रज्ञात समाधि द्वारा लय करना चाहिये। विवेक-झान में ही अपने को कृतकृत्य न समम लेना चाहिए।

संगति - व्युत्थान के निरोध का खपाय विवेक-अध्यास रूप प्रसंख्यान बतला कर

श्चब प्रसंख्यान के निरोध का उपाय कहते हुए जीवन्सुक्ति की परमकाश्चा रूप धर्ममेघ समाधि का स्वरूप कहते हैं :—

# प्रसंख्यानेऽप्यक्कसीदस्य सर्वेथा विवेकख्यातेर्धर्मेमेघः समाधिः ॥ २६ ॥

शाच्द्रार्थ — प्रसंख्याने-अपि-श्रकुसीदस्य = प्रसंख्यान झान में भी विरक्त है जो थोगी, उसको। सर्वथा-विवेक-ख्यातेः = निरन्तर विवेक-ख्याति के उदय होने से। धर्म-मेघ:-समाधिः = धर्ममेघ समाधि होती है।

अन्वयार्थ - जो योगी प्रसंख्यान ज्ञान से भी विरक्त है उसको निरन्तर विवेक-ख्याति

के उदय होने से धर्ममेघ समाधि होती है।

ब्याख्या—प्रसंख्यान - जितने तत्त्व परस्पर विलक्षण स्वरूप वाले हैं, उनका यथा-क्रम विचार करना प्रसंख्यान कहलाता है। ( भोजवृत्ति ) इसी को विवेक ज्ञान भी कहते हैं। धर्ममेष: = श्रति उत्तम पुरुष पाप से रहित परम पुरुषार्थ के साधक धर्म की जो वर्षा

करता है वह धर्ममेघ कहलाता है। ( भोजवृत्ति )

श्रकुसीद - ऋण देकर मास-मास में धन की वृद्धि करना अर्थात् सूद (ब्याज) लेने को कुसीद कहते हैं। यहाँ जो योगी असंख्यान की लिप्सा वाला है उसके लिए कुसीद और जो फल की इच्छा से विरक्त है उसके लिए अकसीद शब्द का प्रयोग हुआ है।

जब ब्रह्मिनष्ट योगी पर-वैराग्य द्वारा प्रसंख्यान अर्थात् विवेक-ज्ञान से भी किसी फल ( सर्वज्ञत्वादि जिनको ३१४९ में बतला आये हैं) की इच्छा नहीं रखता तो उसके विरक्त हो जाने पर इस पर वैराग्यशील योगी की सर्वथा विवेक-ख्याति उदय होती है, अर्थात् निरन्तर विवेक ज्ञान का प्रशह यहने लगता है। इससे च्युत्थान के संस्काों के बीज नितान्त भस्म हो जाते हैं। इस कारण च्युत्थान की ग्रुत्थान समाधि की स्वयं उत्त्वी अवस्था विवेक ख्याति ( प्रसंख्यान ) है। विवेक-ख्याति की ग्रुत्थान अथात् निर्वोज समाधि है।

संगति-धर्ममेघ समाधि का फल क्लेशकर्म की निवृत्ति बताते हैं :-

# ततः क्लेशकर्मनिष्टत्तिः ॥ ३० ॥

शब्दार्थ — ततः = उस ( धर्ममेघ समाधि ) से । क्लेश-कर्म-निवृत्तिः = क्लेश खौर कर्मों की निवृत्ति हाती है ।

अन्वयार्थ-उस धर्ममेध समाधि से क्लेश और कर्मों की निवृत्ति होती है।

न्याख्या उस भमेंनेय समाधि की प्राप्ति पर श्रविद्या श्रादि पाँचों क्लेश श्रीर हुन्न, कृष्ण तथा मिश्रित तीनों प्रकार के कमें (सकाम कमें) श्रीर उनकी वासनायें मूलसहित नाश हो जाती हैं। इस प्रकार क्लेश श्रीर कमें के श्रभाव में योगी जीवन्मुक्त होकर विश्व-रता है भीर शरीर त्यागने के पश्चात् विदेह मुक्त पद को प्राप्त होता है श्रथीत् पुनः जन्म धारण नहीं करता जैसा कि भाष्यकार लिखते हैं "कस्मात् यस्माद्विपर्ययो भवस्य कारण्म, निह ज्ञीण् हेशिवपर्ययः कश्चित् केन चित्कचिजातो दृश्यत इति।" क्योंकि विपर्यय ज्ञान व्यर्थात् श्वविद्या ही संसार का कारण् है। इसलिये जिसके श्वविद्यादि हेश नष्ट हो गये हैं ऐसा पुरुप कोई भी किसी कारण् से भी, कहीं भी उत्पन्न हुआ नहीं देखा जाता। महर्षि गौतम ने भी न्याय दर्शन में ऐसा ही कहा है। "बीतरागजन्मादर्शनात्" (३।१।२५) जिसके राग बीत गये हैं ऐसे पुरुष का संसार में जन्म न देखे जान से।

संगति - क्लेशकर्म की निवृत्ति पर क्या होता है ?

#### तदा सर्वावरणमलापेतस्य ज्ञानस्यानन्त्याङ्ग्रेयमरूपम् ॥ ३१ ॥

शब्दार्थ—तदा = तब क्लेशकमें की निष्टित्ता पर । सर्वे-श्रावरण-मल-श्रपेतस्य = सारे श्रावरण मल से श्रलग हुए। ज्ञानस्य = ज्ञान के = चित्ता के प्रकाश के। श्रानन्त्यात् = श्रनन्त होने से । ज्ञेयम् = जानने योग्य वस्तु । श्रल्पम् = थोड़ी रह जाती है।

अन्वयार्थ-तब सब क्लेशकर्मी के चय-काले में सर्व श्रावरणरूप मलों से रहित

होकर चित्तारूप प्रकाश के अनन्त होने से ज्ञेय पदार्थ अल्प हो जाता है।

व्याख्या—िचित्त सत्त्वप्रधान सूचे के सहरा प्रकाशशील है। जिस प्रकार शरद् ऋतु में मेय सूचे के प्रकाश को ढक देते हैं, उसी प्रकार रजम्तमस्मूलक अविद्या आदि क्लेश और सकाम कमें की वासनायें चित्त के प्रकाश पर आवरण डाले हुए रहने हैं। बादलों के हृटने पर जब सूचे का प्रकाश नारों दिशाओं में फैलता है तो सारी वस्तुयें स्पष्ट दीखने लगती हैं, ये सारी वस्तुयें उसके सर्वत्र फैले हुए प्रकाश की अपेचा अति न्यून परिच्छित्र हैं, इसी प्रकार धर्ममेघ समाधि द्वारा जब रजन्तम-मूलक क्लेश और कमें वासनाओं के मल का पदों चित्त से हट जाता है तो उसके अपरिमित ज्ञान क सर्वत्र फैले हुए प्रकाश में कोई वस्तु छिपी नहीं रहती। उसका प्रकाश इतना बढ़ जाता है कि जानने योग्य कोई वस्तु अज्ञात नहीं रह सक्तती। विषय बहुत न्यून, परिच्छित्र और ज्ञान का प्रकाश अनन्त अपरिच्छित्र हो जाता है। ज्ञेय सांसारिक वस्तुयें उसकी हिए में अल्य अर्थात् तुच्छ हो जाते हैं, जैसे प्रकाश में जुग़क् शो व्यासजी महाराज उसके विषय में निम्न हष्टान्त देते हैं:—

# ष्प्रन्थो मणिपविध्यत्तपनंगुलिरावयत् ।

# अग्रीवस्तं प्रत्यभ्रंचत्तपिज्ञह्वोऽभ्यपूज्यत् ॥ इति ।

अर्थ—अन्धे ने मांगुयों को बींधा, बिना कँगुली वाल ने उसमे धागा पिरोया, प्रीवा-रहित के गले में वह डाली गई और जिह्नारहित ने उसकी प्रशंसा की ।

अर्थात् जैसे यह वाक्य आश्चयंहत्य जान पड़ता है, ऐसे ही आश्चर्यहत्य दशा योगी की

इस काल में होती है।

संगति—धर्ममेव समाधि से क्लेशकर्मों की निवृत्ति हो जाने पर भी गुण जो खतः ही परिग्राम स्वभाव वाले हैं, विद्यमान रहते हुए उस पुरुष के लिय शरीर और इन्द्रियों को क्यों नहीं ब्रुपन्न करते ? इसका उत्तर अगले सूत्र में देते हैं :—

# ततः कुतार्थानां परिखामक्रमसमाप्तिर्छुणानाम् ॥ ३२ ॥

शब्दार्थ — नतः = तत्र । ऋतार्थानाम् = ऋतार्थ हुए । गुणानाम् = गुणों के । परिणाम-ऋम = परिणाम के क्रम की । समाप्तिः = समाप्ति हो जाती है ।

अन्वयार्थ-तब कृतार्थ हुए गुणों के परिणाम के क्रम की समाप्ति हो जाती है।

च्यारुया—गुणों को प्रवृत्ति पुरुष के भोग-खपवर्ग के लिये हैं। जबतक पुरुष के यह दोनों प्रयोजन सिद्ध नहीं हो लेत तक्तक वे इसके लिये खपने परिणाम के क्रम ( इारीर, इन्टिय खादि के खारम्भ ) को जारी रखते हैं।

धर्ममेघ समाधि से क्लेश और कर्मों की निवृत्ति होती है उसके फलस्वरूप रजस्तिम्स गुर्खों का व्यावरण हटने से ज्ञान व्यानन्त (व्यपरिमित) और क्षेत्र व्यावरण हटने से ज्ञान व्यानन्त (व्यपरिमित) और क्षेत्र व्यावरण हटने से ज्ञान व्यावरण होने से पर-वैराग्यरूप है। उस उस्कृष्ट वैराग्य के बाद गुर्खों का जो व्यानुलोमतया (सीधे) सृष्टि उन्सुख और प्रतिलोमतया (उन्हे)) प्रत्य उन्मुख प्रधान-व्यप्रधान भाव से स्थितिरूप परिणाम है उसके क्रम की उस प्रस्तु के प्रति समाधि हो जाती है। उस पुरुष के लिये फिर गुर्ख प्रवृत्त नहीं होते।

भाव यह है कि धर्ममंघ समाधि के पश्चात् जब पुरुष के भोग और अपवर्ग प्रयोजन सिद्ध हो जाते हैं, तो इन गुरुषों का उस पुरुष के लियं कोई कार्य शेष नहीं रहता। इस कारस्य उसकी और से कृतार्थ अर्थात् कत्तव्य पूरा करके अपना परिस्ताम-क्रम समाप्त कर देते हैं और उसरे पुरुषों के इसी प्रयोजन को सिद्ध करने में लगे रहते हैं (२।२२)।

संगति - क्रम का स्वरूप बताते हैं :--

# चलपतियोगी परिणापापरान्तनिर्ग्राद्यः क्रमः ॥ ३३ ॥

दाब्दार्थ—स्या-प्रतियोगी = स्यों की सम्बन्धी = प्रतिस्या होनेवाली । परियाम-स्राप्रान्त-निर्माद्यः = परियाम की समाप्ति पर प्रह्या करने योग्य (जो गुर्यों की स्रवस्था विशेष है वह )। क्रमः = क्रम कही जाती है।

अन्वयार्थ-प्रतिच्छा होनेवाली परिणाम की समाप्ति पर जानी जाने वाली (गुर्खों की व्यवस्थाविशेष का नाम ) कम है ।

ब्याख्या - चणों की निरन्तर (परम्परा के) धारा के आश्रित जो परिणामों की निरन्तर परम्परा है, उसको परिणाम कम कहते हैं अथोत् चण-चण में जो शत्यक वस्तु में परिणाम होता रहता है उसको कम कहते हैं। परिणाम हतना सूक्ष्म होता है कि प्रहण नहीं हो सकता । वह होते-होते अन्त में स्थूलरूप होने पर दिखलाई देने लगता है। जैसे वस्त्र कितना ही सुरचित क्यों न रखा जाय, एक समय पर इतना जीर्ण हो जाता है कि हाथ रखने से फटने लगता है। यह परिणाम का कम उसी समय नहीं हुआ बल्कि शत्येक चण्ये में होता रहा है। परन्तु इतने सूक्ष्म रूप में हो रहा था कि देखा नहीं जा सकता था, अन्त में बहुतसे परिणामों का स्थूल रूप में होने पर वह दिखलाई देने लगा। यही गुर्णों के धर्म परिणाम और लक्ष्य-परिणाम का कम है। अर्थात् परिणामों की जो आगे-पीह की एक

धारा या सिलसिला है वह कम है। किसी क्रम का आरम्भ एक विशेष ज्ञाण में होता है और समाप्ति एक दूसरे ज्ञाण में। पहले ज्ञाण को जहाँ से क्रम आरम्भ होता है, पूर्वान्त और अन्तिम ज्ञाण को जहाँ वह कम समाप्त होता है, अपरान्त कहते हैं।

यह कम धर्मे, लज्ञ्ण और अवस्था; तीनों परिणामों में पाया जाता है। उत्तर वस्त्र के उदाहरण से बताया है कि अवस्था-परिणाम का कम सुक्ष्मरूप से होता हुआ दिखाई नहीं देता है। उसका अन्तिम फल ही अत्यज्ञ होता है। धर्म और लज्ञ्ण-परिणाम का कम भी जो दिखलाई देता है वह भी कई परिणामों का स्थूल रूप ही है; जो कम प्रत्येक ज्ञ्य में सुक्ष्म रूप से होता रहता है वह इनमें भी साज्ञान् नहीं दिखाई देता।

यह परिएगान-क्रम गुर्णों में बराबर होता रहता है। यदि यह शंका हो कि गुर्ण तो तित्य हैं उनमें परिएगम कैसे हो सकता है ? उसका सामाधान करते हैं। अतीतावस्था से शुद्ध होना मात्र ही नित्य का सामान्य लक्ष्ण है न कि अपरिएगमी होना। इसलिए नित्यता वो प्रकार की होती है, एक कुटस्थ नित्यता दसरी परिएगमी नित्यता।

१ कूटस्थ नित्यता—स्वरूप से सदा एक बना रहना और किसी प्रकार का परि-ग्राम न होना। यह पुरुष की नित्यता है जिसमें वह सदैव एक रूप में बना रहता है। और उसमें कोई परिग्राम नहीं होता।

२ परिणामी नित्यता—श्रवशा से परिणाम होता रहना, खरूप से सदा एक बने रहना। यह परिणामी नित्यता गुणों की है। गुण परिवर्तन को प्राप्त होते हुए भी खरूप से नष्ट नहीं होते हैं, उन नित्य धर्मी गुणों की परिणामों की कोई श्रन्तिम सीमा नहीं प्रतीत होती। जहाँ सीमा प्रतीत होती है वह श्रन्य धर्मियों की है जो श्रनित्य हैं, जैसे बुद्धि, इन्टिय, तन्मात्रा, पाँचों भृत, शरीर श्रादि।

श्रव यह शंका होती है कि स्थिति व गित श्रार्थात् सृष्टि प्रलय प्रवाह रूप से जो गुर्सों में वर्तमान संसारकम है इस कम की समाप्ति होती है वा नहीं, यदि समाप्ति मानी जावे तो ऊपर जो कहा गया है कि 'गुर्सों के परिस्माम की कोई श्रान्तिम सीमा नहीं ' इसका संडन होता है श्रीर यदि समाप्ति न मानी जावे तो पूर्व सुत्र में गुर्सों के कम की समाप्ति क्यों कही। इस शङ्का के निवारसार्थि भाष्यकारों ने यह कहा है कि यह प्रभ एकान्त वचनीय नहीं है अर्थात् एक बार ही 'हाँ' अथवा 'ना ' में उत्तर देने योग्य नहीं हैं, किन्तु श्रवचनीय है। प्रभती न प्रकार के होते हैं—

१ एकान्त वचनीय-जो नियत से एक ही समाधान द्वारा उत्तर देने योग्य है।

२ विभज्य वचनीय - जो विभागपूर्वक उत्तर हेने योग्य है।

३ अवचनीय-जिसका उत्तर एकान्तरूप से एक प्रकार से कहने योग्य नहीं होता।

जैसे 'क्या सब जगत् जो उत्पन्न हुआ है मरेगा ' ? उत्तर—'हाँ अवस्य मरेगा'। यह एकान्तवचनीय अर्थात् एक ही उत्तर देने की योग्यता वाला है 'क्या जो-जो मरेगा वह सब उत्पन्न होगा ' ? उत्तर—'केवल जिसको विवेकज्ञान उदय हो गया है और जो उच्चारहित हो गया है वह उत्पन्न न होगा अन्य उत्पन्न होगा '। 'मनुस्य जाति उत्तम

है था नहीं १ डत्तर—'मनुष्य जाति पशुकों से उत्तम है देवताकों से उत्तम नहीं हैं । यह विभव्य-वचनीय है। 'यह संसार अन्तवान है वा अनन्त है १ 'यह अवचनीय है। क्योंकि दोनों में से एक विशेष कहने योग्य नहीं है। परन्तु आगम प्रमाण ( शब्द प्रमाण ) से इसका उत्तर यह है कि ज्ञानियों को संसारकम की समाप्त है, अर्थात् ज्ञानियों को संसार अन्त को प्राप्त होता है, अर्जानियों को संसार अन्त को प्राप्त होता है, अर्जानियों को नहीं होता। ज्ञानी संसारकम के समाप्त होने पर अर्थात् संसार के अन्त होने पर मुक्त हो कैवल्यपद को प्राप्त होते हैं।

टिप्पणी—भोजवृत्ति में यह सूत्र कुछ पाठान्तर के साथ लिखा गया है, इसलिए इस सूत्र का भोजवृत्ति के ऋथे सहित पाठकों की जानकारी के लिए लिखे देते हैं।

# त्त्रणपतियोगी परिष्णामोऽपरान्तनिर्प्राद्यः क्रमः ॥३३॥

उक्त क्रम का लक्त ग कहते हैं —

#### भोजदृत्ति का भाषानुवाद ॥ सूत्र ३३ ॥

सब से छोटे काल का नाम च्या है, (च्या भी क्रियासम्ब व शाब्दबोधास्मक परिणाम ही है)। उस च्या का जो प्रतियोगी, (निरूपक) च्या से भिन्न परियाम है, वह गुर्णों का क्रम है। जाने हुए च्याों में, पीछे जोड़ लगाने से ही वह प्रह्या किया जाता है, बिना जाने हुए च्याों के, उनमें क्रम, नहीं जाना जा सकता, इससे उसे 'अपरान्तिन्धांधा' कहा है।

विशेष वक्तव्य — । सूत्र ३३ ॥ श्रीविज्ञान भिक्षु श्रादि, सूत्र में, 'परिणामापरान्त' पाठ मानते हैं। श्रीरामानन्द यति, कुछ विभिन्न व्याख्यान करते हैं। वे च्या प्रतियोगी शब्द का पष्टी समास नहीं, किन्तु बहुनीहि करते हैं (वही ठीक माद्यम होता है) अर्थात् 'च्या प्रतियोगिनी निरूपकी यस्य, श्रासी, च्याप्रतियोगी '। च्या हैं निरूपक बतलाने वाले जिसके, वह च्याप्रतियोगी। च्या, कलांश्च (पिमाण विशेष) को कहते हैं। च्याों में बुद्धि को समाधित्य करके ही कम (पूर्वापरभाव) जानने योग्य है। इस से यह बता दिया कि च्याणक परिणाम होता है। उस कम में श्रमाण देते हैं:—

'अमरान्तिर्माष्टः'। कहीं कम प्रत्यक्त और कहीं क्रमुमेय है। यृत्तिका में पिड, घट, कपाल, चूर्ण कर्ण्यूक्पी, प्रत्यक्त परिश्वाम होते हैं, उनका पूर्वान्त पिड है, और अपरान्त कर्ण है। इनमें पूर्वोत्तर अवधि के झान से, कम, निश्चित रूप से गृहीत होता है, अर्थात् मृत् पिंड के अनन्तर घट होता है ऐसा कम प्रत्यक्त है। अच्छे प्रकार रक्त्वा हुआ वक्ष भी पुराना पढ़ जाता है। वक्ष में पुरानापन, एकबार तो आता नहीं, किंतु क्र्य-क्स में पूर्वान्त नवीनता से लेकर पुराग्णता होती रहती है। अर्थात् नवीन होने के बाद, अत्यन्त स्थूम पुराग्णता इत्यादि रूप से पुराग्णता होती रहती है। वहाँ पर, कम, अनुमान करने योग है। यह कम, नित्य और आतित्य दोनों प्रकार के पदार्थों में होता है। नित्य वो प्रकार के हैं। एक—कूटस्थ नित्य होते हैं जैसे—पुरस्य। दितीय—परिशामी नित्य होते हैं, जैसे—सत्त्वादि गुग्रा। धर्म, लक्ष्य, अवस्था, इन तीनों प्रकारों ( तृतीय पाद के

१३ वें सूत्रोक्त ) से परिएाम होने पर भी, धर्मी में, स्वरूप का नाश न होना 'परिणामी नित्यता 'है। एक धर्म को छोड़ धर्मान्तर को प्रहण करना 'परिणाम'है। अनित्य बुद्धि आदि धर्मियों में जो कम है, वह अवधि सिह्त है। बुद्धि में रागादि परिएाम 'पूर्वान्त' और पुरुष का प्रत्यन्न करना 'अपरान्त' क्रम है। परिएामी नित्य गुणों में परिएाम का क्रम, अवधि (हद् ) से रहित है। क्योंकि गुक्त पुरुषों के प्रति, गुणों का परिएाम न होने पर भी, बद्ध जीवों के प्रति, होता ही रहता है।

प्रश्न—सब जीव मुक्त हो सकते हैं, वा नहीं ? यदि हो सकते हैं, तो श्रकृति (गुर्गों) का परिणाम, श्रवधि से रहित मानना ठीक नहीं और नहीं हो सकतेतो तत्त्व-ज्ञान में किसे विश्वास होगा व्यर्थात् तत्त्वज्ञान होने पर भी, यदि नहीं हो सकते तो तत्त्वज्ञान में विश्वास चठ जायगा, विश्वास चठने से कोई मुमुक्क न रहेगा; इत्यादि दोष होंगे।

उत्तर—तीन प्रकार का प्रश्न हो सकता है—एकान्तवचनीय, विभव्यवचनीय, श्रवचनीय। याद पहला प्रश्न किया जाय कि क्या सब उत्तम हुए मरेंगे? तो यह एकान्तवचनीय है, अथान कहना चाहिए कि हाँ अवश्य मरेंगे। आपका किया हुआ जो दूसरा प्रश्न है। वह 'विभव्य वचनीय' है अर्थान् विभाग करके उत्तरणाय है—कि जिसे तत्त्वज्ञान होगा, वह मुक्त हो जायगा और जिसे न होगा, वह नहीं। जीव श्रमन्त हैं स्रृष्टि प्रलय भी अनन्त हैं इससे सबकी मुक्ति कहीं होसकती। तीसरा प्रश्न यह होसकता है कि प्रकृति का परिणामकाम समाप्त होता है या नहीं? इसके उत्तर दो होसकते हैं—प्रथम यह है कि निश्चित नहीं कर सकते कि समाप्त होता है या नहीं। दितीय यह है कि जो ज्ञानी हैं, उनके लिये समाप्त होता है, अन्यों के लिये नहीं। वास्तविक परिणामकाम, परिणामी नित्य गुणों में है और पुरुष में किस्पत है, वस्तुत: नहीं अर्थान् बुद्धि के परिणामों का आरोप है, इत्यादि भाष्य का तास्त्ये हैं।

संगति – गुर्णों के परिए। मक्रम की समाप्ति पर कैवल्य कहा गया है उसका स्वरूप अगले सत्र में बताते हैं:—

. पुरुषार्थश्रून्यानां ग्रुणानां प्रतिपसनः कैन्हयं खरूपप्रतिष्ठा वा चिति-शक्तिरिति ॥ ३४ ॥

शब्दार्थ — पुरुषाथे-रात्यानां-राणानां = पुरुष अर्थ से शत्य दुए राणों का। प्रति-प्रसवः = अपने कारण में लीन होजाना। कैनल्य = कैनल्य है। वा = अथवा। खरूप-प्रतिष्ठा = अपने खरूप में अवस्थित होजाना। चितिशक्तिः = चितिशक्ति का (कैनल्य है) इति = और यह पाद तथा योगशास्त्र समाप्त होना है।

अन्वयार्थ - पुरुवार्थ स शून्य हुए गुणों का अपने कारण में लीन होजाना कैवल्य है अथवा चितिराक्ति का अपने स्वरूप में अवस्थित हाजाना कैवल्य है।

ड्यास्था—गुणों की प्रवृत्ति पुरुष के भाग अपवागे क लियं है इसलिये भोग और अपवागे ही पुरुषाये हैं। इसी पुरुषाये के लियं गुण, झरीर, इन्द्रिय, बुद्धि आदि में परिस्तुत

होरहे हैं। जिस पुरुष का यह प्रयोजन सिद्ध होगया उसके प्रति इनका कोई कार्य शेष नहीं रहता । तब उस पुरुष के भोग तथा अपवर्ग रूप पुरुषार्थ के सम्पादन से कृतार्थ हुए पुरुषार्थ शुन्य कार्य-कारण स्वरूप गुरू प्रतिप्रसव को प्राप्त होते हैं अर्थात प्रतिलोम परिणाम के अपने कारण में लीन होजाते हैं। त्रर्थात् व्यत्थान समाधि और निरोध के संस्कार मन में लीन होजाते हैं, मन ऋहंकार में, ऋहंकार बद्धि (चित्त ) में और बुद्धि प्रधान प्रकृति में लय होजाती है। इस प्रकार पुरुष का अन्तिम लक्ष्य अपवर्ग सम्पादन करने के प्रश्चात गरागों के अपने कारण में लीन होजाने का नाम कैवल्य, अर्थात् गुणों का उस पुरुष से अलग होना है। अथवा यों कहना चाहिये कि धर्म चित्त के परिणाम क्रम बनाने वाले गर्गों का अपने कारण में लीन होजाने पर चितिशक्ति पुरुष का चित्त से किसी प्रकार का सम्बन्ध न रहने पर अपने स्वरूप में अवस्थित होजाने का नाम कैवल्य है। इसकी सविस्तर व्याख्या ततीय पाद के ५५ वें सूत्र में करदी गई है। यहाँ यह स्त्रीर जान लेना चाहिये कि जैसे वेदान्त में स्त्रज्ञान की निवृत्ति श्रीर परमानन्दस्वरूप ब्रह्म प्राप्ति को समकाल होने पर भी कहीं श्रज्ञान की निवृत्ति को जैसे 'भुयश्चान्ते विश्वमाया निवृत्तिः' 'श्रौर फिर अन्त में सारी माया निवृत्त होजाती है' श्रीर कहीं बहा की प्राप्ति को जैसे 'स यो वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' 'जो निश्चय उस ब्रह्म को जानता है ब्रह्म ही होजाता है' मुक्ति कहा है। वैसे ही यहाँ पर भी गुणों का प्रति-प्रसव और चितिशक्ति की स्वरूपप्रतिष्ठा इन दोनोंके समकाल होने पर भी तास्तर्य की एकता होने से कैवल्य के दो लच्चएा कहे हैं। लच्चएभेद से कैवल्य का भेद नहीं किया है।

सम्यग् ज्ञानाधिगमाइ धर्मादीनामकारखमाप्तौ । तिष्ठति संस्कारवशाख-कश्चिमवइ धृतशरीरः ॥ माप्ते शरीरं भेदे चिरताथैत्वात् प्रधानविनिष्टचौ । ऐकान्तिकमात्यन्तिकम्रुभयं कैवन्यमाप्नोति ॥ (साः काः ६७, ६८)

व्यर्थ—यथार्थ झान की प्राप्ति से जब कि धर्म आदि श्रकारण बन जाते हैं. तब पुरुष (पिछले) संस्कार के बद्दा से चक्र के सदृष्ठा द्दारीर को धारण किये हुये ठहरा रहता है। द्दारीर के छूट जाने पर और चरितार्थ होने से प्रधान की निवृत्ति होने पर ऐकान्तिक (श्रवश्य होने वाले) और आत्यन्तिक (बने रहने वाले) दोनों प्रकार के कैवल्य को प्राप्त होता है।

इति का शब्द इस पाद तथा योगशास्त्र की समाप्ति के लिये लाया गया है।

# भोजहत्ति का भाषातुवाद । सूत्र ॥ ३४ ॥

"डाव फलरूप मोस के सामान्य खरूप को कहते हैं—जो सस्वादि गुण् भोग और मोस्रूर पुरुषाथे को समाप्त कर चुके उनका जो उस्टे-उस्टे परिणाम की समाप्ति होने पर साणों में विकार का पैदा न होना वा वृक्तियों के तुस्य रूप की निवृत्ति होने पर चेतन शक्ति का अपने खरूपमात्र में स्थिति करना मोस कहा जाता है केवल हमारे ही दर्शन ( मत ) में मोसाबस्था में पुरुष इस प्रकार का चेतन रूप नहीं होता, किन्तु अन्य दर्शनों में भी विचार करने पर खरूपावस्थित होता है। जैसे—

द्यात्मा हारिक विज्ञान नहीं है—संसारावस्था में कर्ता. भोक्ता खौर विचार करने बाला आत्मा प्रतीत होता है अन्यथा यदि एक कोई चेतन उस प्रकार का न हो और जान बर्गों को ही, जोकि पूर्वापरविचार से शुन्य हैं आत्मा माना जाय तो कर्म और फल का सम्बन्ध नियमपूर्वक नहीं होसकता श्रीर किये हुए की हानि, नहीं किये हुए की प्राप्तिकप दोष भी हो। श्रीर जिसने शास्त्रों में ही कहे हुए कमें को किया है वहीं यदि भाका रहे तो सबकी प्रवित्त कल्याराप्राप्ति के लिये दुःख की निवित्त के लिये होसकती है। प्रहरा करना या छोड़ना विचार से ही हाता है इससे और ज्ञानकर्णों को परस्पर भिन्न होने से (पूर्वा र ) विचार शन्यता है। यदि कोई उनका अनुसंधान करने वाला न रहे तो किसी का भी व्यवहार नहीं चल सकता । इससे. जो कर्ता, भोक्ता, अनुसंघाता ( विचार करने वाला वा जानने वाला ) है वह आत्मा है यह व्यवस्था की जाती है। मोन्नावस्था में केवल चैतन्यरूप ही आत्मा रहता है क्योंकि मोज दशा में तो प्राह्म प्राहक रूप अर्थात् प्रहण करना आदि सब व्यवहारों के न रहते से केवल चैतन्य ही शेष रहता है। वह चैतन्य, अपने खरूप को ानने से नहीं है किन्त स्वरूप से है क्योंकि विषयों को प्रहरा करने की सामध्ये ही चे न का स्वरूप है अपने स्त्ररूप को प्रहरण करना नहीं (ऐसा ही श्रति बतलाती है यथा:- "विज्ञानारमरे केन विजा-नीयान" सबके जानने वाले विज्ञाता को किस से जाना जासकता है। तथा "येनेदं सव विज्ञानाति तं केन विज्ञानीयान्" जिसे ये सब कुछ जाना जाता है बसका किस से जानें) जैसे चेतन से गृहीत हुई वस्तु 'यह हैं' इस प्रकार प्रहुण की जाती है और चेतन का स्वरूप, 'श्रहं' श्रथीत 'में हं' इस प्रकार महरा किया जाता है। श्रापस में विरुद्ध, बहिमेखता श्रीर अन्तर्मुखता रूप दो व्यापार एक काल में नहीं होसकते तो चेतन खरूप से ही शेष रहता हैं। इससे मोजावस्था में गुर्गों के कार्यों की समाप्ति होने पर केवल चैतन्यरूप ही आत्मा रहता है यही ठीक है, और संसारदशा में तो ऐसे ही आत्मा को कत्ती, भोत्ता और अनसंधाता होना सब ठीक है।

आत्मा का संसारदृशा और मुक्ति अवस्था में एक ही रूप है। देखिये जो ये प्रकृति के साथ अज्ञानमूलक भोग्य का भोग करना रूप अनिह स्वाभाविक सम्बन्ध है उसके होने पर और जो पुरुषार्थकर्तव्यतारूप शक्तियों के होने से (४ पाद के २२ वें सूनोक) प्रकृति का महान् आहि रूप से परिणाम है उसमें संयोग होने पर जो आत्मा का अधिष्ठाता (स्वामी) बनना अर्थात् अपने प्रतिविम्ब को समर्पण करने की शक्ति और अन्तःकरण की पड़े हुए चेतन प्रतिविम्ब को प्रहण करने की शक्ति रखना, तथा चेतन के सम्बन्ध से, बुद्धि में करेक्व भोक्कृत्व का निश्चय है, उसी से स्मृतिपूर्वक व्यवहारों की सिद्धि हो जायगी, फिर अन्य तुच्छ करपनाओं से क्या प्रयोजन ? (अर्थात् कोई प्रयोजन नहीं) यदि इस प्रकार के मार्ग को छादकर आस्मा में पारमाधिक कर्त्वादि धर्मों को खीकार किया जाय, तो आत्मा को परिणाम। मानना पड़ेगा। परिणामी और आनत्य मानने पर आत्मा का आस्माव अर्थात् एकरस से रहना न बनेगा। क्योंकि एक ही समय में, एक रूप से, परस्पर विदुद्ध अवस्थाओं का जाता नहीं हो सकता। जैसे जिस अवस्था में आत्मा में पारस्पर विदुद्ध अवस्थाओं का जाता नहीं हो सकता। जैसे जिस अवस्था में आत्मा में पारस्पर विदुद्ध अवस्थाओं का जाता नहीं हो सकता। जैसे जिस अवस्था में आत्मा में

समवाय सम्बन्ध से मुख उत्पन्न हुआ, उसी खबस्था में द्यात्मा में दु:ख का अनुभव करना नहीं हो सकता तो अवस्थाओं के भेद होने से, अवस्थाओं से खिमन अवस्थावाले का भेद मानना चाहिये। भेद मानने से परिणामी मानना पड़ेगा और परिणामी मानने पर न खात्मा में खात्मभाव रह सकता है, न नित्यभाव। इसलिये योगाचार्य, तथा सांख्याचार्य आत्मा का संसार-दशा में और मुक्ति अवस्था में एक ही रूप खीकार करते हैं।

श्रात्मा वृत्ति-ज्ञान से विलक्षण स्वयंत्रकाश ज्ञान-स्वरूप है। जो वेदान्ती लोग ( इपनिषदों तथा व्यास भगवान के तात्पर्य को भली प्रकार न समस्रकर ) चिदानन्दमय होता. श्रात्मा की मुक्ति मानते हैं उनका मत ठीक नहीं है। क्योंकि श्रानन्द सुखरूप ही है श्रीर सुख सबेदा होय (जानने योग्य) रूप से ही भान होता है श्रीर होयता बिना ज्ञान के नहीं हा सकती, तो ज्ञान, ज्ञेय दो पदार्थी को मानने से ( उसके माने हए ) अद्भेतवाद की हानि होगी। मक्ति-प्राप्त आत्मा को सुखरूप मानना भी ठीक नहीं, क्योंकि ज्ञान, ज्ञेय एक नहीं हो सकते । श्रद्धैतवादी लोग कर्मात्मा श्रीर परमात्मा के भेद से दो प्रकार का श्रात्मा मानत हैं, तो जिस प्रकार से कर्मात्मी को सुख-द:ख का भोग होता है उसी रूप से यदि कर्मात्मा के तुल्य परमात्मा को भी सुख-दु:ख का भोक्ता माना जाय तो परमात्मा परिखामी श्रीर श्रज्ञानी हो जाय। ( ''ज्ञानं श्रनन्तं ब्रह्म'' श्रादि अतियों से परमात्मा ज्ञानस्वरूप ही सिद्ध होता है और जहां कहीं आनन्द का शब्द ब्रह्म के साथ आया है वहां उस को जान अधे में लेना चाहिये और यदि सुख के अर्थ में लिया जाय तो वह अपर-ब्रह्म = शक्ल जबा = सगुण बहा अर्थात् ईश्वर का बोधक होगा न कि पर-बहा = शुद्ध बहा = निरोण बहा द्यार्थात परमात्मा का, क्योंकि सुख प्रकृति के सत्त्व गुरा में है और शुद्ध ब्रह्म परमात्मा प्रकृति से परे हैं ) श्रीर यदि श्रात्मा को साचात् भोग नहीं होता किन्तु बुद्धि द्वारा श्रारोपित भोग होता है अर्थात परमात्मा से प्राप्त भोक्तृत्व को उदासीन रूप से अधिष्ठाता हुआ खाकार करता है। यह माना जाय तो हमारे मत में (योगोक्त मत में) प्रवेश होगा। आत्मा आनन्द ( सुख ) रूप है, यह पहले ही खरडन कर विया । और यदि आत्मा को अविद्या म्बभाव माना जाय तो खयं खभावशून्य होने से अर्थात् अपने में किसी धर्म के न रहने से जास का अधिकारी कीन रहेगा ? क्योंकि सर्वदा मक्त होने से परमात्मा ( शास्त्र का अधिकारी ) नहीं हो सकता, और न अविद्या स्वभाव होने से कर्मात्मा (शास्त्र का) अधिकारी हो सकता है। तो अधिकारी न होने से सब शास्त्र व्यथे हो आयेंगे। यदि जगत को श्रविद्यामय माना जाय तो वह श्रविद्या किसको है ? यह विचार किया जाता है-परमात्मा को अविद्या है, यह नहीं कह सकते; क्योंकि वह नित्यमुक्त है और विद्यारूप है अर्थात चैतन्यरूप है। और न कर्मात्मा को अविद्या है क्योंकि वह (अविद्या के) स्वयं स्वभावशन्य होने से शश्विषाण (खरगोश के सींग) के तुल्य होने से अर्थात कल्पनामात्र होने से. अविद्या के साथ कैसे सम्बद्ध हो सकता है! यदि यह कहा जाय कि विचार में न आना ही अविद्या का अविद्यापन है अर्थात् जो सूर्यिकर गों के स्पन्ने से ही नीहार ( बर्फ़ का कहर ) के तस्य नष्ट हो जाय वह 'श्रविद्या' है, तो यह भी ठीक नहीं, क्योंकि जो बस्त इन्द्र काम करती है वह अवस्य किसी से भिन्न वा अभिन्न कहनी चाहिये। और अविधा का संसाररूपी कार्य का करना, अवस्य ही स्वीकार करना पड़ेगा। उस कार्य के करने पर भी अनिर्वचनीय अविद्या को मानने से कोई भी पदार्थ निर्वचनीय न रहेगा तो ब्रह्म भी निर्वचनीय न टहरेगा अर्थान् सत्य, ज्ञानादि रूप से उसका निरूपए न हो सकेगा। इससे चैतन्यरूप अधिष्ठातृता के सिवाय पुरुष का अन्य रूप सिद्ध नहीं हो सकता अर्थान् वृत्तिज्ञान से विलक्षण स्वयंत्रकाश ज्ञानस्वरूप आत्मा है।

आत्मत्वादि जातियों से भित्र ग्रुतातमा अधिष्ठान चैतन्यरूप है—जो नैयायिक आदि (गौतम ग्रुनि और क्णाद ग्रुनि के आभ्राय को न जानकर) बुद्धि के योग से आत्मा को चतन मानत हैं, और बुद्धि को भी मन के संयोग से उत्पन्न मानते हैं, और कि इच्छा, ज्ञान-प्रयत्नादि जीवात्मा के गुण, ज्यवहारदशा में अर्थात् संसारावस्था में आत्मा और मन के संयोग से उत्पन्न हांते हैं। उन्हीं गुणों से आत्मा खर्य ज्ञाता, कर्ता, भोका कहा जाता है और मोनदशा में तो मिध्याज्ञान की निवृत्ति होनसे, मिध्याज्ञानमृतक राग-देवादि सब गुणों की भी निवृति हो जाती है तो आत्मा के विशेष गुणा अर्थात् ज्ञान, इच्छा, प्रयत्न, सुख, दुःख, द्वेष; इन सब का अत्यन्त नाश हो जाता है, फिर आत्मा अपने स्वरूपमात्रमें स्थित होता है। यह उनका पन्न भी ठीक नहीं है। क्योंकि मोनदशा में नित्यत्व, ज्यापकत्व आदि गुणा तो आकाशादिकों के भी रहते हैं, इससे उनसे विलक्षण, आत्मा का चैतन्य रूप अवश्य अङ्गीकार करना चाहिये। आत्मत्व जाति का सम्बन्ध ही आकाशादिकों में भी है (गुक्तात्मा को संसारियों से विलक्षण होना चाहिये) इससे आत्मत्वादि जातियों से भिन्नता गुक्तात्मा की संसारियों से विलक्षण होना चाहिये) इससे आत्मत्वादि जातियों से भिन्नता गुक्तात्मा की संसारियों से विलक्षण होना चाहिये) इससे आत्मत्वादि जातियों से भिन्नता गुक्तात्मा की अवश्य माननी चाहिये; और वह भिन्नता अधिष्ठानचैतन्य रूप मानने से ही घट सकरी है अन्यथा नहीं।

श्रास्मा श्रहम् प्रतीति का विषय नहीं किन्तु केवल चिद्रूप श्रिष्ठाता है—जो मीमां-सक लोग (जैमिन मुनि के सिद्धान्त को ठीक-ठीक न समकते हुए) श्रास्मा को कमे-कर्तारूप मानते हैं, उनका पन्न भी ठीक नहीं है । उनकी प्रतिज्ञा है कि श्रहम् (मैं) प्रतीति (ज्ञान) से प्रह्मण के योग्य श्रास्मा है, श्रहम् प्रतीति में श्रास्मा को (श्राश्रयता सम्बन्ध से) करेल और (विषयता संबन्ध से) कमेल है। पर यह उनका मन्तव्य श्रयुक्त है । क्योंकि प्रमातृत्वरूप करेल और प्रमेयत्वरूप कमेल का विरोध है (प्रमाता जाननेवाला, प्रमेय जानने योग्य) श्रथी-त् जाननेवाला और जानने योग्य होना ऐसे विषद्ध धर्मों का एक काल में, एक पहार्थ में समावेश नहीं हो सकता। जो विषद्ध धर्मों के श्रिष्ठान हैं वे एक नहीं जैसे भाव और श्रमात । करेल, कमेल भी परस्पर विषद्ध धर्मों है। यह कहना कि करेल और कमेल का विरोध नहीं, किन्तु करेल और करण्यत्व का है ठीक नहीं, क्योंकि विरोध धर्मों का श्रध्यारोप, होनों श्रानों में तुल्य होने से केवल करेल और करण्यत्व का ही विरोध है करेल कमेल का नहीं, यह कौन कह सकता है ? (श्रथीत् कोई नहीं कह सकता)। इससे श्रास्मा को आई प्रतीति का विषय न मानकर, केवल चिट्रप श्रिष्टादा ही माचना चाहिए। श्रात्मा श्रव्यापक शरीर जुल्य परिमाण वाला और परिणामी नहीं है—जो द्रव्य बोध पर्याय भेद से श्रथोत् नामान्तरर खकर श्रात्मा को श्रव्यापक शरीर नुत्य परिमाण वाला और परिणामी मानते हैं, उनका पन्न तो उठकर ही मरा हुआ है अर्थात् बिल्डल ही निकम्मा है क्योंकि परिणामी मानने से चेतन कहाँ रहा वह तो जब रूप होगया। (जो परिणामी है, वह श्रचेतन है यह व्याप्ति है) जब मानने पर श्रात्मा में क्या श्रात्मभाष रहा इससे श्रिधशहता रूप चैतन्य ही श्रात्मा है।

श्वातमा में साचान् कर्तृत्व धर्म नहीं है-कोई कर्ता रूप ही श्वातमा को मानत हैं जैसे—घटादि विषयों के समीप होने पर, जो ज्ञानरूप किया उपम होती है, उस किया का विषय संवेदन अर्थान् विषयों का प्रकाशरूप फल है, उस फल में फल का स्वरूप प्रकाशरूप से भान होता है और विषय प्राह्म रूप से; तथा श्वातमा माहक रूप से, क्योंकि 'घटमहं जानिम' (घट को में जानना हूँ) इस आकार मे वह फल उत्पन्न होता है। क्रिया का कारण कर्त्ता ही है, इससे कर्तृत्व श्रीर भोक्तव श्वात्मा का ही रूप है। यह पच भी युक्ति-युक्त नहीं। (क्योंकि इन विकर्णों का उत्तर नहीं वन मकता) यह बताओं कि संवित्ति रूप फलों का कर्त्ता श्वास्मा एक काल में ही होता है वा क्रम में १ एक किसी काल में सबों का कर्त्ता मानो तो अन्य च्यों में कर्ता नहीं रहेगा (तो आत्मा को कत्ता मानाना ठीक नहीं) और क्रम से कर्ता होना भी एक रूप श्वारमा का नहीं घट सकता; क्योंकि यदि उसे एक रूपसे ही कर्ता माना जाय तो वह सर्वदा (व्यापक हानसे) पास तो है ही, सब फल भी एक रूप होने चाहि-ये। और यदि श्वनेक रूपसे कर्ता माना जाय तो परिणामी होने से चिद्रूप नहीं हो सक्ता। इससे सिद्ध हुआ कि श्वारमा को चैतन्य रूप मानने वालों को श्वारमा में साझाल कर्त्तव धर्म नहीं मानना चाहिए। किन्तु कुटस्थ, नित्य, चिद्रूप श्वारमा का कर्ता होना जैसा हमने प्रतिपादन किया है, वह ही ठीक है।

जो ऐसा मानते हैं कि विषयों के ज्ञान वा प्रकाश द्वारा आत्मा में प्राह्कता शक्ति प्रकट हो जाती है दनका पत्त भी वक्त विकल्पों से खंडित जानना चाहिए।

आत्मा विमशं रूप से चेतन नहीं हैं। कोई विमशं रूप से आत्मा को चेतन मानते हैं, वे कहते हैं कि विना विमर्श (विचार) के आत्मा को चेतन रूप नहीं बतला सकते। चैतन्य रूप जगत् से भिन्न है; पर, विचार के सिवाय अन्यया उसकी स्थिति नहीं हो सकती (अर्थात् विचार रूप हो है)। यह पन्न भी अयुक्त है। क्योंकि विचार का नाम 'विमर्श' है। वह बिना अस्मिता (दितीय पाद के ६ सूत्रोक्त के नहीं हो सकता। क्योंकि आत्मा (अन्त:कर्या) में पैदा होने वाला विमर्श 'अहमेवं भूतः' मैं ऐसा हूँ' इस आकार से जाना जाता है। और इस प्रतीति में अहं शब्द में भिन्न आत्मा रूपी अर्थ का प्रकाश होनेसे विकल्प व्यक्त्यता न्यांत् यथार्थ ज्ञान से भिन्नता है। स्वभावसिद्ध निश्चयात्मक ज्ञान बुद्धि का धर्म है, चेतन का नहीं, क्योंकि कूटस्थ नित्य होनेसे चैतन्य, सदा एक रूप रहता है। चित्र को नित्य होने से ही आह्कूहर में अन्तभोव नहीं कर सकते। इससे आत्मा को विचार रूप सिद्ध करने वाले ने, बुद्ध को ही, आत्मा, भ्रान्ति से समस्म लिया है। प्रकाशरूप आत्मा के स्व-रूप को नहीं समस्मा।

सब दर्शनों में आत्मा का अधिष्ठातता रूप ही और वृत्तियों के सहज रूपों को छोड़-कर खरूप में शित होना ही चिति शक्ति का कैवल्य सिद्ध हो सकता है । इस पकार सक दर्शनों में ही अधिष्ठातता को छोडकर, आत्मा का अन्य रूप नहीं बन सकता। जह से जिन्ह चैतन्यरूपता ही 'श्रिधिष्ठ। हता ' है। जो चितरूप से श्रिधिष्ठान करता है, वह ही ( बुद्धि को) भोग्य बनाता है। और जो चेतन से अधिष्ठित है वह सब कामों के योग्य होता है। इस प्रकार आतमा को नित्य मानने से, प्रकृति के व्यापार की निवृत्ति होने पर, जो आतमा का मोच, हमने वर्णन किया है उसे छोड़कर अन्य मतों की कोई गति नहीं । इससे यह यक्ति-यक्ति कहा है कि वृत्तियों के सदश रूपों को (जो कि प्रतिविम्बत होते रहते हैं) छोड़कर अपने खरूप में श्वित होना चितिशक्ति का कैवल्य (मुक्ति) है।

नोट-यहां यह न समम्मना चाहिए कि वृत्तिकार ने अन्य दर्शनों का खरहन किया है, किन्तु 'अन्य शास्त्रों में ऐसी ही मुक्ति बन सकती है' यह सिद्ध कर कैवल्य (मुक्ति) के स्तरूप का निरूपण किया है। विशेष जानकारी के लिए भूमिकारूप 'षडदर्शन समन्वय' में देखें ।

#### उपसंहार

कक्त प्रकार से ( इस पाद में ) अन्य सिद्धियों से भिन्न सब सिद्धियों की मूल, समाधि सिद्धि को कहकर, अन्य जाति में परिशामरूप सिद्धि की प्रकृति की पूर्णता, कारण है, यह सिद्ध कर: धर्माधर्म की, प्रतिबन्धक को हटाने मात्र में शक्ति है; यह दिखाकर, सिद्धिजन्य पांचों चित्तों का अस्मितामात्र से होना बतला कर. (सत्र ४ के विशेष वक्तव्य में) एक समय में भोगनिवृत्ति के लिए बहुत से चित्तों और शरीरों की अस्मिता मात्र से उत्पत्ति बतलानेवाले शब्दों के प्रमाशिक होने में जो सन्देह उत्पन्न होते हैं उनको दिखलाकर सन्न ४ की प्रसंगानुसार व्याख्या कर, पांच प्रकार की सिद्धियों से उत्पन्न हुए निर्माण चित्तों में से समाधिजन्य चित्त को अपवर्ग का भागी बतलाकर, योगी के कमों की, लौकिक कमों से विचित्रता को सिद्ध कर, कर्म-फलानकल वासनात्रों (संस्कारों) के प्रकट होने को समर्थन कर. कार्य-कारण की एकता सिद्ध करने से व्यवधान (बीच) युक्त वासनात्रों की समीपता को सिद्ध कर, वासनात्रों के त्रानन्त होने पर भी, हेत-फलादि द्वारा उनका नाश बताकर, भूता-दि कालों में घटादि धर्मों की स्थिति को उपपादन कर, विज्ञानवादियों की शक्काओं को निवृत्त कर, चित्तद्वारा पुरुष को ज्ञाता मानने से सब व्यवहारों की सिद्धि को निरूपण कर. पुरुष के होने में प्रमाण दिखाकर, मुक्ति के निर्णय के लिये दस सूत्रों से, कम से उपयोगी अर्थों को कहकर, अन्य शास्त्रों में भी " ऐसी ही मुक्ति बन सकती है" यह सिद्ध कर, मुक्ति के स्वरूप का निर्माय किया । इस प्रकार पात अल-योग-प्रदीप में कैवल्य नामवाले चौथे पाद की **ज्या**ख्या समाप्त हुई ।

इति पातंजकयोग-प्रदीपे कैवस्यपादः चतुर्थः

# मूल सूत्र

|    |                                     | đã         |                                          | ₫ā  |
|----|-------------------------------------|------------|------------------------------------------|-----|
|    | तस्वसमास सांख्यमूत्र                | i          | ४ वृत्तिसारूप्यमितरत्र ।                 | १८  |
| १  | ष्यथातस्तस्यनमासः।                  | 60         | ५ वृत्तयः पश्चतय्यः क्रिष्टाक्विष्टाः ।  | १९  |
| ર  | श्रदी प्रकृतयः।                     | <b>د</b> ۲ | ६ प्रमाणविषयेयविकल्पनिद्राम्मृतयः ।      | २०  |
| ą  | षोडश विकासः।                        | ८१         | ७ प्रत्यन्तानुमानागमाः प्रभागानि ।       | २०  |
| 8  | पु <b>रुषः</b> ।                    | ८२         | ८ विषयेया मिध्याज्ञानमतद्रुपप्र तष्ठम् । | २५  |
| 4  | भ्रेगुएयम ।                         | टं९        | ९ शब्दज्ञानानुपार्ता वस्तुग्र्न्यो       | •   |
| Ę  | संचरः प्रतिसंचरः।                   | ९३         | विकल्यः ।                                | २८  |
| G  | ष्ठाध्यात्ममाधि नृतमधिदैवंच ।       | 94         | १० इ.स।वप्रत्ययालम्बना वृत्तिनिद्रा ।    | २९  |
| 6  | पंचाभिबुद्धयः ।                     | ९५         | ११ ऋनुमृतविषयासप्रमोषः स्मृतिः ।         | ३१  |
| ٩  | पंच रुग्यानयः                       | ९६         | १२ श्रभ्यासवैराग्याभ्यां तत्रिरोधः       | ३४  |
| १० | रंच व।यत्रः l                       | ९६         | १३ तत्र स्थिती <b>यत्रांऽ</b> भ्यासः ।   | રૂપ |
| ११ | <b>ंच क</b> मो मानः।                | ९७         | १४ स तु दीघेकालनैरन्तयेसःकारा-           |     |
| १२ | पंच पत्रो श्रविद्या।                | ९७         | सेवितो इड ्मिः।                          | રૂપ |
| १३ | श्चद्रविज्ञान्धादशक्तिः।            | ९७         | १५ दृणानुश्रांबकविषयवितृष्ण्स्य          |     |
| १४ | नवधा तुष्टिः ।                      | ९८         | वर्शाकार हा वैराग्यम्।                   | ३७  |
| १५ | श्रष्टथा सिद्धिः ।                  | ९४         | १६ तत्यरं पुरुषख्यातेर्गुरावैतृब्र्यम् । | ३९  |
| १६ | दश भौलिकाथोः।                       | १००        | १७ वितर्विचारानन्दास्मितानुगमात्         | ` • |
|    | <b>धनुषदः स</b> गेः ।               | १०१        | संप्रज्ञातः ।                            | 80  |
| १८ | चतुदेशवियो भूतसर्गः।                | १०२        | १८ विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्वः संस्कार-     | -   |
| १९ | त्रिविधो बन्धः।                     | १८५        | शेषां ऽन्यः ।                            | ૪૭  |
| २० | त्रिविधो मोचः ।                     | १८५        | १८ भवप्रत्ययां विदेहपञ्जतिलयानाम्।       | 48  |
| २१ | त्रिविधं प्रमाणम्।                  | १०६        | २० श्रद्धार्वारेस्मृतिसमाधिश्रज्ञापूर्दक | • • |
| २२ | एतत् सम्यग्ज्ञात्वा कृत्यकृत्यः     |            | इतरेग-्।                                 | ξų  |
|    | स्यान् । न पुनस्त्रिविधेन दुःखेनाभि |            | २१ तीव्रसंवगानामासन्नः।                  | ξu  |
|    | भूयते ।                             | १०६        | २२ मृदुमध्याधिमात्रत्वात्तताऽपि          | •   |
|    | पातञ्जलयोग सूत्र                    |            | विशेषः ।                                 | ६८  |
|    | ष्मय समाधियादः                      |            | २३ ईश्वरप्रणिधानादा।                     | Ę۷  |
| १  | षय योगानुशासनम्।                    | १          | २४ क्रेशकर्मविपाकाशदैरपरामृष्टः          |     |
|    | योगश्चित्तः श्रीनराधः ।             | ዓ          | पुरुषविशेष ईश्वरः ।                      | ६९  |
|    | तदा द्रष्टुः खरूपेऽवस्थानम्।        | १७         | २५ तत्र निरतिशयं सवेज्ञबीजम्             | ٩g  |
|    |                                     | u          | lo <b>E</b>                              |     |

|            |                                                        | प्रष्ठ | _                                        | 88   |
|------------|--------------------------------------------------------|--------|------------------------------------------|------|
| २६         | पूर्वषामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात्                      | ७५     |                                          | १३६  |
|            | तस्य वाचकः प्रग्वः।                                    | હહ     | ४७ निविचारवैशारग्रेऽध्यात्मप्रसादः ।     | १३७  |
|            | तज्जपस्तद्येभावनम् ।                                   | ८१     | ः८ ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा।                 | १३८  |
| २९         | ततः प्रत्यक्चेतनाधिगमोऽप्यन्त-                         |        | ४९ श्रृतानुमानश्रज्ञाभ्यामन्यविषया       |      |
|            | रायाभावश्च ।                                           | 66     | विशेषाथेत्वात् ।                         | १३९  |
| ३०         | व्याधिस्त्यानसंश्यप्रमादालस्या-                        |        | ५० तज्जः संस्कारा प्रन्यसंस्कार-         |      |
|            | विरतिभ्रान्तिदर्शनालब्ध-पूमि-                          |        | प्रतिबन्धी ।                             | 180  |
|            | कत्वानवस्थितत्वानि चित्त-                              |        | ५१ तस्यापि निराधे सर्देनिरोधान्निर्धीजः  |      |
|            | विद्येपास्तेऽन्तरायाः ।                                | ८९     | समाधः।                                   | १४१  |
| ३१         | दु:खदौमेनस्याङ्गमे जयत्वश्वास-                         |        | इति श्रीपातञ्जले योगशासे समाधिन          | देशो |
|            | प्रश्वासा विज्ञेत्रसह्भुवः ।                           | ९०     | नाम प्रथमः पादः ॥ १ ॥                    |      |
| ३२         | तत्व्रतिषेधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः।                       | ५ १    | -                                        |      |
| <b>3</b> 3 | मैत्राकहणामुदितापेत्राणां, सुखदुःस                     | ī-     | श्रथ साधनपादः                            |      |
|            | पुरायापुराय विषयभगां भावनातश्चित्त                     |        | १ तपः स्वाध्यायेश्वरप्राणधानानि          |      |
|            | प्रसादनम ।                                             | ९५     | क्रियायोगः ।                             | १५१  |
| ३४         | प्रच्छद्देनविधारणाभ्यां वा प्राणस्य ।                  | ९७     | २ समाविभावनार्थः होशतनू-                 |      |
| રૂપ        | विषयवर्ता वा प्रशृतिहत्पन्ना मनसः                      |        | करणाथेश्व ।                              | १५८  |
|            | स्थितिनिबन्धर्ना ।                                     | १२३    | ३ ऋविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः        |      |
| ३६         | विशोका वा ज्योतिष्मती।                                 | १२५    | क्रेशाः ।                                | १५८  |
| ३७         | बीतरागविषयं वा चित्तम् ।                               | १२७    | ४ श्रविद्या सेत्रमुत्तरेषां प्रहुप्ततनु- |      |
|            | स्वप्रनिद्राज्ञानालम्बनं वा ।                          | १२७    | विच्छिन्नोदाराणाम्।                      | १५९  |
| ३९         | यथाभिमतध्यानाद्वा ।                                    | १२८    | ५ श्रानित्याशुचिदुःखानारमसु              |      |
| ૪૦         | परमाणुपरममहत्त्वान्तोऽस्य                              |        | नित्यशुचिसुखार-ख्यातरावद्या।             | १६३  |
|            | वशीकारः।                                               | १२९    | ६ हुग्द्शेनशक्त्यारंकात्मतंबास्मिता।     | १६४  |
| ४१         | च्ची गृष्ट्रचंरभिजातस्येव मगोर्घद्दीतृ-                |        | ७ सुखानुहायी रागः ।                      | १६५  |
|            | प्रह्माप्राह्मेषु तत्थतदञ्जनता                         |        | ८ दुःखानुशयी द्वेषः ।                    | १६५  |
|            | समापत्तिः ।                                            | १२९    | ९ स्वरसवाही विदुषीऽपि तथारुढी-           |      |
| ४२         | तत्र शब्दार्थज्ञानविकस्पैः संकीर्णा                    |        | ऽभिनिवेशः।                               | १६५  |
|            | सविवको समापत्तिः।                                      | १३०    | १० तं प्रतिप्रसवहेयाः सूक्ष्माः ।        | १६७  |
| ४३         | स्मृतिपरिशुद्धी स्वरूपग्र्न्यवार्थः                    |        | ११ भ्यानह्यास्टद्युत्तयः।                | 146  |
|            | मात्र्रानभोसा निर्नितको ।                              | १३२    | १२ क्रेशमूल: कमोशयां दृशहप्रजन्म-        |      |
| ጸጸ         | एतयैव सविचारा निर्विचारा च                             | १३३    | वेदनायः।                                 | १६९  |
| yu.        | सुर्भावषया व्याख्याता ।<br>सरमविषयसं चाजिङ्गपर्थवसानम् | १३५    | १३ सति मूले विद्वपाको जास्यायुभीगाः।     | 800  |

|           | •                                                                    | ã8           |      |                                           | as   |
|-----------|----------------------------------------------------------------------|--------------|------|-------------------------------------------|------|
| 0.2       | ते ह्वादपरितापफलाः पुरायापुराय-                                      | •0           | 33   | वितर्कवाधने प्रतिपत्तभावनम्।              | २९५  |
| ₹8        | . "                                                                  | १७४          | 1    | ,                                         |      |
| ٥.        | हेतुत्वात् ।                                                         | <b>1.9</b> o | 1 28 | वितको हिसादयः कृतकारितानु-                |      |
| १५        | परिगामतापसंस्कारदुः लैगुेगुवृत्ति-<br>विरोधाच दुःसमेव सर्व विवेकिनः। | १७६          |      | मोदिता लोभकोधमोहपूर्वका मृदु-             |      |
| 0 E       |                                                                      | १७८          | 1    | मध्याधिमात्रा दुःखाज्ञानानन्त-            | -06  |
|           | हेयं दुःखमनागतम् ।                                                   |              | ٦.   | फला इति प्रतिपत्तभावनम् ।                 | २९६  |
| १७        | द्रष्टृदृश्ययोः संयोगा हेयहेतुः                                      | १७८          | ३५   | अहिस।प्रतिष्ठायां तत्संनिधी वैर-          |      |
| १८        | प्रकाशक्रियास्थितिशीलं भूतेन्द्रि-                                   |              |      | त्यागः।                                   | २९८  |
|           | यास्मकं भोगापवगोर्थं दृश्यम् ।                                       | १८५          |      | सत्यप्रतिष्ठायां क्रियाफलाश्रयत्वम्।      | २९८  |
| १९        | विशेवाविशेषलिङ्गमात्रालिङ्गानि                                       |              |      | अस्तेयप्रतिष्ठायां सर्वर्त्नोपस्थानम्।    | २९९  |
|           | गुरापर्वाणि ।                                                        | १९५          | 1    | ब्रह्मचयेप्रतिष्ठायां वीयेलाभः ।          | २९९  |
| २०        | द्रष्टा दशिमात्रः शुद्धोऽपि                                          |              |      | श्रपरिप्रहरथेर्ये जन्मकथ्न्तासंबोधः।      | २९९  |
|           | प्रत्ययानुपश्यः ।                                                    | २१०          |      | शौचात्खाङ्गजुगुप्सा परेरसंसर्गः।          | ३००  |
| २१        | तद्ये एव दृश्यस्मात्मा ।                                             | २१८          | 88   | सत्त्वशुद्धिसौम <b>नस्येकाम्येन्द्रय-</b> |      |
| २२        | कृतार्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तदन्य-                                  |              | ļ    | जयात्मदशेनयाग्यत्वानि च ।                 | ,ξoo |
|           | साधारणत्वात्।                                                        | २२०          |      | संतोषादनुत्तमसुखलाभः ।                    | ३०१  |
| <b>६३</b> | स्वस्वामिशक्त्योः स्वरूपोपलन्धिः                                     |              | ४३   | कायेन्द्रियसिद्धिरञ्जूद्धित्तयात्तपसः।    | ३०१  |
|           | हेतुः संयोगः।                                                        | २२१          | 88   | स्वाध्यायादिष्टदेवस्नासंप्रयोगः।          | ३०१  |
| 28        | तस्य हेतुरविद्या।                                                    | २२८          | 84   | समाधिसिद्धिरीश्व <b>रैप्रशिधानात् ।</b>   | ३०२  |
| રંપ       | तदभावात्संयोगाभावो हानं तद्-                                         |              |      | स्थिरसु <b>खमासनम् ।</b>                  | ३०२  |
|           | दृशेः कैवल्यम ।                                                      | २३१          | ४७   | प्रयव्गरीथिल्यानन्त्यसमापत्तिभ्याम्।      | ३२२  |
| २६        | विवेकख्यातिरविष्लवा हानोपायः।                                        | २३२          | 85   | ततो द्वन्द्वानभिषाः ।                     | ३२४  |
|           | तस्य ५ प्रधा प्रान्तभूमिः प्रज्ञाः।                                  | २३५          | ४९   | तुरिमन्सति श्वास्रश्रेश्वासबो-            |      |
|           | योगाङ्गानुष्ठानादशुद्धित्तये ज्ञान-                                  |              |      | गेतिविच्छेदः प्रायायामः।                  | ३२४  |
|           | दीप्तिराविवेकस्यातेः।                                                | २३६          | 40   | वाद्याभ्यन्तरस्तम्भष्टत्तिदेशकाल-         |      |
| २९        | यमनियमासनप्राणायाम-                                                  |              |      | संख्याभिः परिदृष्टो दीर्घसूक्ष्मः ।       | ३२४  |
|           | प्रत्याहारधारणाध्यानसमाधयो-                                          |              |      | वाह्याभ्यन्तरविषय।चेवी चतुर्थः।           | ३३७  |
|           | <u>ऽष्टावङ्गानि ।</u>                                                | २३७          | ५२   | नतः चीयतं प्रकाशावरणम्।                   | ३३९  |
| ३०        | श्रहिसासत्यास्तेयब्रह्मचर्याः                                        |              |      | धारणासु च योग्यता मनसः।                   | ३४०  |
|           | परिप्रहा यमाः ।                                                      | २४५          | 48   | स्वविषयासंत्रयोगे चित्तस्वरूपानु-         |      |
| ₹१        | जातिदेशकालसमयानवच्छिनाः                                              |              |      | कार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः।           | ३४०  |
|           | सावभीमा महाब्रतम्।                                                   | २४९          | ५५   | ततः परमा वश्यतेन्द्रियागाम्।              | ३४१  |
| <b>३२</b> | शीचसन्तोषतपः स्त्राध्यायश्वर-                                        |              | \$   | ति श्रीपातअले योगशास्त्रे साधननिर्देश     | स्रो |
|           | प्रशिधानानि नियमाः ।                                                 | २६३          |      | नाम द्विती <u>यः पात</u> ः ॥ २ ॥          |      |
|           |                                                                      |              |      |                                           |      |

|    | अथ विभूतिपादः                        | 28   | २१   | कायरूपसंयमात्तद्गा <b>ह</b> शरिक् <del>ताये</del> | £8    |
|----|--------------------------------------|------|------|---------------------------------------------------|-------|
| १  | देशबन्धश्चित्तस्य धारणा ।            | ३६५  |      | चक्षुःप्रकाशसंप्रयोगेऽन्तर्धानम ।                 | ४१४   |
| २  | तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम् ।        | ३६५  | २२   | सोपक्रमं निरुपक्रमं च कर्म                        |       |
|    | तदेवार्थमात्रनिभोसं स्वरूपशून्य-     |      |      | तत्संयमाद्वरान्तक्कानमरिष्टेभ्यो वा               | ४१४   |
| •  | मिव समाधिः।                          | ३६६  | २३   | मैत्र्यादिषु बलानि ।                              | ४१५   |
| 8  | त्रयमेकत्र संयमः।                    | ३६८  |      | बलेषु हस्तिबलादीनि ।                              | ४१६   |
| ų  | तज्जयात्प्रज्ञालोकः ।                | ३६८  | २५   | प्रवृत्त्यालोकन्यासात्सूक्ष्मञ्यवहित-             |       |
| Ę  | तस्य भूमिषु विनियोगः।                | ३६८  |      | विश्रकृष्टज्ञानम् ।                               | ४१६   |
|    | त्रयमन्तरङ्गं पूर्वेभ्यः ।           | ३७३  |      | भुवनज्ञानं सूर्यं संयमात्।                        | ४१६   |
|    | तदपि बहिरङ्कं निर्वीजस्य ।           | ३७३  |      | चन्द्रे ताराब्यूह्ज्ञानम् ।                       | ४२३   |
| ዓ  | व्युत्थाननिरोधसंस्कारयोरभिभव-        |      |      | ध्रुवे तद्गतिज्ञानम्।                             | ४२४   |
|    | प्रादुर्भावौ निरोधत्तराचित्तान्वयो   | -    |      | नाभिचके कायव्यूह्झानम                             | ४२४   |
|    | निरोधपरिगाम: ।                       | ३७५  |      | करठकूपे क्षुत्पिपासानिवृत्तिः ।                   | ४२५   |
| १० | तस्य प्रशान्तवाहिता संस्कारात्।      | ३७७  |      | कूम्नाड्यां स्थैयम्।                              | ४२५   |
| ११ | सर्वार्थतैकामतयोः चयोदयौ             | 1    |      | मूर्मज्योतिषि सिद्धदर्शनम ।                       | ४२५   |
|    | चित्तस्य समाधिपरिगामः।               | ३७७  |      | प्रातिभाद्या सर्वम्।                              | ५२६   |
| १२ | ततः पुनः शान्तोदितौ तुल्यप्रत्ययौ    |      |      | हृद्ये चित्त्संवित्।                              | ४२६   |
|    | चित्तस्यैकामताुप्रिंग्णामः ।         | ३७८  | ३५   | सत्त्वपुरुषयोर्त्यन्तासंकीर्णयोः                  |       |
| १३ | एतेन भूतेन्द्रियेषु धर्मेलच्चाः      |      |      | प्रत्ययाविशेषो भोगः परार्थान्य-                   |       |
|    | वस्थापरिग्णामा व्याख्याताः ।         | ३७९  |      | स्वाथेसंयमात्वुरुषज्ञानम् ।                       | ४२६   |
| १४ | शान्तोदिताव्यपदेश्यधर्मानुपाती       | j    | ३६   | ततः प्रातिभश्रावग्रवेदनादशा-                      |       |
|    | धर्मी ।                              | ३९२  |      | खादवातो जायन्ते ।                                 | ४२८   |
| १५ | क्रमान्यत्वं परिग्णामान्यत्वे हेतुः। | ३९९  |      | ते समाधातुपसगो न्युत्थाने सिद्धयः                 | ।३२९  |
| १६ | परिणामत्रयसंयमादतीतानागत-            | i    | ३८   | बन्धकारण्शैथिल्यात्प्रचार-                        |       |
|    | ज्ञानम् ।                            | ४०१  |      | संवेदनाम चित्तस्य परशरीरावेशः                     | । ४२९ |
| १७ | शब्दार्थप्रत्ययानामितरेतराभ्यासाम्   |      | ३९   | चदानजयाजलपङ्कराटकाद्धि-                           |       |
|    | संकरस्तस्त्रविभागसंयमात्सर्वभूतः     |      |      | सङ्ग उत्कान्छ।                                    | ४३०   |
|    | रतज्ञानम् ।                          | ४०१  | 1    | समानजया <b>ञ्चलमम्</b> ।                          | ४३७   |
| १८ | संस्कारसाचारकरणात्यूवेजाति-          |      | ४१   | श्रीत्राकाशयोः संबन्धक्षंश्रमाहिन्यं              |       |
|    | इ।नम्।                               | ४११  |      | श्रोत्रम्।                                        | ४३७   |
|    | प्रत्ययस्य परिषक्तां हानम्।          | ४१२  | । ४२ | कायाकासयोः संबन्धसंग्रमाहयु-                      |       |
| २० | न च तत्सालम्बनं तस्मा <b>विष</b> यी- | •    |      | त्तसमापचेम्याकाशगमाम् ।                           | ४३८   |
|    | भूतत्वास्।                           | ४१३; | 8\$  | बहिरकविगता द्वतिमेक्षाबहेश तक                     | ÷.    |

|    |                                                     | AB    |    |                                          | A8              |
|----|-----------------------------------------------------|-------|----|------------------------------------------|-----------------|
|    | प्रकाशावरगाज्ञयः ।                                  | ४३८   | 4  | प्रवृत्तिभेदे प्रयोजकं चित्तमेक-         |                 |
| ጸጸ | स्यूलसहरपस्समान्वयार्थवस्व-                         |       |    | मनेकेषाम् ।                              | ४६२             |
|    | संयमाद्भुतजयः ।                                     | ४३९   | Ę  | तत्र ध्यानजमनाशयम् ।                     | ४६२             |
| ४५ | वतोऽणिमादिप्रादुर्भावः काय-                         |       |    | कमोशुक्लकृष्णं योगिनश्चिविध-             |                 |
|    | संपत्तद्धमोनभिघातश्च ।                              | ४४२   |    | मितरेषाम् ।                              | ४६२             |
| ४६ | रूपलावएयबलवज्रसंइननश्वानि                           |       | 6  | ततस्तद्विपाकानुगुणानामेवाभि-             |                 |
|    | कायसंपत्।                                           | ४४३   |    | <b>व्य</b> क्तिबीसनानाम् ।               | ४६३             |
| ४७ | प्रहणुखरूपास्मितान्वयार्थवत्त्व-                    |       | ٩  | जातिदेशकालम्यविह्तानामप्यान-             |                 |
|    | संयमादिन्द्रियजयः ।                                 | 888   |    | न्तये स्मृतिसंस्कारयोरेकरूपत्वात् ।      | ४६४             |
| 8८ | ततो महाजवित्वं विकरणभावः                            |       | १० | तासामनादित्वं चाशिषो नित्यत्वात्         | ४६४             |
|    | प्रधानजयश्च                                         | ४४५   | ११ | हेतुफलाश्रयालम्बनैः संगृहीतत्वा-         |                 |
| ४९ | स <del>र्</del> वपु <b>रुषान्यता</b> ख्यातिमात्रस्य |       |    | देषामभावे तदभावः।                        | ४७०             |
|    | सर्वभावाधिष्ठारुखं सर्वज्ञारुखं च।                  | ४४६   | १२ | श्रती <b>ता</b> नागतं स्वरूपतोऽस्त्यभ्वः |                 |
| ५० | त्द्वेराग्यादपि दोषबीजत्त्वये                       |       |    | भेदाद्धमाणीन्।                           | ४७२             |
|    | केवस्यम् ।                                          | ४४८   | १३ | ते व्यत्तसूक्ष्मा गुणास्मानः ।           | ४७३             |
| ५१ | स्थान्युपनिमन्त्रगे सङ्गस्मयाकरणं                   |       | १४ | परिगामैकत्वाद्वस्तुतत्त्वम् ।            | 808             |
|    | पुनरनिष्टप्रसङ्गात् ।                               | ४४९   | १५ | वस्तुसाम्यं चित्तभेदात्त्रयोर्विभक्तःपंथ | 1: 8 <b>9</b> 4 |
| ५२ | च्चणतत्क्रमयोः संयमाद्विवेकजं                       |       |    | न चैकचित्ततन्त्रं वस्तु तद्वप्रमाण्डकं   |                 |
|    | <b>ज्ञा</b> नम्।                                    | ४५०   |    | तदा किं स्थात्।                          | ४७७             |
| ५३ | जातिल्ब्सणदेशीरन्यतानवच्छेदात्                      |       | १७ | तदुपरागापेज्ञित्वाश्चित्तस्य बस्तु       |                 |
|    | तुस्ययोस्ततः प्रतिपत्तिः ।                          | ४५१   |    | ज्ञाताज्ञातम् ।                          | ४७८             |
| 48 | तारकं सर्वेविषयं सर्वेथाविषयमक्रमं                  |       | १८ | सदा ज्ञाताश्चित्तवृत्तयसाःप्रभोः         |                 |
|    | चेति विवेक्जं ज्ञानम्।                              | ४५२   |    | पुरुषस्यापरिग्णामित्वात् ।               | ४७९             |
|    | सत्त्वपुरुषयोःशुद्धिसाम्ये कैवल्यम् ।               |       | 19 | न तस्खाभासं दृश्यत्वात् ।                | 860             |
| 1  | (ति भीपातअछे योगशा <b>चे विभू</b> तिनिर्देश         | मो    | २० | एकसमये चोभयानवधारगम् ।                   | ४८१             |
|    | नाम तृतीयः पादः ॥ ३ ॥                               |       |    | चित्तान्तरदृश्ये बुद्धिबुद्धरितश्सङ्गः   |                 |
|    |                                                     |       |    | स्मृतिसंकरम् ।                           | ४८२             |
|    | श्रय कै <b>रन</b> पपादः                             |       | २२ | चितरप्रतिसक्रमायास्तदाकाराक्ती           |                 |
| 8  | जन्मीपधिमन्त्रतपःसमाधिजा सिद्धः                     | 1:344 |    | साबुद्धसंबेदनम् ।                        | 823             |
|    | जात्यन्तरपरिणामः प्रकृत्यापूरात् ।                  |       |    | द्रष्ट्रहरयोपरकं चित्तं सर्वार्थम् ।     | 868             |
|    | निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां                         | - '   | २४ | तदसंख्यववासनाभिव्यत्रमपि                 |                 |
| •  | बरणभेदस्तु ततः क्षेत्रिकवत्।                        | 846   |    | परार्थ र इत्वकारित्वात् ।                | ४९०             |
| 8  | निर्माणि चान्यस्मितामात्राम् ।                      | 849   | રવ | विशेषदक्षित चात्मभावभावना-               |                 |
| -  |                                                     |       | 9. |                                          |                 |

| परिकाष्ट १ ]                                                                                  | मूल सूत्र                | [ पातश्वलयागश्रदाप                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                               | 58                       | <b>88</b>                                                                                            |
| विनिवृत्तिः ।<br>२६ तदा विवेकन्मिनं कैवल्यशास्भा                                              | ४९ <b>१</b><br>रं<br>४९२ | ३१ तदा सर्वावर ग्रमलापेतस्य झानस्या-<br>नन्त्याक्केयमस्यम् । ४९५<br>३२ ततः कृतार्थानां परिग्णमाक्रम- |
| चित्तम्।<br>२७ तच्छिद्रेषु प्रत्ययान्तराणि संस्का                                             | - • •                    | समाप्तिगुँखानाम् ४९६<br>३३ च्रखप्रतियोगी परिखामपरान्त-                                               |
| २८ हानमेषां क्लेशवदुक्तम् ।<br>२९ प्रसंख्यानेऽप्यकुसादस्य सर्वथा<br>विवेकख्यातधेमेमेघः समाधिः | । ४९४                    | निर्माद्यः क्रमः ४९८<br>३४ पुरुषायेशून्यानां गुर्णानां प्रति<br>प्रसवः कैवल्यं स्वरूपप्रतिष्ठा वा    |
| ३० ततः क्लेशकमेनिवृत्तिः।                                                                     | ४९४                      | चितिशक्तिरिति। ४९९<br>विरुपणं नाम चतुर्थः पादः ॥ु४॥                                                  |

॥ समाप्तं योगदर्शनम् ॥

( पातश्वलयागश्रद्धाप

# वर्णानुऋमसूत्रसूची

|            | तस्व समास सांख्य सूत्र                 |           | पातञ्जलयोग सूत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------|----------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |                                        | <b>28</b> | ab.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | ` <b>अ</b>                             |           | भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *          | ध्यथातस्तरवसमासः।                      | ८०        | १२ श्रतीतानागतं स्वरूपतोऽस्त्य-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| •          | श्रभ्यात्ममधिभूतमधिदैवं च ।            | ९५        | ध्वभेदाद्धर्माणाम्। ४ ४७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १७         | श्रनुष्रहः सर्गः ।                     | १०१       | १ अथ योगानुशासनम् । १ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २          | <b>अष्टी</b> प्रकृतयः ।                | ८१        | ५ श्रनित्याशुचिदुःखानात्मसु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>१</b> ३ | <b>अष्ट विश्वतिधाऽशक्तिः।</b>          | ९७        | नियन्धुचिसुखात्मख्याति-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १५         | <b>अ</b> ष्टधा सिद्धिः ।               | ९९        | रविद्या। २ १६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | <u> </u>                               |           | ११ अनुभूतविषयासंप्रमोषःस्पृतिः १ ३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| २२         | एतत् सम्यग् ज्ञात्वा कृत्यकृत्य-       |           | ३९ श्रपरिप्रह्रस्थैर्ये जन्मकथन्तासं-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | स्यात्। न पुनिश्वविधेन दुःखेना-        |           | बोधः। २ २९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | भिभूयते ।                              | १०६       | १० अभावप्रत्ययालम्बना वृत्ति-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9,         | चतुर्देशविधो भूतसर्गः।                 | १०२       | निंद्रा। १ २९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 10         | त                                      | ,-,       | १२ श्रभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः १ ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | त्रिविधो बन्धः।                        | १०५       | ३ त्र्यविद्यास्मितारागद्वेषाभिनि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | त्रिविधो मोचः।                         | १०५       | वेशाः क्लेशाः । २ १५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | त्रिविधं प्रमाणम्।                     | १०६       | ४ त्र्यविद्या चेत्रमुत्तरेषां शसुप्ततनु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 4          | त्रेगुगयम् ।                           | ८९        | विच्छिन्नोदाराणाम्। २ १५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | दश मौलिकार्थाः                         | १००       | ३७ अस्तेयप्रतिष्ठायां सर्वरत्नोपस्था-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 14         | व्या नालकानाः न                        | 100       | नम्। २ २९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 88         | नवधा तुष्टिः।                          | ९८        | ३५ महिसाप्रतिष्ठायां तत्सनिधौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | т.,                                    | 45        | वैरत्यागः। २ २९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | पुरुषः ।                               | ८२<br>९५  | ३० ऋहिंसासत्यास्तेयबद्धाचर्याप-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | पंचाभिबुद्धयः ।<br>हेन्द्र सम्योजनाः । | 68.       | रिप्रहा यमाः । २ २४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | पंच रायोनयः।<br>पंच वायवः।             | <b>9</b>  | ŧ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -          | वंश्व कमीत्मानः।                       | 30        | २३ ईश्वरप्रणिधानाद्वा। १ ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | पंचपको अविद्या ।                       | -         | उ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17         | न न न न । ज्ञान पूषा ।<br>स            | 90        | ३९ वदानजयाञ्चलपङ्करुटका- ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ę          | संचरः प्रतिसंचरः ।                     | ९३        | दिष्यसङ्ग चटकांन्तिश्च। ४३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | <u>~~</u> ~~ ~                         |           | WE STATE OF |
| 4          | षोडश विकाराः।                          | ८२        | ४८ ऋतम्भरा बन्न प्रज्ञा। १११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| पातंश्वलयागप्रदाप ]                                | - 4.6       |                                            |               |
|----------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------|---------------|
| पा०                                                | gg          | पा०                                        | <b>5.8</b>    |
| प्                                                 | _           | २१ चित्तान्तरदृश्ये बुढिबुद्धेरति-         | ४८२           |
| २० एकसमय चोभयाबवधारणम् ४                           | ४८१         | प्रसङ्गः स्मृतिसंकरश्च । ४                 | 867           |
| ४४ एतयैव सविचारा निवचारा                           |             | ज<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • |               |
| च सक्ष्मविषया व्याख्याता । १                       | १३३         | १ जन्मीषधिमन्त्रतपःसमाधिजाः                |               |
| १३ एतेन भूतेन्द्रियेषु धर्मलक्ष्मा- •              |             | सिद्धयः।                                   | ४५५           |
| वस्थापरिग्णामा व्याख्याताः। ३                      | ३७९         | ९ जातिदेशकालव्यवहितानाम-                   |               |
| <b>a</b>                                           |             | प्यानन्तये स्मृतिसंस्कारयोरेक-             |               |
| ३० कराठकूपे क्षुत्पिपासानिवृत्तिः । ३              | ४२५         | रूपत्वात्। ४                               | ४६४           |
| ७ कमोशुक्लाकृष्णं योगिनस्ति-                       |             | ३१ जातिदेशकालसमयानविष्ठ-                   |               |
| विधमितरेषाम्। ४                                    | ४६२         | ब्याः सावेभीमा महाव्रतम् । २               | ર૪९           |
| २१ कायरूपसंयमात्तद्प्राह्मश्रीत-                   |             | ५३ जातिलद्मगादेशैरन्यतानवच्छ-              | _             |
| स्तम्भे चक्षुःप्रकाशासंप्रयोगेऽः                   |             | दात तस्ययोस्ततः प्रतिपत्तिः । २            | ४५१           |
| न्तर्धानम् । ३                                     | ४१४         | २ जात्यन्तरपरिग्णामः प्रकृत्या-            |               |
| ४२ कायाकाशयोः संबन्धसंयमा-                         |             | पूरात्। ४                                  | ४५६           |
| ४२ कायाकाशयाः समायसमा<br>ह्युत्तसमापत्तेश्राकाशगम- |             | त                                          |               |
| <u> </u>                                           | ४३८         | २७ तच्छिद्रेषु प्रत्ययान्तराणि सं-         |               |
| याग ।                                              | 070         | स्कारभ्यः                                  |               |
| ४३ कायेन्द्रियसिद्धिरशुद्धित्तयात्त-<br>प्रसः । २  | ३०१         | २८ तज्जपस्तदर्थभावनम् ।                    |               |
| 44.1                                               |             | ५० तज्जः संस्कारा ऽन्यसंस्कारप्र           | *             |
| ३१ कुमगाञ्चा रचनपुर                                | ( 017       | तिबन्धी ।                                  | १ १४०         |
| २२ कृतार्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तद-                |             | ७ नःजयास्त्रज्ञालाकः ।                     | ३ ३६८         |
| म्बलाबार राजार ।                                   | १ २२०       | ४५ ततोऽिंग्मादिप्रादुर्भावः काय-           |               |
| १५ क्रमान्यत्वं परिणामान्यत्वे                     | 200         |                                            | ३ ४४२         |
| <b>हे</b> तुः। ू                                   | <b>३९</b> ९ | ४८ ततो द्वन्द्वानभिघातः।                   | २ ३२४         |
| २४ क्लेशकमेविपाक।श्येरपरा-                         |             | h h h h m m                                |               |
|                                                    | १ ६९        | भावः प्रधानजयश्र ।                         | ३ ४४५         |
| १२ क्लेशमूलः कर्माशयो रुप्राट-                     |             | CHETTerrest :- 2                           | •             |
| ष्टजन्मबेदनीयः                                     | २ १६९       | समाप्तिर्गुणानाम् ।                        | ४ ४९६         |
| ग                                                  |             | ३० ततः क्लेशकमनिवृत्तिः।                   | 8 868         |
| ४७ प्रहरणस्वरूपास्मितान्वयार्थव-                   |             | ३० ततः क्लश्कभागशासः।                      | <b>२ ३३</b> ९ |
| स्वसंयमादिन्द्रियजयः ।                             | ३ ४४४       | ५२ ततः चीयते प्रकाशावरणम्।                 | •             |
| ₹                                                  |             | ५५ ततः परमा वश्यतन्द्रथाणाम्               | , ,,,,        |
| २७ चन्द्रे ताराव्यृहज्ञानम्।                       | ३ ४२        | १२ ततः पुनः शान्तांदितौ तुल्य-             |               |
| २२ चितेरप्रतिसंक्रमाथास्तदाका-                     |             | प्रत्ययो चित्तस्यैकामनः-                   | <b>ર</b> ર    |
| रापत्ती खबुद्धिसंवेदनम्।                           | 8 89        |                                            | ٦ ،           |
| - '                                                |             | ,, 0.3                                     |               |

परिशिष्ट २ ]

|     |                                                    |   | 1           |    |                                        |    |     |
|-----|----------------------------------------------------|---|-------------|----|----------------------------------------|----|-----|
|     | q                                                  | 0 | SB.         |    | τ                                      | Πo | AB  |
| २९  | ततः प्रत्यक्चेतनाधिगमोऽप्य-                        |   |             |    | र्गतिविच्छेदः प्रागायामः ।             | २  | ३२४ |
|     | न्तरायाभावश्च ।                                    | ę | ৫৩          | १० | तस्य प्रशान्तवाहिता संस्का-            |    |     |
| şξ  | वतः प्राविभश्रावण्वेदनादशीं-                       |   |             |    | रात्।                                  | ą  | ३७७ |
|     | खादवार्ता जायन्ते ।                                | ą | ४२८         | Ę  | तस्य भूमिषु विनियोगः।                  | 3  | ३६८ |
| १६  | तत्वरं पुरुषख्यातं गुं णवैतृष्णयम्।                | 8 | ३९          |    | तस्य वाचकः प्रग्रवः।                   | 8  | w   |
|     | त्तरप्रतिषेधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः।                  |   | ९१          | २७ | तस्य सप्तधा शान्तभूमिः प्रज्ञा ।       | २  | २३५ |
| 2   | तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम्।                       | ŧ | ३६५         | ર૪ | तस्य हेतुरविद्या।                      | २  | २२८ |
|     | तत्र भ्यानजमनाशयम् ।                               | 8 | ४६२         | ५१ | तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधा-             |    |     |
| २५  | तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्।                        | १ | હ્ય         |    | त्रिर्बीजः समाधिः ।                    | 8  | १४१ |
| ४२  | तत्र शब्दार्थज्ञानिवकल्पैः                         |   |             | ४६ | ता एव सबीजः समाधिः।                    | 8  | १३६ |
|     | संकीर्णा सवितकां समापत्तिः।                        | ę | १३०         | २१ | तीत्रसंवेगानामासन्नः ।                 | १  | ६७  |
| १३  | तत्र स्थितौ यज्ञोऽभ्यासः।                          | ę | ३५          | 48 | तारकं सर्वविषयं सर्वथाविषय-            |    |     |
| 6   | ततस्तद्विपाकानुगुर्शानामेवा-                       |   |             |    | मक्रमं चेति विवेकजं ज्ञानम ।           | 3  | ४५२ |
|     | भिव्यक्तिर्वासनानाम् ।                             | 8 | ४६३         | १० | तासामनादित्वं चाशिषो                   |    |     |
| 6   | तद्पि बहिर्ङ्गं निर्वीजस्य ।                       | ₹ | ३७३         |    | नित्यत्वात् ।                          | 8  | ४६४ |
| १५  | तदभावात्संयोगाभावा हानं                            |   |             | १० | ते प्रतिप्रसवहेयाः सूक्ष्माः ।         | २  | १६७ |
|     | हक्षे: कैवल्यम्।                                   | २ | २३१         | १४ | ते ह्वादपरितापफलाः पुराया-             |    |     |
|     | तद्थे एव दृश्यस्यात्मा ।                           | २ | २१८         |    | पुगयहेतुत्वात् ।                       | २  | १७४ |
| ર૪  | तदसंख्येयवासनाभिश्चित्रमपि                         |   |             | १३ | ते व्यक्तसूक्ष्मा गुणात्मानः ।         | 8  | ४७३ |
|     | परार्थे संहत्यकारित्वात् ।                         | 8 | ४९०         | ३७ | ते समाधावुपसर्गा व्युत्थाने            |    |     |
| ą   | तदा द्रष्टुः खरूपेऽवृस्थानम्।                      | Ş | १७          | l  | सिद्धयः।                               | ą  | ४२९ |
| २६  | तदा विवेकनिम्नं कैवल्य-                            |   |             | 1  | त्रयमन्तरङ्गं पूर्वेभ्यः ।             | 3  | ३७३ |
|     | प्राग्भारं चित्तम्।                                | 8 | ४ <b>९२</b> | 8  | त्रयमेकत्र संयमः।                      | Ę  | ३६८ |
| ₹ १ | तदा सर्वावरण्मलापेतस्य                             |   |             | }  | र ्द                                   |    |     |
|     | <b>बानस्थानन्त्याञ्ज्ञेयमल्पम्</b> ।               | 8 | ४९५         | 38 | दुःखदौमेनस्याङ्गमेजयत्व-               |    |     |
| 84  | <ul> <li>तदुपरागापेचित्वाचित्तस्य वस्तु</li> </ul> |   |             | 1  | रबासप्रवासा विचेपसहसुवः                | 18 | १९० |
|     | ज्ञाताज्ञातम्।                                     | 8 | ४७८         | 1  | दुःस्त्रानुशयी द्वेषः ।                | 3  | १६५ |
| 1   | । तदेवाथेमात्रनिभोसं खरूप-                         |   |             | Ę  | दृग्दशेनशक्त्योरेकात्मतेवा-            |    | _   |
|     | शून्यमिव समाधिः।                                   | 3 | ३६६         |    | स्मिता।                                | २  | १६४ |
| طر  | > तुद्धैराग्यादपि दोषबीजन्नये                      | _ |             | १५ | द् <u>ष</u> ्टानुश्रविक्विष्यविरुण्स्य |    |     |
|     | केवस्यम्।                                          | ₹ | 880         | _  | वशीकारसंद्धा वैराग्यम्।                | 8  | ३७  |
|     | १ तपःस्वाभ्यायेश्वरप्रशिधानानि                     | _ | 04.0        | 1  | देशबन्धञ्चित्तस्य धारणा।               | دم | ३६५ |
|     | क्रियायोगः ।                                       | 2 | १५१         | २० | द्रष्टा रशिमात्रः शुद्धोऽपि            |    |     |
| 8,  | ८ तस्मिन्सति भासप्रभासयो-                          |   |             | 1  | प्रत्ययानुपरयः ।                       | 2  | २१० |

|                                    |               |        | •                                             |
|------------------------------------|---------------|--------|-----------------------------------------------|
|                                    | पा०           | 58     | gy of                                         |
| १७ द्रष्ट्रहश्ययोःसंयोगो हेयहेतुः  | 1 3           | १७८    | १८ प्रकाशिकयास्थितिशीलं भूते-                 |
| २३ द्रव्टृहरयोपरक्तं चित्तं सर्वा- |               |        | न्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थ                   |
| थेम् ।                             | 8             | 828    | दृश्यम्। २ १८५                                |
| ্ধ                                 |               |        | ३४ प्रच्छर्दनविधारणाभ्यां वा प्रा-            |
| ५३ धारणासु च योग्यता मनस           | :। २          | ३४०    | सस्य। १९७                                     |
| ११ भ्यानहेयास्तद्वृत्तयः।          | २             | १६८    | १९ प्रत्ययस्य परचित्तक्षानम्। 🧵               |
| २८ ध्रुवे तद्गतिज्ञानम्।           | ३             | ४२४    | ७ प्रत्यज्ञानुमानागमाः प्रमागा-               |
| न<br>न                             |               | ì      | नि। १२०                                       |
| २० न च तत्सालम्बनं तस्यावि         | à-            |        | ६ प्रमाग्यविपयेयविकल्पनिद्रास्मृ-             |
| षयी भूतस्वात् ।                    | ફ             | ४१३    | तयः। १ २०                                     |
| १६ न चैकचित्ततन्त्रं वस्तु तद्-    | ·             |        | ४७ प्रय <b>न्नरौ</b> थिल्यानन्त्यसमापत्ति-    |
| प्रमाणकं तदा कि स्थात ।            | 8             | ४७७    | भ्याम्। २ ३२२                                 |
| १९ न तस्त्वाभासं दश्यत्वात् ।      | 8             | 860    | ५ प्रवृत्तिभेदे प्रयोजकं चित्तमेक-            |
| २९ नाभिचके कायव्युहज्ञानम ।        |               | ४२४    | मनेकेषाम्। ४ ४५७                              |
| ३ निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां      | -             |        | २५ प्रशृक्त्यालोकन्यासास्त्र्क्षमध्य-         |
| वरणभेदस्तु ततः चेत्रिकवत           | 118           | ४५७    | वहितवित्रकृष्टकानम। ३ ४१६                     |
| ४ निर्माणचिकान्यस्मितामात्र        |               | ४५९    | २९ प्रसंख्यानेऽप्यकुसीद्स्य सर्वथा            |
| ४७ निर्विचारवैशारद्येऽध्यात्मप्र   |               |        | विवेकख्यातेर्धर्भमेघः समा-                    |
| सादः।                              | 8             | १३८    | <b>ચિંા ૪ ૪</b> ૧૪                            |
| q.                                 |               |        | ३३ प्रातिभाद्या सर्वम्। ३ ४१६                 |
| •                                  | _             |        | •                                             |
| ४० परमाणुपरममहस्वान्तोऽस           | <b>म</b><br>१ | १२९    | ३८ बन्धकारणशैथिल्यात्रचार-                    |
| वशीकारः।                           |               | 147    | संवेदनाश्च चित्तस्य परशरीरा-                  |
| १५ परिग्णामतापसंस्कारदुःखैर्य      | <u>₹</u>      |        | <b>.</b>                                      |
| <b>वृत्तिविरोधाच</b> दुःखमेव स     |               | १७६    | वशः। ३ ४२९<br>२४ बलेखु हस्तिबलादीनि। ३ ४१६    |
| विवेकिनः।                          | ्<br>         | र्खद   | ४३ बहिरकल्पिता वृत्तिर्महाविदेहा              |
| १६ परिगामत्रयसंयमादतीता            |               | () = 0 | ततः प्रकाशावरणास्यः। १ ३ ४३८                  |
| गतज्ञानम् ।                        | <b>ર</b><br>  | ४०१    | 1                                             |
| १४ परिणामैकत्वाद्वस्तुतस्वम्।      | ۳- ۶          | ४०४    |                                               |
| ३४ पुरुषार्थशून्यानां गुणानां र    | ग्रत          |        | 1 ","                                         |
| प्रसवः कैवस्यं स्वरूपप्रतिष्ठ      |               |        | ५० बाह्याभ्यन्तरस्तम्भवृत्तिर्देश-            |
| चितिशक्तिरिति ।                    | <br>૪         | ४९९    |                                               |
| २६ पूर्वेषामपि गुरुः कालेनान       | _             |        | सूक्ष्मः। २ ३२४                               |
| च्छेदात्                           | *             | GU     | 🕽 ३८ ब्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्येलाभः। २ २९९ |

|          | c                                    | II o | gg         |     |                                              | ०  | S.B. |
|----------|--------------------------------------|------|------------|-----|----------------------------------------------|----|------|
|          | भ                                    |      |            | 6   | विपर्ययो मिध्याज्ञानमतद्र्पप्र-              |    |      |
| १९       | भवप्रत्ययो विदेहप्रकृतिलया-          |      |            |     | 140                                          | 8  | २५   |
|          | नाम् ।                               | 8    | <b>વ</b> ફ | १८  | विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्वः संस्का-             | •  |      |
| 3,6      | मुवनज्ञानं सूर्यं संयमात् ।          | 3    | ४१६        |     | रशेषोऽन्यः ।                                 | 8  | 80   |
| • •      | ਸ<br>ਸ                               |      |            | २६  | विवेकख्यातिरविष्तवा हानो-                    |    |      |
| ३२       | मूर्घज्योतिषि सिद्धदर्शनम्।          | 3    | ४२५        |     | पायः ।                                       | २  | २३२  |
|          | मृदुमध्याधिमात्रत्वात्ततोऽपि         |      |            | २५  | विशेषदर्शिन श्रात्मभावभाव-                   |    |      |
|          | विशेषः।                              | १    | ६८         |     | नाविनिवृत्तः ।                               | 8  | ४९१  |
| 33       | मैत्रीकरुणामुदितोपेद्गाणां           |      |            | १९  | विशेषाविशेषलिङ्गमात्रालिङ्गा-                |    |      |
|          | सुखदु:खपुरायापुरायविषया णां          |      |            |     | नि गुग्णपर्वाग्णि ।                          | २  | १९५  |
|          | भावनातश्चित्तप्रसादनम् ।             | 8    | ६८         | ३६  | विशोकावा ज्योतिष्मती।                        | 8  | १२५  |
| २३       | मैत्र्यादिषु बलानि ।                 | 3    | ४१५        | ३५  | विषयवती वा प्रवृत्तिरूत्यना                  |    |      |
|          | य                                    |      |            |     | मनसः स्थितिनिबन्धनी ।                        | 8  | १२३  |
| ३९       | यथाभिमतध्यानाद्वा ।                  | 8    | १२         | ३७  | वीतरागविषयं वा चित्तम्।                      | 8  | १२७  |
| २९       | यमनियमासनप्रागायाम-                  |      |            | વ   | वृत्तयः <b>पश्चत</b> य्यःक्रिष्टाक्रिष्टाः । | 8  | . १९ |
|          | प्रत्याहारधारणाध्यानसमाध-            |      |            | 8   | वृत्तिसारूप्यामतत्र ।                        | ę  | १८   |
|          | योऽष्टावङ्गानि ।                     | २    | २३७        | ३०  | व्याधिस्त्यानसंश्यप्रमादालस्या-              |    |      |
| <b>२</b> | योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः ।             | 8    | ९५         |     | विरतिभ्रान्तिदर्शनालब्धभूमि-                 |    |      |
| २८       | योगाङ्गानुष्ठानादशुद्धित्तये ज्ञा-   |      |            |     | कत्वानवस्थितत्वानि चित्त-                    |    |      |
|          | नदीप्तिराविवेकख्याते : ।             | २    | २३६        |     | विचेपास्तेऽन्तरायाः ।                        | 8  | ८९   |
|          | ₹                                    |      |            | ዓ   | न्युत्थाननिरोधसंस्कारयोरभिभव                 |    |      |
| ४६       | रूपलावर्यबलवष्त्रसंहननत्वा-          |      |            |     | प्रादुर्भावी निरोधत्त्रग्रचित्तान्वर         | गे |      |
|          | नि कायसंपत् ।                        | ३    | ४४३        |     | निरोध <b>परि</b> ग्णामः                      | ३  | ३७५  |
|          | व                                    |      |            |     | হা                                           |    |      |
| १५       | वस्तुसाम्ये चित्तभेदात्तयोविं-       |      |            | ९   | शब्दज्ञानानुपाती वस्तुशून्यो                 |    |      |
|          | भक्तःपन्थाः ।                        | 8    | ४७५        |     | विकल्पः ।                                    | १  | २७   |
| ३३       | वितर्क्षाधन प्रतिपत्तभावनम्।         | २    | २९५        | १७  | शब्दार्थेप्रत्ययानामितरेतराध्यास             | -  |      |
| १७       | वितक्वविचारानन्दास्मितानुग-          |      |            |     | संकरस्तत्प्रविभागसंयमात्सवेभूत               | [- |      |
|          | मात् संप्रज्ञातः।                    | ę    | ४०         |     | रुतज्ञानम् ।                                 | 3  | ४०२  |
| ३४       | वितको हिसादयः कृतकारिता-             |      |            | १४  | शान्तोदिताञ्यपदेश्यधर्मानुपाती               | 1  |      |
|          | नुमोदिता लोभकोधमोहपूर्व-             |      |            |     | धर्मी।                                       | २  | ३९२  |
|          | का मृदुमध्याधिमात्रा दुःखा-          |      |            | ३२  | शौचसन्तोषतपः खाध्यायेश्वरः                   |    |      |
|          | <b>ज्ञा</b> नानन्तफला इति प्रतिपद्म- |      |            |     | प्रशिधानानि नियमाः                           | २  | २६३  |
|          | भावनम् ।                             | २    | २९६        | 80  | शौचात्स्वाङ्गजुगुप्सा परैरसंसर्गः            | ।२ | ३००  |
|          |                                      |      |            | • c |                                              |    |      |

|                |                                                   |             |       | ĺ          |                                           |               |      |
|----------------|---------------------------------------------------|-------------|-------|------------|-------------------------------------------|---------------|------|
|                |                                                   | <b>पा</b> ० | वृष्ट |            |                                           | To            | 22   |
| २०             | श्रद्धावीर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञापूर्वे <del>व</del> | 5           | *     | २२         | सोपक्रमं निरूपक्रमं च कर्म तत             | सं <b>य</b> म | ाद-  |
|                | इतरेषाम् ।                                        | 8           | ६५    |            | परान्तज्ञानमरिष्टेभ्यो वा ।               | 3             | ४१४  |
| પ્રષ           | श्रतानुमानप्रज्ञाभ्यामन्यविषया                    |             |       | 86         | संस्कारसाचात्करणात्यूवेजाति-              |               |      |
| ٠.             | विशेषार्थत्वात् ।                                 | ٤           | १३९   |            | ज्ञानप्।                                  | 3             | ४१२  |
| u9             | श्रोत्राकाशयोः संबन्धसंयमाहिक                     | गं          |       | ४३         | स्मृतिपरिशुद्धौ स्वरूपशून्येवार्थ-        |               |      |
| ۰,             | श्रोत्रम् ।                                       | 3           | ४३७   |            | म।त्रनिर्भासा निवितको                     | ę             | १३२  |
|                | •                                                 | `           | 0,0   | 48         | स्थान्युपनिमन्त्रगो सङ्गरमयाकर            | एां           |      |
|                | स<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • •        |             |       |            | पुनरनिष्टप्रसङ्गात् ।                     | 3             | ४४९  |
|                | सति मूले तद्विपाको जात्यायुर्भीग                  | गः२         | १७०   | ४६         | श्थिरसुखमासनम् ।                          | 2             | ३०२  |
| १४             | स तु दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारा-                    |             | }     | 88         | स्थूलखरूपसूक्ष्मान्वयार्थवस्त्र-          |               |      |
|                |                                                   | 8           | ३५    |            | संयमाद्भतजयः।                             | ą             | ४३४  |
| ३६             | सत्यप्रतिष्ठायां क्रियाफ-                         |             |       | 33         | स्वप्ननिद्राज्ञानालम्बनं वा ।             | 8             | १२७  |
|                | •••                                               | २           | २९८   |            | खरसवाही विदुषोऽपि तथारूढ                  | n-            |      |
| <del>વ</del> વ | सुत्त्वपुरुषयोःशुद्धिसाम्ये                       |             |       |            | ऽभिनिवेशः।                                | २             | १६५  |
|                | कैवल्यम्।                                         | 3           | ४५३   | 48         | स्वविषयासंप्रयोगे चित्तस्वरूपाः           | ₹-            |      |
| ३५             | सत्त्वपुरुषयोरत्यन्तासंकीर्शयोः                   |             |       |            | कार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः।           | २             | ३४०  |
|                | प्रत्ययाविशेषो भोगः पराथान्य-                     |             |       | २३         | स्वस्वामिशक्त्योः स्वरूपोपलब्धि           | ₹-            |      |
|                |                                                   | ٠.          | ४२६   |            | हेतुः संयोगः ।                            | २             | २२१  |
| ४९             | सत्त्वपुरुषान्यताख्यातिमात्रस्य                   |             |       | 88         | स्वाध्यायादिष्टदेवतासंप्रयोगः ।           | २             | ३०१  |
|                | वाधिष्ठातृत्वं सर्वज्ञातृत्वं च ।                 | ३           | ४४६   |            | 8                                         |               |      |
| ४१             | सत्त्वशुद्धिसौमनस्यैकाम् येन्द्रियः               |             |       | <b>3</b> / | हानमेषां क्लेशबदुक्तम्।                   | 8             | ४९३  |
|                |                                                   | २           | ३००   |            | हानम्या परायपुरान्।<br>हृदये चित्तसंवित्। | 3             | ४२६  |
| १८             | सदा ज्ञाताश्चित्तवृत्तयस्तत्प्रभोः                |             |       |            | हेतुफलाश्रयालम्बनैः संगृहीतत              | •             | 074  |
|                | 9.                                                | 8           | ४७८   | ``         | देषामभावे तदभावः।                         | 8             | ૪૭   |
|                | संतोषादनुत्तमसुखलाभः।                             | २           | ३०१   | 98         | हेयं दुःखमनागतम् ।                        | ٠<br>٦        | १७८  |
| २              | समाधिभावनाथेः क्वेशतनू-                           |             |       | ,,,        | 4. 2.4                                    | `             | ,,,, |
|                | करगार्थश्च ।                                      | २           | १५७   |            | \$1<br>                                   |               |      |
|                | समाधिसिद्धिरीश्वरप्रणिधानात्                      |             | ३०२   | ५२         | त्त्रगतकमयोः संयमादिवेकजं                 |               |      |
|                | समानजयाञ्चलनम्।                                   | ર           | ४३७   |            | ज्ञानम्।                                  | 3             | ४५०  |
| ११             | सर्वार्थतैकामतयोः चयोदयौ                          | _           | _     | 33         | च्चर्ण्वतियोगी परिग्रामापरान्त            |               |      |
|                | चित्तस्य समाधिपरिग्णामः ।                         | ३           | ३७७   |            | निर्प्रोद्यः क्रमः।                       | 8             | ४९८  |
|                | सुखानुशयी रागः ।                                  | २           | १६५   | 88         | च्चीर्यावृत्तेरभिजातस्येव मरोपेई          | 15-           |      |
| ४५             | सूक्ष्मविषयत्वं चातिङ्गपर्य-                      |             |       |            | प्रहराप्राह्मेषु तत्थतद् अनता             |               | 0.00 |
|                | वसानम् ।                                          | २           | १३५   | 1          | समापत्तिः ।                               | १             | १२९  |

# शब्दानुक्रमणी

|    |                              | S.B.                       |          |                                     | 48                    |
|----|------------------------------|----------------------------|----------|-------------------------------------|-----------------------|
|    | षह्दर्शनस                    | पन्बय                      | २७       | <b>अवयव</b>                         | <b>49</b> ·           |
|    | 8:                           |                            | २८       | <b>श्रव</b> त्तेपग्                 | 48                    |
| 8  | श्रद्भ                       | ४८                         | २९       | <b>ञ</b> विद्या                     | ९७, १२८               |
| २  | <b>अ</b> णु                  | ५१                         | ३०       | <b>अश</b> क्ति                      | ९७                    |
| ą  | <b>चक</b> रीख                | १००-१०१                    | ३१       | श्रस्तित्व                          | १००-१०१               |
| ૪  | <b>च</b> त्यन्ताभाव          | <b>વ</b> વ                 | ३२       | <b>असम्प्रज्ञातसमा</b> धि           | ८५, १२५, १३५          |
|    | च्यथवंवेद                    | १                          | 33       | <b>श्र</b> स्मिता                   | ९७                    |
| Ę  | श्रद्वेत सिद्धान्त १२-       |                            | ३४       | ञहङ्कार                             | ९७-८८, १०८            |
|    | विशिष्टा देत सिद्धान्त       | २९-३०                      |          | भा                                  |                       |
|    | शुद्ध द्वैत सिद्धान्त        | ३२                         | 9        | আকাহা                               | ક્ષ્                  |
|    | <b>च</b> रष्ट्               | . ६४                       |          | आकुभान कर्म                         | %<br>48               |
|    | ब्रधर्म                      | ષષ્ઠ                       |          | आगम प्रमाग                          |                       |
|    | श्रविकरण                     | ११                         |          | श्रात्म तस्त्व                      | ५८, १०६               |
|    | अधिकरण सिद्धान्त             | 4९                         |          | श्रात्मा (श्रुद्ध चेतन-र            | ७<br>तस्य) २,५०,६२    |
|    | अधिदेव (सृष्टि)              | ९५                         |          | चात्रेय<br>चात्रेय                  | २२ ( )                |
|    | ष्यधिभूत ( सृष्टि )          | ९५                         |          | माधि <b>दै</b> विक                  | २ <b>,</b> ९५         |
|    | ब्रभ्यातम ( सृष्टि )         | وم ا                       |          | आध्यात्मक                           | <b>ર,</b> ૧૬          |
| 48 | द्यभ्यास ( जो वास्तव         |                            |          | आरम्भिक खपादान                      | हारण ६५               |
|    | किन्तु अज्ञान से<br>आरोपित)  | मान लिया <b>हो</b> ,<br>१४ |          | <b>ब्राश्मरध्य</b>                  |                       |
| 94 | भारतायतः)<br>श्रनुमान-प्रमाण | 48<br>40                   |          | <b>भा</b> स्र <b>र</b>              | રર, હહ                |
|    | घन्तःकरण                     | ८३, ८४, १२७                | •        | T                                   | (1) 00                |
|    | श्रन्यता                     | १००, १०१                   |          | <u> </u>                            |                       |
| -  | अन्योन्याभाव                 | વવ                         |          | इच्छा<br>इन्द्रियां                 | <b>ધરે</b><br>••••••• |
| १९ | भपरत्व                       | ષર                         |          | शन्द्रया<br>इन्द्रियें (कर्म)       | ५९, ८७, १०८           |
| २० | <b>अ</b> पवर्ग               | ६२                         |          | शन्द्रय (कम्)<br>इन्द्रियें (ज्ञान) | <i>وي</i><br>ده ده    |
| २१ | श्रपान                       | ९६                         | 8        | शन्त्रय (साग)                       | ६२, ९६                |
| २२ | ष्यभ्युपगम सिद्धान्त         | <b>૪</b> ९                 |          | ŧ                                   | ,                     |
|    | अभाव पदार्थ                  | <b>લ</b> લ                 | 8        | ईश्वर ( पुरुष विशेष,                | शबल चेतन तस्व         |
|    | ष्मभिनिवेश                   | १२९                        |          | समष्टि रूप )                        | २, १५, ३३, ८४         |
|    | <b>भ</b> र्थ                 | ६२                         | <b>ર</b> | ईश्वरवाद (सांख्य)                   | ११८-१२३               |
| २६ | अर्थवत्                      | १००-१०१                    | ą        | ईश्वरवाद ( पूर्व मीम                | iसा ) ७,८,९           |
|    |                              | 49                         |          | **                                  |                       |

# शब्दानुक्रमणी

| •                                            | 28                              |                                   | AB.                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| _                                            | <b>£</b> 0                      | कर्म                              | ૪७, ५૪                                                                                                                                                                                                                           |
| १ उत्तर मीमांसा (वेदान्त-दर्श                | = सहासत्र)                      | कारण                              | ં ફ્લ                                                                                                                                                                                                                            |
| १ उत्तर मामासा (वदान्य-५२)                   | १०-४६                           | कास्य कर्म                        | 8                                                                                                                                                                                                                                |
| 2                                            | , વજ                            | काल                               | ४७, ४९                                                                                                                                                                                                                           |
| २ उत्होपण कमे                                | <b>९६, ९७</b>                   | काल<br>८ कालातीत है               | _                                                                                                                                                                                                                                |
| ३ उदान                                       | )4) 10<br>80                    | ८ कालावाय <b>ए</b><br>९ काशकृत्सन | <del>२</del> २                                                                                                                                                                                                                   |
| ४ उपचार छल                                   | <del>۲</del> ۰<br>۶۶            | १० कादणीजिनि                      | २२                                                                                                                                                                                                                               |
| ५ उपलब्धि                                    | 49                              | ११ कार्य                          | Ęų                                                                                                                                                                                                                               |
| ६ उदाहरण                                     | 49                              |                                   | १३२, १३३, १३५                                                                                                                                                                                                                    |
| ७ उपनय                                       |                                 | १२                                | ે ૧૨૮, ૧૨૬                                                                                                                                                                                                                       |
| ८ छपनिषद् (वेदमन्त्रों वे                    | ज्ञाध्यात्मक<br><del></del> नें | १३                                | ग                                                                                                                                                                                                                                |
| विचारों को दशोने वाले                        | प्रस्थ, जिन भ                   |                                   | 40                                                                                                                                                                                                                               |
| मुख्य ग्यारह हैं—ईश, बे                      | न, कठ, प्रभ,                    | १ गन्ध                            | પંજ                                                                                                                                                                                                                              |
| मुराडक, माराडूक्य, तैर्ति                    | राय, एतस्य,                     | २ गमन कमे                         | 40, 69, 809, 880                                                                                                                                                                                                                 |
| छान्दोग्य, बृहदारएयक                         | ब्रारश्चताश्चतर                 | ३ गुण<br>४ गु <b>दा</b>           | راد راد راد از در از<br>در از در |
| <b>उ</b> पनिषद् )                            | Y                               |                                   | <b>4</b> ર                                                                                                                                                                                                                       |
| ९ डपमान प्रमाण                               | ५८, १०६                         | ५ गु <b>रु</b> ख<br>६ गीतम        | 80                                                                                                                                                                                                                               |
| १० डपलच्या                                   | १६                              | दं गावन                           | 8                                                                                                                                                                                                                                |
| ११ उपस्थ                                     | ८१                              |                                   | ४९, ८१                                                                                                                                                                                                                           |
| १२ उपादान कारण                               | ३३, ६५                          | व्राण                             | • ,, • .                                                                                                                                                                                                                         |
|                                              |                                 |                                   | १५, ९२, १२८                                                                                                                                                                                                                      |
| १ ऋग्वेद                                     | १                               | चतुः सूत्री                       | २६, ८१, ८८, १२५, १२६,                                                                                                                                                                                                            |
| २ ऋषि (वेदमन्त्रों के द्र                    | ii) {                           | चित्त                             | १३४                                                                                                                                                                                                                              |
| पु                                           |                                 |                                   | १२४, १२७                                                                                                                                                                                                                         |
| १ एकत्व                                      | <b>१</b> ००, १०१                | चित्तवृत्ति                       |                                                                                                                                                                                                                                  |
| भौ                                           |                                 | चतन तस्य                          | । ( श्रात्मा, परमात्मा ) २,<br>१७, २५, ८२, १०७                                                                                                                                                                                   |
| १ श्रौडुलोमि श्राचार्य                       | ९, २२                           |                                   | (0) (7) (7)                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>5</b>                                     |                                 |                                   | <b>8</b> 4 4 2 <b>3</b> -3                                                                                                                                                                                                       |
| १ कश्याद                                     | ૪હ                              | १ छन्द (ली                        | किक और वैदिक शब्दों को                                                                                                                                                                                                           |
| र कथाव<br>२ कपिल                             | २२, ७६, ७७                      | नियमित व                          | हरते, पाद, यात चार विराम                                                                                                                                                                                                         |
| २ कापल<br>३ कल्प ( आश्रलायन, <sup>१</sup>    | वावस्तम्ब, बोधा-                |                                   | व्यवस्था करने में उपयोगी हैं) रे                                                                                                                                                                                                 |
| यन और कात्यायन                               | आहि ऋषियों के                   | २ छल                              | Ę o                                                                                                                                                                                                                              |
| यन आर कात्यायन<br>बनाये श्रीत सूत्र गृह      | मन् धर्मसत्र है                 |                                   | <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                         |
| बनाय श्रात सूत्र एव<br>जिन में याग के प्रयोग | मन्त्रों के विनि                |                                   | ( प्रकृति, माया, गुर्गो का                                                                                                                                                                                                       |
| जिन म याग के प्रया                           | 3                               | साम्य तथ                          | ा विषम परिगाम ) २, ८०,                                                                                                                                                                                                           |
| योग की विधि है )                             | · ·                             | <b>५</b> १९                       |                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                              |                                 | •••                               |                                                                                                                                                                                                                                  |

| The state of the s |                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | মূন্ত                                |
| २ जनक २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ३३, ३४                               |
| ३ जल ४८, ४९, ८९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३ द्वैताद्वैत सिद्धान्त ३२          |
| ४ जस्प ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | भ                                    |
| ५ जाग्रत श्रवस्था १३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १ धर्म ४८, ५०, ५४                    |
| ६ जाति ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २ धर्म (मूल) १००                     |
| <ul> <li>जीव ( पुरुष = शबल चेतन तत्त्व</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३ धर्मी ४८                           |
| ब्यप्टि रूप ) २, २५, ८३, ८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ४ धारणा १३१                          |
| ८ जनक ् २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ५ भ्यान १३१                          |
| ९ जैगीषव्य श्राचार्य २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | न                                    |
| १० जैमिनि ५,९,२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १ निगमन ५९                           |
| ११ ज्योतिष (यज्ञादि अनुष्ठान् के काल-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २ निप्रहस्थान ६१                     |
| विशेषकी व्यवस्थाकरता है) ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३ नित्य ४९                           |
| त<br>१ त <del>स्</del> व (सार वस्तु) २,८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ४ निद्रा (वृत्ति) ९५                 |
| २ तमस् ८१, १०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ५ निमित्त कारण ६५                    |
| ३ तस्व समास ७७,८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ६ निम्बाकोचार्ये .३२                 |
| ४ तन्मात्रा ८१, ८२, १०८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ७ निर्म्य ५९                         |
| ५ तर्क ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ८ निरुक्त (पद विभाग, मन्त्र का श्रथ, |
| ६ तुष्टि ९७, ९८, ९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | श्रीर देवताके निरूपण द्वाराएक एक     |
| ७ त्वचा ४९, ८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पद्क सम्मावित आर अवयवाथ का           |
| ् द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | निश्चय करता है) ३                    |
| १ दरोन (तस्यज्ञान सम्बन्धी शास्त्र) १, ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                      |
| २ व्यानन्द सरस्वती २४,३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                                    |
| ३ दिशा ४८, ४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                      |
| ४ दुःइस (ऋप्ने विरुद्ध प्रतीत होने वाली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १२ नेत्र ४९,८१                       |
| रजोगुण से उत्पन्न हुई चित्त की एक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                      |
| पृत्तिकानाम दुःख है ) १,५३,६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1 4 ^                                |
| ५ दृश्य १२९, १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                      |
| ६ दृष्टास्त ५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i e                                  |
| ७ दोष ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                      |
| ८ द्रवस्य ५० ५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                      |
| <b>९ ऱ्रव्य</b> ४८<br><b>१० ऱ्र</b> ष्टा १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | , , , , , ,                          |
| १० द्रष्टा १३०<br>११ द्वेष ५०, ५३, ९७, १२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                      |
| १२ द्वेत सिद्धान्त १२-१४, ३०,३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                    |
| 11,1-1,1,1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , । ५ परत्व ५०, ५२<br>५३०            |

| व परमाणुवाप १२, १६                                                                                                                                                                                                            | १३४ प्रतय श्रवस्था १३४<br>३६ प्रशृत्ति ६२<br>३७ प्रसारण कर्म ५४<br>१८ प्रज्ञा १३१<br>१९ प्रागभाव ५५<br>४० प्रायक्षित्त कर्म ५६<br>११ प्राण<br>१२ प्रायुभीव (बर्शमान बस्तु का प्रकट<br>१३ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| च परमाहम तस्त्र १२, १६<br>७ परमाहम तस्त्र १२, १६<br>८ परमाहम (शुद्ध चेतन तस्त्र समष्टि<br>६५०) २, ८४. १००<br>९ पराश्चर २२<br>१० परार्थे १००, १०१<br>११ परार्थानुमान ५९<br>१२ परिमाण् ५१<br>१३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण्) १०, १२० | २६ प्रशृत्ति ६२<br>२७ प्रसारण कर्म ५४<br>२८ प्रज्ञा १३१<br>२९ प्रागभाव ५५<br>४० प्रायक्षित्त कर्म ५५<br>४१ प्राण<br>४२ प्राण्डा १६६<br>४२ प्राण्डा १६६<br>४२ प्राण्डा १६६<br>१३ प्रत्माव (वर्षमान बस्तु का प्रकट<br>होना) १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| च परमाहम तस्त्र १२, १६<br>७ परमाहम तस्त्र १२, १६<br>८ परमाहम (शुद्ध चेतन तस्त्र समष्टि<br>६५०) २, ८४. १००<br>९ पराश्चर २२<br>१० परार्थे १००, १०१<br>११ परार्थानुमान ५९<br>१२ परिमाण् ५१<br>१३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण्) १०, १२० | ३६ प्रश्नित ६२<br>३७ प्रसारण कर्म ५४<br>३८ प्रज्ञा १३१<br>३९ प्रागभाव ५५<br>४० प्रायश्चित्त कर्म ४<br>४१ प्राण<br>४२ प्राणु ५६<br>३६ प्रातुर्भाव (वर्षमान बस्तु का प्रकट<br>होना) १<br>४३ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ८ परमात्मा ( शुद्ध चेतन तस्य समष्टि ह्र १०० हर १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०                                                                                                                                         | २७ प्रसारण कमें ५४ २८ प्रज्ञा १३१ २९ प्रागभाव ५५ ४० प्राथधित्त कमें ४ ४१ प्राण<br>४२ प्राण्यधित्त कमें ६६ ४२ प्राण्यधित्त कमें ६६ ४२ प्राणुभाव (वर्षामान बस्तु का प्रकट<br>होना) १ ४३ प्रेतमाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| रूप) २, ८४. १०७<br>रूप) २, ८४. १०७<br>९ पराश्रे १००, १०१<br>१९ परार्थे १००, १०१<br>१९ परार्थानुमान ५९<br>१३ पाद ( चौथा भाग, प्रकरण) १०, १२७                                                                                   | २८ प्रज्ञा १३१<br>२९ प्रागभाव ५५<br>४० प्रायधित्त कर्म ४<br>४१ प्राय<br>१२ प्रायुभीव (वर्षामान बस्तु का प्रकट<br>होना) १<br>४३ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ९ पराशर २२<br>१० परार्थे १००, १०१<br>११ परार्थानुमान ५९<br>१२ परिमाण ५१<br>१३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण) १०, १२७                                                                                                                  | १९ प्राथित कमे ४<br>१९ प्राय<br>१९ प्राय<br>१२ प्रायुभीव (बर्शमान बस्तु का प्रकट<br>होना)<br>१३ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| १० परार्थ १००, १०१<br>१९ परार्थानुमान ५९<br>१२ परिमाण ५१<br>१३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण) १०, ९२७                                                                                                                                 | ४१ प्राय १६<br>४१ प्राय १६<br>४२ प्रायुमीव (बर्शमान बस्तु का प्रकट<br>होना) १<br>४२ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ११ परार्थानुमान ५९<br>१२ परिमाण ५१<br>१३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण ) १०, १२७                                                                                                                                                      | ४१ प्राय १६<br>४२ प्रादुर्भाव (वर्षमान वस्तु का प्रकट<br>होना) १<br>४३ प्रेतभाव ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १२ परिमाण<br>१३ परिमाण<br>१३ पाद (चीथा भाग, प्रकरण) १०, १२७                                                                                                                                                                   | ४२ प्रादुर्भाव (वर्त्तमान वस्तु का प्रकट<br>होना) १<br>४३ प्रेतभाव ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १३ पाद (चौथा भाग, प्रकरण ) १०, १२७                                                                                                                                                                                            | होना) १<br>४३ प्रेतमाब ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| १३ पाद (चाया भाग, अकरण ) १९, १९७                                                                                                                                                                                              | ४३ प्रेतमाव ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| १४ पुरुष (जाव = शबल चवन वस्त्र ज्याट                                                                                                                                                                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                               | 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                               | १ फल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| १५ पुरुष-विशेष (ईश्वर, शबल चेतन तस्व<br>समष्टि रूप) २,८३                                                                                                                                                                      | १ बन्ध १०५, ११४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १६ पुरुष (का बहुत्व) ११२, ११५                                                                                                                                                                                                 | ३ बहुत्व १००, १०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| to dasit aguer and                                                                                                                                                                                                            | ,g., ' 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 10 84.5                                                                                                                                                                                                                       | ५ बादरायम्। २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| १९ प्रध्वी ४८, ४९, ८१                                                                                                                                                                                                         | 5 हा <i>वि</i> १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २० प्रकर्गा (श्रध्याय, वृत्तान्त) १,४,                                                                                                                                                                                        | A STATE OF LANGE OF L |
| ४७, ७०<br>२१ प्रकासमहेत्वाभास ६०                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २२ प्रकृति (गुणों का साम्य परिणाम,                                                                                                                                                                                            | जानक सहामा साम का श्रार गापर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| माया) २,८१,८९,१०८                                                                                                                                                                                                             | श्रथवं का )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| २३ प्रश्व प्रमाण ५६, १०६                                                                                                                                                                                                      | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| द्र आपका।                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वृत्र नाववन्त्र ।राष्ट्रान्य                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २६ प्रध्वंसामाव ५:                                                                                                                                                                                                            | с 9 मध्याचाये - ८५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| २७ दमारा ५६, ५८, १८                                                                                                                                                                                                           | ु ज मञ्ज ४८, ५२, ६२, ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १८ प्रमाता ५                                                                                                                                                                                                                  | 19. 78. 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| KZ MIGISIU                                                                                                                                                                                                                    | ''                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ko Mula                                                                                                                                                                                                                       | ६ ४ महावाक्य<br>२ ५ माया (श्रकृति, गुर्गोका साम्य प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>३१</b> प्रमेय ५८, <sup>६</sup>                                                                                                                                                                                             | २ प्राया (प्रशास ५ १२) २३०१<br>परे साम ) २ १२) रहेन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>्रिप्ट प्रतय</b> । । । । । । । ।                                                                                                                                                                                           | ९३  ः     मुलिका बनाया ३२० ४०० ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|                                  | ZB                |                                              | <b>28</b>                                                                    |  |  |
|----------------------------------|-------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ७ मुनि (मनन शील, वेदों           |                   | १५ विवेक-ख्याति                              | १३१                                                                          |  |  |
| मनन करके उन के तर                | में हो हतां       | १६ विशेष                                     | 86, 48                                                                       |  |  |
| बाले)                            | वाका प्राण        | १७ विराट                                     | 84                                                                           |  |  |
| वाल <i>)</i><br>८ मोच            | १०५, ११४          | १८ विरुद्ध <b>हे</b> त्वाभास                 | ٩o                                                                           |  |  |
| •                                | 204, 228          |                                              | <b>૧</b> ૫, ૧૨૪, ૧૨७                                                         |  |  |
| . य                              | ٩                 | २० वेद ( ईश्वरीय झान, १                      |                                                                              |  |  |
| १ यजुर्वेद                       | 8-4               | सामवेद, अथवं वेद )                           | क्षाच्या चलुन्या<br><b>१</b>                                                 |  |  |
| २ यज्ञ                           |                   | २० जेताच / जन्म ग्रीग्रांमा                  |                                                                              |  |  |
| ३ योग (समाधि, पत <b>व्य</b> लि र |                   |                                              | २१ वेदान्त ( उत्तर मीमांसा, व्यास मुनि का<br>बनाया हुआ दर्शन, उपनिषद् ) ३,४, |  |  |
| हुआ दशेन)                        | ३, ७०, १२४        | યનાવા હુલા વરાન, હ                           | 80 ( X ( X                                                                   |  |  |
| र<br>१ रजोगुए।                   | 40 940            | २२ वेदों के ऋंग (शिदा,                       | •                                                                            |  |  |
|                                  | ८९, १०९<br>४८, ५० | निहक्त, छन्द, ज्योतिष )                      |                                                                              |  |  |
| २ रस<br>३ रसना                   | ४८, ५०<br>४९, ८१  | २३ वेदों के डवांग (मीमांसा                   |                                                                              |  |  |
| २ रसमा<br>४ राग                  | ९७, १२९           | वैशेषिक, सांख्य, योग)                        |                                                                              |  |  |
|                                  | 701 (47           | २४ वैशेषिक (पदार्थों के व                    |                                                                              |  |  |
| ५ रामानुजाचाये<br>६ रूप          | ४८, ५०            | क्याद मुनिका बनाया                           |                                                                              |  |  |
| <i>५ ७</i> .५<br>ह               | 86, 40            | कलाव छान का ननाना                            | ४७, ६५, ६९                                                                   |  |  |
| <sup>©</sup><br>१ लिङ्ग          | ષહ                | २५ व्यष्टि ( अवंश रूप ) ७,                   |                                                                              |  |  |
| र शिक्ष<br>२ लिक्कि              | ५७                | २६ व्याकरण (व्याकरण                          |                                                                              |  |  |
| र ।ए।।म                          | 7.9               | प्रत्यय आदि के उपदेश                         |                                                                              |  |  |
| १ बाक्छल                         | Ę٥                | श्रीर उसके अर्थ के                           |                                                                              |  |  |
| २ वासी<br>२ वासी                 | رو<br>دو          | जार उत्तर जय क<br><b>उ</b> पयोगी <b>है</b> ) | 3                                                                            |  |  |
| रे वाद                           | 49                | २७ व्यान                                     | 9 ફ                                                                          |  |  |
| ४ र्वाषगरयाचार्य                 | २२, ७८            | २८ व्यास मुनि                                | ५, ९, २ <b>२</b>                                                             |  |  |
| ५ बायु                           | ४८, ८१            | २९ व्याप्ति                                  | યું કે પ્ર                                                                   |  |  |
| ६ विकल्प (धृत्ति)                | 94                | श                                            | 10                                                                           |  |  |
| ७ विकृति                         | ८१, १०७           | १ शंकराचार्य                                 | १३-२९                                                                        |  |  |
| ८ विसंग्डा                       | 49                | २ शब्द                                       | ५०, ५२                                                                       |  |  |
| ९ विषयेव ( वृत्ति )              | 77<br>94          | २ शब्द<br>३ शरीर                             | ر بر<br>در ا                                                                 |  |  |
| १० विभाग                         | ) )<br>48         | ४ शक्त स्वरूप                                | १६                                                                           |  |  |
| ११ विसु                          | 40                | ५ शिक्षा (शिक्षा का सप                       |                                                                              |  |  |
| १२ वियोग                         | <b>१</b> ००, १०१  | स्वर् श्रीर मात्राकों के                     |                                                                              |  |  |
| १ विज्ञान भिक्षः                 | (00)              | होता है )                                    | 3                                                                            |  |  |
| १४ विवसंबाद                      | १२                | ६ शुद्ध चेवन वस्व                            | હે                                                                           |  |  |
|                                  | 17                | 1 . 8 at 124 414                             |                                                                              |  |  |

| परिकार १ 🕽                                   | <b>झस्दा</b> नुक | मर्खी                | <b>विद्</b> रशनसम्ब <b>य</b>                  |
|----------------------------------------------|------------------|----------------------|-----------------------------------------------|
|                                              | gp               |                      | 18                                            |
|                                              | १७               | २३ सामान्य           | વક                                            |
| <ul> <li>शुद्ध सहस्य</li> </ul>              | 40               | २४ सामान्य छल        | €0                                            |
| ८ शेषवत् झनुमान प्रमाण                       | १००, १०१         | २५ सामान्यतोदृष्ट अ  | नुमान प्रमाण ५७                               |
| ९ शेष वृत्तित्व                              | ४९, ८१           | २६ सिद्धि            | ९९, १३१—२                                     |
| १० श्रोत्र                                   | 0,, 0.           | २७ सिद्धान्त         | 46                                            |
| 4                                            |                  | २८ सुषुप्ति अवस्था   | १३४                                           |
| १ वड दर्शन (मीमांसा, वे                      | द्यान्त, न्याय,  | २९ सुख               | ५३                                            |
| वैशेषिक, सांख्य श्रीर योग                    | जो वेदाक         | ३० सृष्टि            | ९३, १०१, १०८                                  |
| <b>उपांग कह</b> लाते हैं )                   | ३                | ३१ स्थूल भूत         | ८१, १०८                                       |
| २ षष्टि-तन्त्र                               | <b>50</b>        | ३२ स्पर्श            | ४८, ५१                                        |
| स                                            |                  | ३३ स्त्रप्त          | १३४                                           |
| १ संख्या                                     | 48               | ३५ स्वरूपावस्थिति    | १२७, १२८                                      |
| र सत्त्वगुण                                  | ४९, १०९          | ३७ स्टब्स्प्रिशित (ज | इतस्य के अविवेक पूर्या                        |
| २ सत्तवगुरः<br>३ समन्वय (मेल, श्रविरोध       |                  | संयोग से परे ह       | डोकर पुरुष <b>का अपन</b>                      |
| ४ समवाय                                      | 86, 44           | गढ चेतन स्वरू        | व में स्थित होना) २, १४                       |
| ४ समयाय<br>५ समष्टि (पूर्णकंप) <sup>१६</sup> |                  | ३६ स्वाथोनुमान       | 48                                            |
| ६ समाधि प्रारम्भ अवस्था                      | १३४              | ३७ स्मृति (वृत्ति )  | . ९५                                          |
| ७ समाधि                                      | १, १२४, १२७      | ३८ स्तेह             | ५२                                            |
| •                                            | 98.90            | 40 1114              | 8                                             |
| ८ समान<br>९ सम्प्रज्ञात समाधि (एन            |                  |                      | `                                             |
| १० सम्प्रज्ञात समाधि (विवेध                  | ह्रुखाति ) १३४   | १ इस्त               |                                               |
| ११ संयम                                      | १३१              | ् २ हान (दुःस्व १    | हा नितान्त स्थभाव ) २,<br>०, १४, ६३, १०७, १२९ |
| ११ सर्वतन्त्र सिद्धान्त                      | ५९               |                      | न का साधन) २,१०,                              |
| १३ सन्यभिचार हेत्वाभास                       | ųQ               | ३ हानापाय (६)        | 950<br> 4  49  411411   13   13               |
| १४ संयोग ५०,                                 | 48, 8co, 808     | १४,६ = ,१०७,         | १५, १२७                                       |
| १४ संशय                                      | ٠,٠٠٠ ٩٥         | 8 10/04.14           | 1,7,10                                        |
| १५ संस्कार                                   | 40, 4            | ५ हेतु               | ,,,                                           |
| १७ संहिता ( पुस्तक )                         |                  | १ ६ इय (स्थाज्य      | । = दुःख ) २, १०, ६३,<br>१०७, १२९             |
| १८ सांख्य (कांपल मुनि                        | का बनाया हुन्न   | 1                    | =m\ 2. 20. E3.                                |
| दर्शन)                                       | ર, હ૦, હ         | ६ । ७ हेय हेतु (हय   | । का कारण) २, १०, ६३,<br>१०७, १२९             |
| दशन <i>)</i><br>१९ सांख्य सप्तति             | ·' ' u           |                      | 49                                            |
| २० साधारण कारण                               | Ę                | ५ ८ हेत्वाभास        | ••                                            |
| २० साथारण कारण<br>२१ साध्यसम हेलाभास         | 8                | 0                    | इर                                            |
| २२ सामवेद                                    |                  | १ १ ज्ञान            | 41                                            |
| द्द साग्यर                                   |                  | <b>५</b> २३          |                                               |

| 78                              | 4.8                                  |
|---------------------------------|--------------------------------------|
| <b>पातञ्जलायोग</b> मदी <b>प</b> | ३३ ऋरिष्ट ४१४, ४१५                   |
| - N                             | ३४ छाई (बवासीर) ३५९, ३६०             |
| १ चक्रिष्ट १९,२०,२६             | ३५ अलब्धभूमिकत्व ८९, ९०              |
| े २ श्रक्तमेजयंत्व ९०           | ३६ धालिङ १३५, १९५२०८                 |
| ३ बजीर्णनाशक (श्रीषधियाँ) ३४९   | ३७ अविरति ८९ ९०                      |
| े अ अहष्ठजन्मवेदनीय १६९,१७१     | ३८ अग्रुचि १६३                       |
| ५ अध्यात्मप्रसाद १३८            | ३९ श्रश्विनी मुद्रा ३०८              |
| ६ अमवस्थितस्य ८९-९०             | ४० द्मष्टक गोली (नुस्खा) ३४९         |
| अंधानन्त समापत्ति ३२२,३२३       | ४१ श्रसम्प्रज्ञात समाधि २, ४५. ४७,   |
| ८ बानन्त्य समापत्ति ३२२,३२३     | ४८, ५४, १४२                          |
| ९ धनात्म १६३                    | ४२ चस्मितानुगत सम्प्रज्ञात ४०,४,४३,  |
| १० अनाहत चक्र ११२               | ४५, ५३. १३७                          |
| ११ अनियत विपाक १७१              | ४३ श्राहमता क्षेत्र १५८, १६४         |
| १२ इपनित्य १६३                  | ४४ द्यस्तेय २४५, २४८, २६२, २९९       |
| १३ अनुमान २०-२१, २३-२४          | ४५ श्रवहिसा २४५, २४६, २५० " २५२      |
| १४ अनुमान प्रज्ञा १३९, १४०      | <b>२९</b> ८                          |
| १५ अन्तराय • ८८,८९              | ४६ ऋहङ्कार १४, १७, ५२, ४२            |
| १६ इपन्दर्धान ४१४               | भा                                   |
| १७ अन्यता-ख्याति ४६             | १ व्याकर्ण धनुषासन ३११               |
| १८ भन्तःकरण चतुष्टय १४          | २ ध्याकाशगमन ४३८                     |
| १९ व्यञ्जमय कोश ४५, ४६, ४७      | ३ व्यांख के रोग (व्यीपधियाँ) ३६२,३६३ |
| २० व्यपरान्त ज्ञान ४१४, ४१५     | ४ चागम २०, २२, २४                    |
| २१ द्यपवर्ग १८७ १९४             | ५ आदित्य लोक ५४, १४८,                |
| २२ च्यारिमह २४५, २४८, २६३, २९९  | ६ छ।धे सिरका दर्द ३५१                |
| २३ चपान १८१, १८२, ४३१           | ७ झात्मा ५०१५०५                      |
| २४ व्यवतार ५४, १४८,             | ८ चानन्दानुगत सम्प्रज्ञात ४०,४२,४४   |
| २५ अविशेष १९५२१०                | ५२, १२६, १३६                         |
| २६ अविद्या १५९ १६४, २२८ २३२     | ९ आनन्दमय कोश ४५,४६,४७               |
| २७ स्मिनिवेश (क्रेश) १६५ "१६७   | १० व्यानन्द भैरों रस (ब्रीषधि) ३४९   |
| २८ व्यभिक्यंजक १७१              | ११ च्याभ्यन्तर यृत्ति ३२४, ३२५       |
| २९ अभ्यास १४, ३५, ३६            | १२ घालस्य ८९                         |
| ३० चमृतधारा (तुस्ता) ३४८        | १३ चाशिष ६९,४६४                      |
| ३१ अम्ल पित्त नाशक (औषधि) ३५०   | १४ बाशय ६९                           |
| ३२ अरएडी पाक (औषिध) ३५०         | १५ आंव नाशक (भौषधियाँ) ३४६           |

|                                         | _                |                          | CART.               |
|-----------------------------------------|------------------|--------------------------|---------------------|
|                                         | da .             | ४ एकतरगभ्यास             | 88<br>88            |
| १६ चासन                                 | ३०२३२४           | ५ एकन्द्रिय वैराग्य      | ર્રેટ               |
| १७ का संपी                              | ३३७, ३३८         | न् यशस्त्रय बराज्य       |                     |
| १८ आहा वक                               | ११४, ११५         |                          | 1010 " AB           |
| १९ बाये सत्य                            | १७८, २३४         | १ बो३म्                  | مَّى مم             |
| · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                  | •                        |                     |
| १ इन्द्रिये                             | १४, ४१           |                          | <b>२८, १७०, १७१</b> |
| २ इंडानाड़ी                             | १८२ " १०४        | २ कफनाशक (औषधियां)       | 388                 |
| 1                                       | 1                | ३ कमर के अन्दर के फोड़े  | कादवा २५८           |
| १ ईश्वरप्रशिधान                         | ६८ " ८८, १५१,    | ४ कहणा भावना             | ९५, ९६              |
| 1 414001411                             | १५२, १६५, ३१०    | ५ कर्णेपी इसन            | ३१४, ३२०            |
| 3                                       | ,                | ६ कराठकूप                | ४२५                 |
| १ सस्कान्ति                             | ४३०, ४३१         | ७ कम                     | ३९९, ४५०            |
| २ उजाई प्राणायाम                        | ३३१, ३३२         | ८ क्रम-मुक्ति            | ४३६                 |
| ३ उड्डीयान बन्ध                         | 304              | ९ कर्म                   | . ६९                |
| -                                       | ३१२, ३२०         | १० कविशासायाम            | ३३२                 |
| ४ उत्तानपादासन                          | 386              | ११ कमोशय                 | १६७, १५०            |
| ५ उधित पद्मासन                          | १, १८२, ४३०, ४३२ | १२ काकी प्राणायाम        | ३३२                 |
| 4 7                                     | ४३०, ४३१         | १३ कान का दर्द (श्रीपधि) | ३६२                 |
| ७ खद्।नजय                               | २५ <b>९</b>      | १४ कारण                  | २३७                 |
| ८ खदार (क्रेश)                          |                  | १५ कारण शरीर             | ४६. ४७. ८७          |
| ९ इपसर्जन कर्माशय                       |                  | १६ काल परिदृष्ट          | ३२५, ३२६            |
| १० चपसंहार                              | १४९, ३४२, ४५३-४, | १७ कायञ्यूहज्ञान         | ४२४                 |
|                                         | 40<br>ene.       | १८ कियायाग               | <b>ર</b> ૯ <b>૧</b> |
| ११ चपाय प्रत्यय                         | <b>६५</b> ६८     | १९ क्रिया-फलाश्रय        | २९८                 |
| १२ उपेद्धा भावना                        | ९५९७             | २० कुक्टासन              | 386                 |
| १३ उष्ट्रासन                            | ३१६, ३२०         |                          | ३२९, ३३५, ३३६       |
|                                         | 5.               | २१ क्रमक                 | 386                 |
| १ ऊर्ध्वपद्गासन                         | ३१८              | २३ कूमासन                | <b>ક</b> રેફ        |
| २ ऊर्ध्वसर्वाङ्गासन                     | ३१३, ३२०         | २३ कूमें नाड़ी           | 220                 |
| ,                                       | <b>₹</b>         | २४ कृतार्थ               | <b>२८३ ८</b> ६      |
| १ ऋतम्मरा प्रका                         | १३८, १३९         | २५ कृत्रिमनिद्रा         | १६, २३१             |
|                                         | <b>q</b>         | २६ केबल्य                | 844                 |
| १ एकवानवा                               | ३६५              |                          | \$ <b>?</b> 0       |
| २ एकपादांगुंखासन                        | ३१९              |                          |                     |
| ३ एकामावस्था                            | १, ९, १०, १२     | २९ कांश                  | 8480                |

| वासप्रसमीनमङ्ग्रदीय ]                   |              | मुझानची [परिक्रिष्ट दे                          |
|-----------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------|
|                                         | gg           | A8                                              |
| - America                               |              | ३ जाबुहिस्सम १११, ३२०                           |
| ३० कोष्ठबद्ध नाशक (स्रीवधियां)          | 3, 388       | ४ जात्वन्तर परिणाम ४५६                          |
| _                                       | १९, २०       | ५ जालन्धर बन्धं ३०५                             |
| 47 186                                  |              | ६ जीबन-मक्त १४९                                 |
| . ३२ क्रेस ६९, ७०, १५८, १५ <sup>५</sup> | १७०          | ७ जुकाम नाशक (श्रीषधियां) ३४४, ३४५              |
| ख                                       |              | त<br>१ तस्त्र १०५, १०८, १०९                     |
| <b>१</b> स्त्रांसी नाशक (श्रौषधियां)    | ३४६          |                                                 |
| २ खुशकी ", "                            | ३४५          | , w                                             |
| ३ स्त्रेंचरी मुद्रा                     | ३०६          | 1 (3 (04)                                       |
| ४ स्याति                                | ४४६          | 0 "3".7                                         |
| ग्                                      |              | 1 4.1134                                        |
| १ गठिया नाशक (द्यौषधियां) ३५            | ५०, ३६२      | ६ तप १५२, १५३१५६, २६३, ३०१<br>क तक्षामी महा ३०९ |
| २ गरुड।सन                               | ३१९          | Q ((4).11 (34)                                  |
| ३ गर्भासन                               | ३१४          | ८ ताप दु:ख १७६, १७७                             |
| ४ गुण १३, १८४, २२०, ४९                  | <b>ξ</b> ५०० | ९ ताङ्गसन ३१९                                   |
| ५ गुरा-त्रनि-विरोध (दुःख) <sup>१९</sup> | ৩ই, १७७      | १० तालयुक्त प्राजायाम ३३०, ३३१                  |
| ६ गुरा प्रवासि १९                       | ५२१०         | ११ तारक ४५१                                     |
| 👅 गौरशासन                               | ३१७          | १२ (तस्त्री ३६०                                 |
| ₹                                       |              | १३ तोलांगुलासन ३१८                              |
| 1 and (12)                              | 0884         | १४ त्राटक १६६, २७०, २७९, २८३                    |
| २ चक्र-भेदन ११                          | ७११९         | १५ त्रिवेग्गी (युत्त) ११४                       |
| ३ चकासन                                 | ३१४          | १६ त्रिवेग्गी (मुक्त) १९०                       |
| ४ चन्द्रप्रभावटी (नुस्खा)               | ३५१          | १७ त्रिबन्धासन ३१८                              |
|                                         | ४३३ – ४      | 4                                               |
| ६ चन्द्रमेदी प्राणायाम                  | ३३१          | १ दमा-नाशक (स्रोपधियां) ३४७, ३४८                |
| ७ चतुर्थे प्राणायाम ३                   | ३७३३९        | २ दन्त-रोग-नाशक (क्योषधियां) ३५५, ३५६           |
| ८ भिति शकि १८, ६                        |              | ३ दर्शन-शक्ति १६४                               |
| ९ चिरा ११,१५,४                          | ६५ …४९९      | ४ ३ छा १७, १८, २१०२१८,                          |
| १० चित्त-वृत्ति                         | १७, १९       | ४८४४९५                                          |
| ११ चित्त की अवस्थायें                   | ११, १२       | ५ द्रव्हः १७८१८३, ४८४४९५                        |
| <b>१२ चिस</b> विद्येष                   | ८८, ८९       | ६ दस्त-नाशक (स्रोवधियाँ) ३४८, ३४९               |
| অ                                       |              | ७ दाद-नाशक (ओषधियां) ३५७, ३५८                   |
| १ जल-चिकित्सा                           | २७२, २७३     |                                                 |
| २ जानत घवस्था                           | ८४           | ९ दिब्स मोत्र ४६७                               |

| निर्बोज समाधि १४२, १४३ निर्माण चित्त १६४ नीर्ता (घट्कमें) २६९, २७० प्रत्मासन २०३, ३१८ २ पदमासन २०३, ३१८ २ पदमासन २०३, ३१८ २ परमवश्यता २४१ २ परमवश्यता २३९ २ परचित्त झान ४१३ २ परचित्त झान ४१३ २ परचित्त सान ४२९ २ पराया ३४, ४० ० पर्या तोइकर निकालना (आधि) २६२ ० परिणाम दु:ख १७५, २७४ २९२ ० प्रियाम दु:ख १०६, १७७ ० प्रियमानातासन २१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| निर्माण चित्र ४५९, ४६६ निर्माण चित्र १६४ १६४ १६९, २७० प्रदेशसन २०३, ३१८ २०३, २१८ २०३ निर्माल १६६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| न्ति ( १६४ ) २६९, २७० प्रमासन २०३, ३१८ । २६९, २७० प्रमासन ३०३, ३१८ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५१ । २५० । २६० । २६० । २६० । २६० । २६० । २६० । २६० । २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६०   २६० |
| त्र नीती (षट्कर्म) २६९, २७०  प रव्ह पद्मासन २०३, ३१८ २ प्रमनश्यता ३४१ ३ पश्च-शील २३९ ३ परिचल झान ४१३ ५ परश्रीरावेश ४२९ ६ पर-वैराग्य ३४, ४० ७ पथरी तोङ्कर निकालना (श्रोषि) १३१६, ३७४३९२ ९ परिग्राम १३१६, ३७४३९२ ९ परिग्राम दु:ख १७६, १७७ ० पश्चिमात्रानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| प्रश्निम्पासन २०३, ३१८ २ परमनश्यता ३४१ ३ पश्च-शील २३९ ३ पश्च-शील ४१३ ५ परश्चरीरावेश ४२९ ६ पर-वैराग्य ३४, ४० ७ पथरी तोङ्कर निकालना (श्रोषधि) १३१६, ३७४३९२ ९ परिग्राम १३१६, ३७४३९२ ९ परिग्राम दुःख १७६, १७७ ० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| र पद्मासन २०३, ३१८ २ परमवश्यता ३४१ २ परमवश्यता २३९ २ परावश्यता १३९ ३ परावश्य झान ४१३ ५ परश्रीरावेश ४२९ ६ पर-वैराग्य ३४, ४० ७ पथरी तोङ्कर निकालना (श्रोषधि) १३१६, ३७४३९२ ९ परिग्राम दुःस्स १७६, १७७ ० पश्चिमात्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| र परमवश्यता ३४१ ३ पश्च-शील २३९ ३ परिचल झान ४१३ ५ परश्रीरावेश ४२९ ६ पर-वैराग्य ३४, ४० ७ पथरी तोङ्कर निकालना (खाषि) ३६२ ९ परिणाम १३१६, ३७४३९२ ९ परिणाम दुःख १७६, १७७ ० पश्चिमात्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| र पश्च-शील २३९  २ परिचल झान ४१३  ५ परश्रीरावेश ४२९  ६ पर-वैराग्य ३४, ४०  ७ पथरी तोड्कर निकालना (श्रीषधि) १३१६, ३७४३९२  ९ परिखाम १३१६, ३७४३९२  ९ परिखाम दुःख १७६, १७७  ० पश्चिमांत्रानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| प्रशिक्त झान ४१३<br>प्रदश्रीरावेश ४२९<br>६ पर-वैराग्य ३४, ४०<br>७ पथरी तोड्ड निकालना<br>(खोषि) ३६२<br>८ परिग्णाम १३१६, ३७४ ३९२<br>९ परिग्णाम दुःख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| परहारीरावेश ४२९<br>६ पर-वैराग्य ३४, ४०<br>७ पथरी तोड्डकर निकालना<br>(खोषि) ३६२<br>८ परिग्णाम १३१६, ३७४ ३९२<br>९ परिग्णाम दुःख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ६ पर-वैराग्य ३४, ४०<br>७ पथरी तोड्डकर निकालना<br>(खोषधि) ३६२<br>८ परिग्राम १३१६, ३७४ ३९२<br>९ परिग्राम दुःख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>पथरी तोइकर निकालना (ख्रांषि)     ८ परिग्णाम १३१६, ३७४ ३९२ ९ परिग्णाम दुःख १७६, १७७ ० पश्चिमांत्रानासन ३१०, ३२०</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| (श्रोषधि) ३६२<br>८ परिग्राम १३ <sup></sup> १६, ३७४ <sup></sup> ३९२<br>९ परिग्राम दुःख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ८ परियाम १३ १६, ३७४ ३९२<br>९ परियाम दु:ख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ९ परिगाम दुःख १७६, १७७<br>० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ० पश्चिमोत्तानासन ३१०, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १ पवनमुक्तासन ३४२, ३५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| २ पागलपन की श्रीषधि २६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ३ पादहस्तासन ३१९, ३२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| १४ पादांगुष्ठ-नासायस्पर्शासन ३१०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| १५ पारा बांधना ३६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १६ पार्वती श्रासन ३१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| १७ पितृयाया ४३२४३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १८ विगला नाड़ी १०२, १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १९ पुरुष १५, १६, ४५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २० पुरुष विशेष ६९ ७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २१ पुरुष हान ४५व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| રર <b>વ</b> હવાથે <sup>8</sup> <sup>8</sup> <sup>૧</sup> ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| २३ परक दे२६ ६२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| २४ पर्वेदस अनुमान प्रमाण रह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २५ वर्षे-जाति हान ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| as चेट के की डे (क्योंचांघ) १६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| के के जान में हान्य प्रधाना (स्रीपधि) देवे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| २७ पेशाब में शकर आना (स्रीपधि) ३३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

|                         | <u> </u> |     | t |
|-------------------------|----------|-----|---|
| पार् <del>य खे</del> लर | रागप     | राप | 1 |

| 51671 | नक्रमणा |  |
|-------|---------|--|

| परिकार | Ą |
|--------|---|
|--------|---|

| तावळाळवासभ्यान १                        | 40.00                  | 9                     |                        |
|-----------------------------------------|------------------------|-----------------------|------------------------|
|                                         | 28                     |                       | 88                     |
| ्र<br><b>२९</b> प्रकृति १३१६            | , ४५६४५८               | २ बजीली मुद्रा        | <b>30</b> %            |
| ३० प्रकृतिलय                            | ५३, ५६ह४               | ३ वकासन               | ३३०                    |
| ३१ प्रकृत्यापूर                         | ४५६                    | ४ बद्ध पद्मासन        | રૂ <b>ં</b> ફ          |
| ३२ प्रकाशांवरण                          | ३३४                    | ५ बन्द पेशाब खोलना    | ६३१                    |
| ३३ प्रत्यच्च वृत्ति                     | २०                     | ६ बन्ध                | ३८५                    |
| ३४ प्रतिपत्तभावना                       | २४५                    | ७ बहुमूत्र नाशक (श्री | षधि) ३५३               |
| ३५ प्रस्वय                              | २१०, ३६५               | ८ वाद्या वृत्ति       | ३५४, २५५               |
| ३६ प्रश्यय <b>भनुपश्य</b>               | २१०२१३                 | ९ बुखार-नाशक (श्री    | षधियां) ३५४            |
| ३७ प्रत्यय-म्रविशेष                     | <b>૪</b> ૨૬ ં          | १० बुद्धि             | १४०                    |
| ३८ प्रत्याहार २३                        | ७, ३४०, ३४१            | ११ बेध                | ३०६                    |
| ३९ प्रच्छदंन                            | ९७                     | २२ बौद्ध दर्शन        | १७८, २३४, २३९          |
| ४० भा                                   | <b>२१, २</b> २         | १३ ब्रह्मचये          | २४७, २६३, २९९          |
| ४० भा<br>४१ प्रमाद                      | رم.                    | १४ ब्रह्मी घृत        | ३५२, ३५३               |
| ४२ प्रमाण यृत्ति                        | २०२४                   | भ                     |                        |
| ४२ प्रसंख्यान १६                        | હ····· १६९, ४९४        | १ भव प्रत्यय (योगी)   | ५६, ५७                 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | १५९, १६०               | २ भस्त्रिका प्राणायाम | र ३२८, ३३ <b>२</b> ३३४ |
| ४४ प्रसुप्त (क्षेश)<br>४५ प्रसाव        | ەىەن<br>دەەن           | ३ भावना               | ४१, १४५                |
| ४५ असम<br>४६ प्रतिप्रस <b>वहे</b> या    | १६७, १६८               | -                     | ३१५, ३२०               |
| ४५ अधान १८४, १<br>४७ प्रधान १८४, १      | <b>९१, १९२, ४४</b> ५   | ५ भुजंगी प्राणायाम    | . ३३२                  |
| ४८ प्रधान कमीशय                         | १७०, १७१               | ६ भुवनद्वान           | ४१६                    |
| ५९ उमेह नाशक (औषधि                      |                        |                       | ४१७-४६२                |
| ५० ध्यम् शै.थल्य                        | ३२२, ३२३               | ८ भूतजय               | ' ૪ૂક                  |
| ५१ प्रशास                               | ९०, ३२४                |                       | ४१७-४२ेर               |
| पुर श्रहा<br>पुर श्रहा                  | ६४, ६५, १३९            |                       | १८४-१८६                |
| पर असा<br>पद असालांक                    | 346                    |                       | ሪዓ, ዓo                 |
| ५४ प्रातिम                              | ४२६, ४२७               | १२ भ्रामरी प्राणायाम  | । ३२८, ३३४             |
| ५५ प्राय                                | ९९१८५                  |                       | r .                    |
| ५६ प्राय (स <del>्ह</del> म)            | १०२, १०३               |                       | <i>୪</i> ୪ <b>९</b>    |
| पुर प्राचा (स्ट्रिय)<br>पुज प्राचायाम   | (३७, <b>३</b> १५ ° ३३८ |                       | 900                    |
| ५८ प्राग्तामय कोश                       | 8484                   |                       | ३१८, ३२०               |
| ५९ प्रान्त-भूमि                         | <b>૨</b> ३%            | •                     | ३१६                    |
| ६० प्रावनी प्राणायाम                    | \$30                   | ५ ५ मन ं              | १४, ४६५-४७०            |
| 40 914.11 3151.41.                      | • 7.                   |                       | ४४५                    |
| र बढासन                                 | ३१।                    |                       | ४५, ४६, ४७             |

|                             | 88            |                           | £8                            |
|-----------------------------|---------------|---------------------------|-------------------------------|
| ८ मयूरासन                   | ३१५, ३२०      | ४ दक-दक कर पैशाव अ        |                               |
| ९ मरोङ्                     | ३४६           | ( खीषधिये )               | \$ <b>\$\$</b>                |
| १८ मसक-यादाक्गुष्टासन       | <b>३१४,</b>   | ५ रेचक (प्राणायाम)        | २५७, २५८                      |
| ११ महत्तस्य १४, १५, १       | ७, ४६५-४६९    | <b>4</b>                  | *0                            |
| १२ महासुद्रा                | ३०७           | १ लिंग                    | २९५ " १९८                     |
| १३ महाबन्ध                  | ३०६           | २ लोलासन                  | ३१८                           |
| १४ महाबेध                   | ३०६           | <b>■</b>                  |                               |
| १५ महाञ्रत                  | ३४९           | १ वस्ति (षटकर्म) २        | १ <b>९, ५९८, ५</b> ९५         |
| १६ महाबिदेहा वृत्ति         | ४३८           | २ वशीकार संझा (वैराग्य    | ि ३००, २८                     |
| १७ माजन किया                | २८१, २८२      | ३ व।तविकारनाशक (स्रीप     | षिय) २४४,२५०<br>२             |
|                             | , २०१, २१०,   | ४ वात रिगूगल (स्प्रीपधि   | थ) २५०                        |
| १९ मदा                      | ३०६-३१०       | ५ वासना ६९,४६             |                               |
| २० मुंह के छाले ( श्रीपधि ) | ३६३           | ६ विकल्प यृत्ति           | ૨૦, ૨ <b>૫, ૨</b> ૬<br>૪૪૫    |
| २१ मुद्दिता भावना           | ९५, ९६        | ७ विकरणभाव                | ४४५<br>१९६                    |
| २२ मुक्ति                   | १४८           | ८ विकृति                  | • • •                         |
| २३ मृद् अवस्था २,           | २२, १२; १६    | ९ विचारानुगत सम्प्रकास    | 80,84,84,40                   |
| २४ मूलबन्ध                  | ३०५           | १० विच्छिन्न (क्लेश)      | १५८, १५५<br>२९५ :: २९८        |
| २५ मृलाधार चक               | ११०           | ११ वितके                  |                               |
| २६ मूच्छी प्रणायाम          | ३२८, ३३५      | १२ वितकोनुगुत सम्प्रज्ञात | 80, 81, 84, 85<br>92          |
| २७ मूर्थाच्योति             | <b>ક</b> રવ   | १३ विधारण                 |                               |
| २८ मैत्री भावना             | ९५, ९६, ४१५   | १४ विपरीतकरणी मुद्रा      | 207,240                       |
| २९ मृत्युंजय रस ( श्रीषधि   | ) ३५४         | १५ विदेह                  | ५२, ५६ . ५८                   |
| य                           | •             |                           | ६९; १७०, १७१,                 |
| १ यम २३                     | ७, २४५''' २६३ | १७ विपर्यय पृत्ति         | २०, २५,२६                     |
| २ यतमान वैराग्य             | ३८            | १८ वराम                   | 80                            |
| ३ योग                       | <b>ગ, ૨</b> ૦ | १९ विवेक स्याति ४         | ७,५३,२२२ प्रक्<br>४५१         |
| ४ योगीय                     | २३७ " २४४     | २० ।ववे रुजझान            |                               |
| ५ योगमुदा                   | ३०८           | २१ विद्युद्ध सस्यमय चिस   | ् ७५—२, १४८।<br>••३६          |
| ६ बानिमुदा                  | ३०८           |                           | ४३६—७<br>११३                  |
| ₹ 411-1 <b>3</b> 21         |               | २२ विशुद्ध चक             |                               |
| १ इजोगुख                    | १३०           |                           | १९५, १९७                      |
| २ रक्तविकार (फोड़े पु       | त्सी मारि     | २४ विशोका ज्योतिस्मती     | २२५                           |
| नाशक भौषवियें )             | <b>३</b> ५६   | স্থান্ত                   | १२३, १२५, १२६<br><b>१३</b> १५ |
| . ३ द्वा ( क्लेक )          | 146, 184      | ३५ विषम परियाम            | 44 44                         |
| Sia                         |               | 156                       |                               |

|     |                            | 58                    |                                        | 58             |
|-----|----------------------------|-----------------------|----------------------------------------|----------------|
| २६  | विद्मिप्त <b>श्रव</b> श्या | १, ११, १६             | ३ स <del>स्व</del> पुरुष-श्रन्यता-ख्या | ते ४४६         |
|     | विश्वेप                    | ८९, ९०                | ४ सद्यो मुक्ति                         | ४३७            |
| •   | वीरासन                     | २०३                   | ५ सनबाथ                                | २७२            |
|     | विज्ञानमय कोश              | <b>૪</b> ५૪૮          | ६ सन्तोष                               | २६३, २६४       |
|     | वीतराग-विषय-चिरा           | १२७                   | ७ संकल्प शक्ति २७                      |                |
|     | वीर्य                      | ६५, २१९               | ८ संब्रहर्णा (श्रीपधि)                 | ३४९            |
| 32  | वृत्ति                     | १९, ३५                | ९ संख्या परिदृष्ट                      | ३२५, ३२६       |
| • • | वृत्तिसारूप्य              | १८, १९                | १० सञ्जीवनीवटी ( नुस्ब                 |                |
| 38  | वृक्षिकासन                 | ३२६                   | ११ संस्कार                             | १४०, १४१       |
|     | वैनाशिक(च्रिणिक विज्ञान    | वादी) ९१ : ९४         | १२ संस्कारशेष १६                       | , ४७, ४८, २४२, |
|     | वैराग्य                    | <b>રૂ૪, રૂ</b> ૭ " ૪૦ | १३ संस्कारदुःख                         | १७६, १७७       |
|     | वैशारद्य                   | १३८                   | १४ सशंय                                |                |
|     | . <b>व्या</b> न            | १०१, १०२,             | १५ संयोग                               | ७८, २२१, २३१   |
| ३९  | . <b>व्या</b> धि           | ۷8                    | १६ सर्थम                               | ३६८३७३         |
|     | व्यतिरेक संज्ञा वैराग्य    | ३८                    | १७ सफ़ेद कोढ़-नाशक खोष                 | ाधि ३५७        |
| ४१  | <b>व्यु</b> त्थान          | ३७५                   | १८ सबीज समाधि                          | १३६            |
|     | য় য                       |                       | १९ समाधि १, ६५, १५८,                   | २३६, ३०२, ३६६  |
|     | शब्द प्रमाण                | २४                    | २० समाधिस्थ                            | १४६, १४७       |
|     | शवासन                      | ३१४                   | २१ सम्प्रज्ञात समाधि                   |                |
|     | शलभासन                     | ३१५, ३२०              | २२ सम्प्रसारण-भू-नमनासः                | न ३१०,३६०      |
|     | शक्तिचालनी मुद्रा          | ३०८                   | २३ समान ( प्राया )                     | १०१, १०२       |
|     | शाम्भवी सुद्रा             | ३०९                   | २४ समापत्ति                            | १२९            |
|     | शीतकारी प्राणायाम          | ३३२                   | २५ समासन                               | ३०३            |
|     | शीत्ली प्राणायाम           | ३३८, ३३२              | २६ सम्मोहन शक्ति                       | २७७ …२८६       |
| -   | : शीषोसन                   | ३०९, ३२०              | २७ सम्बेग                              | ६७, ६८         |
|     | . र् <b>श</b> र्षेपादासन   | ३११, ३२०              | २८ सर्वागासन                           | ३१४, ३२०       |
|     | शेषवत् अनुमान प्रमाण       |                       | २९ सर्वज्ञ बीज                         | <b>७</b> ४     |
| -   |                            | ३, २६५ २९४            | ३० सर्वेद्वातृत्वम्                    | 88€            |
|     | र भद्धा                    | ३६, ६५, ६६,           | ३१ सर्वभावाधिष्ठावृत्वम्               | 884            |
|     | भुत-प्रज्ञा                | १६९                   | ३२ सर्वभूतहतज्ञान                      | ४०१            |
| 8:  | ३ यास                      | ९०, ३२४               | ३३ सविचार समापत्ति                     | १३३, १३५       |
|     | ₹                          |                       | ३४ सवितके समापत्ति                     | १३०, १३१       |
|     | र सत्य २४५, २४७, २५        | -                     | ३५ सहस्रार चक                          | ११५            |
| 1   | सत्वगुग                    | _ <del>१</del> ३      | ३६ सहित कुम्भक                         | ३६८, १३६       |

|                        | <i>88</i>        |                              | 58                      |
|------------------------|------------------|------------------------------|-------------------------|
| ३७ साधन पाद            | १५१              | ६६ समृति वृत्ति              | ३१३३                    |
| ३८ साधारण              | २२०              | ६७ स्वप्न ध्यवस्था           | ३३, ८५                  |
| ४९ साधारण सहित कु      | म्भक ३२९,३३०     | ६८ स्वप्र-निद्रा-क्वानालम्बन | १२७                     |
| ४० साम्य परिग्णाम      | १३, १५, १७       | ७९ स्वरसाधन                  | १०४१०६                  |
| ४१ सामान्यतोदृष्ट      | २३               | ७० स्वः लोक                  | ४११४२२                  |
| ४२ सिट्ज बाथ           | २७२              | ७१ स्वबुद्धि संबद्देन        | ४८३                     |
| ४३ सिद्धांसन           | ३०३              | ७२ स्वाधिष्ठान चक            | १११                     |
| ४४ सिंहासन             | ३१७              | ७३ स्वरूपावस्थिति १७,        | १८, १४२ <sup>१</sup> ४४ |
| ४५ सुप्रवन्त्रासन      | ३१७              | ७४ स्वरूप-डपलब्धि            | <b>२</b> २१             |
| ४६ सुषुम्ना नाड़ी      | १०२१०९           | ७५ स्वरूपस्थिति              | १४२१४४                  |
| ४७ सुषुप्ति खबस्था     | ३०, ३१, ८७       | ७६ स्वशक्ति                  | २२१                     |
| ४८ सूचनार्थे           | २८१              | ७७ स्वामीशक्ति               | <b>२</b> २१             |
| ५९ सूर्यचिकित्सा       | २७२२७५           | ७८ स्वाध्याय                 | १५१, २६५, ३०१           |
| ५० सूर्यप्रभा वटी      | ३५१              | ८९ स्वस्तिकासन               | ३०२                     |
| ५१ सूर्यभेदी प्राणायाम | ३२८, ३३१         | ₹ .                          | 300                     |
| ५२ सूक्ष्म विषय        | १३५, १३६         | १ इस्तपादांगुष्ठासन          | <b>३१९</b>              |
| ५३ सूक्ष्म शरीर        | ८२, ८५, ८६       | २ हान                        | २३१                     |
| ५४ सृष्टि उत्पत्ति     | १३, १७           | ३ हानोपाय                    | २३२                     |
| ५५ साते समय पेशाब      | निकल जाना (औष-   | ४ हिपबाथ                     | २७२                     |
| धियाँ )                | ३५३              | ५ हिंसा                      | २९६, २९७                |
| ५६ स्टीम बाथ           | २७२              | ६ हिरययगभे                   | <b>3</b> , 8            |
| ५७ स्तम्भ वृत्ति       | ३२५              | ७ हेय                        | १७८                     |
| ५८ स्त्यान             | ८९               | ८ हेयहेतु                    | १७८                     |
| ६९ स्थूल भूत           | १४               | ९ इदयस्तम्भासन               | ३११, ३२०                |
| ६० स्यूल शरीर          | ८२, ८६           | च                            |                         |
| ६१ स्थितप्रज्ञ         | १४६, १४७         | १ ज्ञाकम                     | ४५०                     |
| ६२ स्थिति              | ३५, ९१,          | २ चिप्तावस्था                | ११११२ १६                |
| ६३ स्नायु-संभालनासन    | 383              | ३ चोत्र                      | <i>ક</i> 4 <i>8</i>     |
| ६४ स्फोटवाद            | ४०२४१२           | 莉                            | -25                     |
|                        | ३३, ६५, १३२, ४६४ | १ ज्ञानदीप्ति                | <b>२३</b> ६             |
|                        |                  |                              |                         |

# विषयसृची

# **पट्**रश्नसमन्वय

| ZB   |        | विषय                                                                         |
|------|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| A8   |        |                                                                              |
| 2    | ••••   | पहिला प्रकरण-वेद-मूल मंत्रों की ४ संहिताएं। ब्राह्मस प्रन्थ । उपनिषद् ।      |
|      |        | दर्शन—प्राणिमात्र की दुःख निवृत्ति की श्रोर प्रवृत्ति ।                      |
| 2    | ••••   | दर्शनों के ४ प्रतिपाद्य विषय—हंय, हेयहेतु, हान, हान उपाय। ३ मुख्य तत्त्व-(१) |
|      |        | चेतन तस्व : पुरुष ( जीव ), (२) जड तस्व : प्रकृति, (३) चेतन तस्व : पुरुष-     |
|      |        | विशेष ( ईश्वर )।                                                             |
| ą    | ••••   | षड्दर्शन-वेदों के छः श्रंग श्रौर छः उपांग।                                   |
| 8    | ••••   | दुसरा प्रकरण-पूर्व मीमांसा श्रीर उत्तर मीमांसा। कमे कायड, उपासना कायड,       |
|      |        | ज्ञान कागड । मीमोसा के अर्थ ।                                                |
| ų    |        | पूर्व मीमांसान्यज्ञ, महायज्ञ । वेद के ५ प्रकार के विषय ।                     |
| Ę    | •••    | स्वर्गकामो यजेत । श्रीमद्भगवद्गीता में यज्ञ का वर्णन।                        |
| ų.   |        | "मीमांसा में तीसरे चेतन तत्त्व ईश्वर को ही व्यष्टिरूप से प्रत्येक यह का आध-  |
| -    |        | छातृ देव मान कर विशेष यज्ञों में डपासना" इस में प्रमास ।                     |
| 6    | ••••   | हान उपाय, हान।                                                               |
| 9    | ••••   | जैमिन मुनि, श्रौडुलोमि श्राचार्य तथा न्यास जी का मुक्तिविषयक मत । जैमिनि     |
| •    |        | ईश्वर बादी थे इस में प्रमाण ।                                                |
| ŧ٥   |        | पूर्व मीमांसा में पशु मांस बलि का निषेध । एत्तर मीमांसा ।                    |
| 88   |        | उत्तर मीमांसा - बत्तर मीमांसा क चारों अध्यायों का संचित्र वर्णन, अधिकरण,     |
| ٠.   |        | अधिकरयों के विषय। हेय, हेय हेतु, हान, हानोपाय।                               |
| १२   |        | द्वैताद्वैत सिद्धान्त के भेद । परिग्णामवाद भौर विवर्त्तवाद ।                 |
| 83   |        | दैतादैत सिद्धान्त के भेद मं श्रविरोध।                                        |
| 18   |        | हान, हानोपाय ।                                                               |
| १५   |        | वेदान्त की चतुःसूत्री। ब्रह्म का शुद्ध और शवल खरूप, शवल खरूप के ३            |
| ,,   |        | भेद-विराट, हिरएयगर्भ और ईश्वर ।                                              |
| १६   |        | व्यष्टि और समष्टि रूप से मझ की उपासना। चन्यादेश, घहंकार। देश, आत्मादेश।      |
| 17   |        | चपलत्त्वा से अद्य का वर्णन ।                                                 |
| 9    | 00_ر د | चेतन तस्य का शुद्ध स्वरूप।                                                   |
| 40-1 | (6-17  | यता वस्य का शुक्ष स्वरूप।                                                    |

२०-२१ त्रद्ध सूत्रों में योग साधन की शिक्षा । २२ ···· दोनों मीमौसाक्षों के प्रथकार श्राचार्यों का समय ब्लौर वनसे पूर्व ब्राचार्यों के नाम ।

२३-२४ ··· वेदान्त पर भाष्यकार चाचार्यों के नवीन सम्प्रदाय; मद्य सूत्र पर भाष्यकार श्री स्वा० शंकराचार्य का चढ़ेतिसद्धान्त ।

|             | <b>48</b> | विषय्                                                                                                           |
|-------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ર</b> ધ- | २६        | सस्य योग का देत सिद्धान्त।                                                                                      |
| २           | २८        | शंकर के निर्विशेष बाहैत सिद्धान्त और सांख्य योग के हैत सिद्धान्त में तुलना ।                                    |
| २९          | ••••      | नदासूत्र के भाष्यकार भी रामानुजाचार का विशिष्टाहैत सिद्धान्त ।                                                  |
| ३०          | ••••      | 🥠 🥠 श्रीमध्याचायेका द्वैस 🕠                                                                                     |
| 38          | ••••      | श्री स्वामी द्यानन्द सरस्वती का देव सिद्धान्त ।                                                                 |
| ३२          | ••••      | मद्मसूत्र के भाष्यकार श्री वहाभाचार्य का शुद्धाहैत सिद्धान्त ।                                                  |
|             |           | n n n n n निम्बाकीचाये का हैताहैतसिखान्त । श्रद्धासूत्रों में                                                   |
|             |           | भन्य वैदिक दर्शनों का स्वयंडन नहीं है।                                                                          |
| 33          | ••••      | "जन्माचस्य यतः" के ३ प्रकार से अर्थ—जड़ अद्वेत वाद, चेतन अद्वेत वाद और                                          |
|             |           | चेतन जड़ अर्थात् आस्म अनास्म द्वैतवाद ।                                                                         |
| ३५          | ••••      | "ईक्तनोद्दाब्द" (ब्रह्म सू० ८०० या १।५) का स्पष्टीकर्या।                                                        |
| ३८          | ••••      | ''आनुमानिकमप्येकेषामिति चेत्र श्रीररूपकविन्यन गृहीतेर्दर्शयति च'' (ब्र० सू०                                     |
|             |           | १।४।१) श्रीर ''सूक्ष्मंतुतर्दक्ष्यात्''।। (ब्र०सृ०१।४।२)की व्याख्या।                                            |
| ३९          | ••••      | "तद्धानस्वादथेवत्", (ब्र० स्० १।४।३)। "क्षेयस्वावचनात्र" (ब्र० स्० १।४।४)                                       |
|             |           | ''वद्र्तातिचेत्र प्राज्ञो हि प्रकरणात्'' (त्र० सू० १। ४। ५) ''त्रयाणामेव चैवमु-                                 |
|             |           | पन्यास: प्रश्नश्च'' (अ० सू०१ । ४ । ६) की व्याख्या                                                               |
| ۸o          | ••••      | "महद्रुष" (१। ४। ७ व० सू०) "चमसवद्विशेषात्" (व० सू० १।४।८)।                                                     |
|             |           | "अयोतिहपक्रमा तुतथा द्याधीयत एके" (त्र० सू० १ । ४ । ९)                                                          |
|             |           | ''कल्पनोपदेशास, मध्वादिवदविरोधः'' (त्र० स्०१।४। १०)                                                             |
| ४१          | ••••      | "न संस्थोप् संप्रहार्याप नाना भावा दितरेकाश" ।। (त्र० स्० १ । ४ । ११)                                           |
|             |           | "प्राणादयो वाक्यरोषात्" (म० स्०१। ४। १२)                                                                        |
| ४२          | ••••      | "क्योतिषैकेषामसत्यक्रे" (त्र० स० १।४।१३)                                                                        |
|             |           | "रचनानुपपत्तेरच नानुमानम्" (त्र० स्०२।२।१)                                                                      |
|             |           | "प्रवृत्तोरच" (त्र० सू० २।२।२) "पयो अन्तुनबेत्त स्रापि" (त्र० सू०२।२।३)                                         |
| ४३          | ••••      | "अ्यतिरेकानवश्चितेश्चानपेत्रलाम्" (म० सू० २।२।४)                                                                |
|             |           | "अन्यत्रामावाचं न तृणादिवत्" (त्र० सू० २। २। ५)                                                                 |
|             |           | "अध्युपामेऽप्यर्थोभावात्" (,, ,, २।२।६)                                                                         |
|             |           | "पुरुषाश्मवदिति चेत्रयापि" (", "।२२।७)                                                                          |
|             |           | "बङ्गिखालुपपरोरम" (,, ,, २।२।८)                                                                                 |
|             |           | ''मन्यथातुमितौ च इशक्तिवयोगात्'' (,, २।२।९)                                                                     |
| RA          | ,         | ''बिपाविषेधाबासमश्वस्यम् '' ( ,, २ । २ । १०)<br>''स्कृत्यननकाशरोषप्रसंग इति चेन्नान्यस्मृत्यनककाशरोषप्रसंगात्'' |
|             |           | "स्तुत्यनवकाशदोषप्रसँग इति चेकान्यस्मृत्यनवकाशदोषप्रसंगात्"<br>(त्र० स्० २ । १ । १ )                            |
|             |           | (No do 41(1()                                                                                                   |

ष्ट्रष्ठं विश्वयः १५. .... "इतरेषाच्यानुपलब्धेः।" (ब्र०स्०२।१।२) "पतेन योगः प्रस्युक्तः"।। (ब्र०स०२।१।३)

४७ ..... तीसरा प्रकरण-म्याय-वैशेषिक दर्शन । वैशेषिक दर्शन । वैशेषिक का कार्थ, वैशेषिक सुत्रों की संख्या ।

४८ .... वैशेषिक के ९ द्रव्य, उनके सुबोध लग्नगा तथा अवान्तर भेद ।

४९-५० .... वैशेषिक के २४ गुण।

५२--३ .... बद्धिसम्बन्धी, न्याय-वैशेषिक का सांख्य-योग के साथ समन्वय ।

५३ .... अविवेकी पुरुषों द्वारा न्याय-वैशोषिक पर बुध्वि से अलग आत्मा को एक जड़ द्रव्य मानने के आहेप का निवारण ।

५४ .... कर्म-कर्म के ५ मेद, सामान्य-सामान्य के भेद व्याख्या और लक्ष्ण सहित । ५५ .... विशेष का विस्तृत व्याख्या सहित लक्ष्ण । समवाय का व्याख्या सहित लक्ष्ण ।

५५ .... द्वाराय का विस्तृत व्याक्या साहत तावरण । समनाय का व्याक्या साहत तावरण ।

५६ - न्याय दर्शन । न्याय का स्वरूप-न्याय के ४ प्रमाण - प्रत्यज्ञ प्रमाण, अनुमान प्रमाण, उपमान प्रमाण और श्वागम प्रमाण । इनका विस्तृत वर्णन । न्याय के १६ पदार्थ जिन के द्वारा तत्त्व झान से निश्रेयस होता है। प्रत्येक का विस्तृत स्वरूप ।

५७ ... अनुमान प्रमाण- उस के तीन भेद-पूर्वतत् , शेषवत् और सामान्यतो दृष्ट ।

५८ .... न्याय के सोलह पदार्थ, जिन के न्याय द्वारा तत्त्वज्ञान से निःश्रेयस होता है। प्रत्येक का विस्तृत स्वरूप (लच्चण)

६२ .... वैशेषिक के नव द्रव्यों और न्याय के सोलह पदार्थों में से बारह प्रमेय में समान-ता । बारह प्रमेर्यों का लक्ष्य ।

६३ .... इन दोनों दर्शनों के श्रनुसार नित्य और अनित्य पदार्थ। इन दोनों दर्शनों को आस्तिक सिद्ध होना और परमात्म तस्त्र को अलग न वर्णन करने का कारण ।

६४ .... मुक्ति के स्वरूप का वर्णन।

६५ ... मुक्ति और फैवल्य का स्वरूप। कार्य-कारण-तीन प्रकार के कारण। न्याय-वैशेषिक का सिद्धान्त। उस की सांख्य और योग के सिद्धान्त से समानता।

६६ ... विमु-चणु और मध्यम परिमाण । इन दोनों दर्शनों का आस्तिक सिद्ध होना तथा ईश्वर के वर्णन न करने के कारण । ईश्वर सिद्धि ।

६७ .... चात्मा को जड़वस्त्र से भिन्न दिखलाने वाले चिन्ह । घात्मा में बुद्धि को सम्मिलित करके उसके शबल खरूप के चात्तिल के सिद्ध करने का कारण । इन दोनों दर्शनों का सांख्य योग के साथ समन्त्रय ।

६८ ··· "विभवान् महानाकाशस्त्रयाचारमा"॥ इस वैरोषिक सूत्र का उपनिषद् और गीता के साथ समन्त्रयः।

६९ .... वैरोषिक और न्याय में योग साधन की सिद्धा । इन दोनों दर्शनों में व्यविन्द्रय पदार्थों को जानने के लिए योग का सहारा बतलाना तथा योग साधनका व्यवेस ।

# up.

विषय

- ७० चौथा प्रकरण —सांख्य और योग दर्शन सांख्य धौर योग के निष्ठाधों की परम्परा श्रुतियों और स्युतियों के प्रमास द्वारा।
- ७२ .... साँख्य और योग की निष्ठाओं में तुलना, योग द्वारा अन्तर्भुख होना, सांख्य द्वार अन्तर्भुख होना, योग में उत्तम अधिकारियों के लिये असन्श्रकात समाधि लाभ का विशेष उपाय "ईश्वर प्रिष्णधान"।
- ७३ .... सांख्य में उत्तम अधिकारियों के लिए असम्प्रज्ञात समाधि लाम का विरोध खपाय (ध्यान निर्विषयं मनः) । कार्यक्रित्र में सांख्य और शेग का व्यवहार, योशियों का कार्यक्रित्र में व्यवहार ।
- ७४ .... सांख्ययोगियों का कार्यक्त्र में ज्यवहार । सांख्य और योग की उपासना—योग द्वारा उपासना 'श्रन्य शाहेश' अर्थान् प्रथम और मध्यम पुरुष द्वारा ।
- ७५ .... सांख्य द्वारा उपासना— 'बाईकार आदेश और आत्म आदेश' अथोत् उत्तम पुरुष और आत्मा द्वारा।
- ७६ .... सांख्य द्शीन-सांख्यप्रवर्तक कपिल सुनि ।
- তত <sup>....</sup> सांख्य के प्रसिद्ध प्राचीन आशार्थ, सांख्य के मुख्य प्रन्थ, कपिल मुनि प्रयासि तत्त्वसमास।
- ७८ .... पश्वशिखाचार्य के सूत्र, वार्धगण्याचार्य प्रणीतषष्टि तन्त्र, सांस्य सप्तांत, सांस्य सूत्र
- ७९ .... श्रेताश्रेतर उपनिषद् और श्रीमद्भगवद्गीता।
- ८० \*\*\* कपिल मुनि प्रणित तस्वसमास के सूत्रों की विस्तृत व्याख्या, ''व्यथातस्तस्वस-मासः' की व्याख्या, जब तस्व ।
- ८१ ···· 'श्रास्टी प्रकृतयः' ॥२॥ 'बोडश विकाराः' ॥३॥ की व्याख्या, श्राठ प्रकृतिया, सोलह विकृतियां।
- ८२ .... चेतनतत्त्व, 'पुरुष' ॥४॥ की व्याख्या ।
- ८३ .... पुरुष शब्द तीन श्रथों में जीव, इंश्वर श्रीर शुद्ध चेतन तस्त्व ।
- ८९ ... प्रकृति के तीन गुण, "त्रैगुण्यम्" ॥५॥ की विस्तृत व्याख्या ।
- ९३ .... सृष्टि और प्रलय का क्रम, "संबर: प्रतिसंबर:"।।६।। की विस्तृत व्याख्या ।
- ९५ ··· सृष्टि के तीन भेद ''अध्यात्ममिष्ठ मृतमिष्ठदैवंच'' ॥ ७ ॥ की विस्तृत व्याख्या, पांच वृत्तियां — ''पंचामिबुद्धयः'' ॥ ८ ॥ की विस्तृत व्याख्या ।
- ९६ ···· पांच ब्रानेन्ट्रियें 'पंच हर्ग्यानयः' ॥ ९ ॥ 'पांच प्राग्य' पंच बायवः ॥ १० ॥ की विस्तृत व्याख्या ।
- ९७ .... पांच कमेन्द्रियां—'पंच कमोत्मानः' ॥ ११॥ पांच गांठवाली व्यविद्या— 'पंच पवां व्यविद्या— 'पंच पवां व्यविद्या' ॥ १२॥ ब्रहाईस अशक्तियां--'ब्रष्टविशतिधाऽशक्तिः' ॥ १३॥ की व्यक्तिया ।
- ९८ .... नौ तुष्टियां—'नवधा तुष्टिः'।। १४।। की व्याख्या।

षाठ सिद्धियां-'श्रष्टधा सिद्धिः ॥ १५ ॥ की व्याख्या । दश मूल धमे -- 'दश मौलिकार्थाः' ॥ १६ ॥ 800 .... सृष्टि का रूप-'अनुप्रदः सर्गः'॥ १७॥ 808 .... चौदह प्रकार की प्राणि सृष्टि 'चतुर्देश विधो भूत सर्गः'।। १८ ॥ १०२ .... बन्ध और मोत्त के तीन प्रकार—'त्रिबधो बन्धः' ॥१९॥ 'त्रिबधो मोत्तः'॥२०॥ १०५ .... सीन प्रकार के प्रमाण-- 'त्रिविधं प्रमाणम्' ॥ २१ ॥ १०६ .... दर्शनों के चार प्रतिपाद्य विषयों पर सांख्य के मुख्य सिद्धान्त । दो मुख्य तस्य — जह भौर चेतन। जड़ तस्व के चौबीस विभाग करके सांख्य के सब पर्दास तस्व । चौबीस जड़ तस्य । मूल प्रकृति केवल प्रकृति श्रविकृति, सात प्रकृति—विकृति, सोलह केवल विकृति अपकृति; पश्चीसवां चेतन पुरुष-अपकृति अविकृति (न प्रकृति न न विकृति)। सृष्टिकम । न्याय वैशेषिक तथा सांख्य श्रीर योग के सिद्धान्त में तुलना। गुणों का खरूप, गुणों की सामध्ये, गुणों का काम । १७९ .... 880 ··· गुणों के धर्म । गुणों का परिणाम । सृष्टि उत्पत्ति । १११ .... ९१२ .... पुरुष का बहुत्व-पुरुष में बहुत्व केवल अस्मिता की अपेका से होना। खरूप स्थिति अथवा फैवल्य की अवस्था में बुद्धि का संयोग न रहने पर सुख दु:ख किया आदि के सहश बहुत्व (संख्या) का भी अभाव हो जाना । पुरुष--बन्ध छौर मोत्त । **११४ ....** पुरुष में बहुत्व आरोपित है। इसका समर्थन । ११५ ... सांख्य और ईश्वरवाद । साम्प्रदायिक पद्मपातियों द्वारा कपिल सुनि पर नास्ति-११८ .... कता और उन के दर्शन पर अनीश्वरवाद का दोषारोपण । उनकी शंकांओं का समाधान । सांख्य और योग, न्याय और वैशेषिक का आस्तिक सिद्ध होना । इनका ईश्वर के विशेष रूप से न वर्णन करने का कारगा । ईभरासिद्धेः का युक्ति और प्रमाणपृषेक समाधान । ११९ ... १२३ .... कपिल मुनि चास्तिक थे इस में चन्य युक्तियां। योग दर्शन । योग का महत्त्व-योग का वास्तविक खरूप-बाहर से अन्तर्भुख 858 ... होना । योग के तीन अन्तर्विभाग-डपासना, कर्म और झान। १२५ ... तीनों योगों के मुख्य दो भेद-सांख्य और योग । रूपक द्वारा योग का स्वरूप । १२६ .... योग के चादि चाचार्य-हिरख्यमर्भ । योग दर्शन के चार पाद । समाधि पाद । १२७ ...

एकामवा का रहस्य।

विषय

- १२८ .... योग के अप्तर्गत मन को दो प्रकार से रोकना। निरोध चेतन स्वरूप का सर्वथा नाक्ष हो जाना नहीं है। किन्तु जड़ तत्त्व के अविवेक पूर्ण सयोग का सर्वथा हट जाना है। योग दर्शन की चतुः सूत्री। साधन पाद—सब दुःस्त्रों के मूल कारण पांच क्लेश।
  - १२९ .... हेय-त्याच्य दुःख; हेय हेतुः-त्याच्य दुःख का कारण ।
  - १३० .... द्रष्टाकास्वरूप । दृश्यकाप्रयोजन ।
  - १३१ .... योग के आठ अंग। विभूतिपाद्।
  - १३२ .... कैवस्य पाद।
  - १३४ .... चित्त की नौ अवस्थाओं का संचिप्त वर्णन ।
  - १३५ .... पतश्जलि मुनि का परिचय।
  - १३७ .... योगदर्शन पर भाष्य तथा वृत्ति श्रादि।
  - १३९ .... ''षड्दर्शन सदुपयोग समन्वय सूत्र'' अर्थ सहित ।

## **पातञ्जलयोगमदी**प

पृष्ठ १ .... समाधिपाद विषय

- सूत्र १-योग के आरम्भ की प्रतिक्वा। व्याख्या-अथ, योग और अनुशासन
- २ ···· विशेष विचार श्रनुबन्ध चतुष्टयः विषय, प्रयोजन, श्राधिकारी स्रौर सम्बन्ध। धातु श्रथे । योग की प्राचीन पुरम्परा । श्रनुशासन ।
- ३ ... 'हिरएयगर्भ योग के आदि गुरु हैं इस में श्रुति और स्मृतियों के प्रमाण ।
- 8 ... श्रेताश्वेतर उपनिषद् में योग का उपदेश।
- ५ .... कठ उपनिषद् में योग का उपदेश।
- ६ .... गीता में योग का उपदेश।
- ७ .... योग द्दीन की विशेषता।
- ८ .... योग के अवान्तर भेद और उन सब का पात जल योग दर्शन में समावेश।
- ९ ···· सूत्र २ योग का लक्ष्या चिरा की वृत्तियों का निरोध । क्याख्या योग का स्वरूप । चिरावृत्तिः निरोध ।
- ११ .... चित्त की पांच अवश्यायें--मूढावस्था, चिन्नावस्था, विचिन्नावस्था, एकाम अवस्था।
- १२ .... चित्त की पांच अवस्थाओं की तालिका।
- १३ ··· निरुद्धावस्था। विशेष--विचार:--चित्त के खरूप तथा सृष्टि कम का विस्तार पूर्वक बर्णन । जब्तस्य मूल प्रकृति, गुर्गों के साम्य परिग्राम का पुरुष के निष्प्रयोजन

дB

विषय

होना; इसका गुर्सों के विषय परिस्तामों के प्रत्यस्व होने से अनुसागन्य और आगमगन्य होना। जड़ तस्व सिक्रय परिस्तामी नित्य और चेतन तस्व निष्क्रय कूटस्थ नित्य, चेतन तस्व का शुद्ध खरूप जड़तस्व से सर्वथा विलक्त्या, इस की सिक्रिय मात्र से जड़तस्व में ज्ञान नियम और व्यवस्थापूर्वक क्रिया। समष्टि जड़ तस्व के सम्बन्ध से चेतन तस्व के शबल खरूप की संज्ञा पुरुष विशेष अर्थात ईश्वर।

- १४ .... गुलों का प्रथम विषम परिणाम महत्त्तस्व (समष्टि तथा व्यष्टि चित्त)—सस्व गुण में रजोगुण का क्रियामात्र तथा तमोगुण का स्थिति मात्र विषम परिणाम सारी सृष्टि का कारण महत्त्तस्व का विषम परिणाम ऋष्टंकार-एकत्व, बहुत्व, व्यष्टि, समष्टि आदि सब प्रकार की भित्रता उत्पन्न करने वाला । ऋढंकार का प्रह्मण विषम परिणाम ग्यारह इन्द्रियां और प्राष्ट्र विषम परिणाम पौच तन्मात्रायें पांच तन्मात्राओं का विषम परिणाम पांच स्थल भृत ।
- १६ .... पुरुष, उस का प्रयोजन भोग श्रीर श्रपवर्ग,गुर्हों का साम्यपरिखाम मूल प्रकृति, तथा उन के विषम परिखाम सात प्रकृतियें श्रनादि, सोलह विकृतियें प्रवाह से श्रनादि स्वरूप से सादि। सस्त्व में ज्ञान स्वरूप पुरुष के नित्त में श्रपने प्रतिविम्ब जैसे चेतना से चित्त का तथा उस के सारे विषयों का ज्ञान। श्रतः चित्त दृश्य श्रीर पुरुष दृष्टा। समाधि, चित्त के सार्वभूम धर्म का श्रविद्या श्राद क्लेशों के श्रावरण से दबा रहना श्रीर बुसिस्प बाह्य परिखामों का होते रहना। मृद्वावस्था में सामसी वृतियों, चिप्तावस्था में राजसी वृतियों, विच्तिगवस्था में श्रस्थिर सान्त्विक वृत्तियों, का उदय। एकामता की पराकाष्ट्य गुण परिखाम साज्ञात्वकार पर्यन्त चित्त श्रीर पुरुष में विवेक ज्ञान। वृत्ति निरुद्ध श्रवस्था वाली स्वरूपवास्थिति
- १७ ..... धृष्टि उत्पत्ति कम ( सार )
  सूत्र २—वृत्तियों के निरोध होने पर द्रष्टा की स्वरूप में अवस्थिति ।
  व्याख्या—वृत्तिनिरोध अवस्था में पुरुष का अपने स्वरूप से निरोध नहीं होता
  किन्तु अपने उपाधिरहित स्वरूप में अवस्थिति होती है ।

परिणाम में भेद ।

में संस्कार रोष की निवृत्ति । परिणाम का लक्षण-सास्य और विषम

१८ .... सूत्र ४—िनरोध से भिन्न ब्युत्थान अवस्था में पुरुष की वृत्तिसारूप्यता। व्याख्या—सिन्धि मात्र से उपकार करग्राशील वित्त रूप दृश्य का दृश्यस्वरूप से पुरुष के साथ भोग अपवर्ग सम्पादनार्थ अनादि ख-खामि-भाव सम्बन्ध; शान्त, जोर आदि वित्त के धर्मों का विति (पुरुष ) में आरोप।

विषय

|    | •••• | सूत्र ५क्लिष्ट श्रक्लिष्ट भेद वाली पांच वृत्तियां । व्याख्या ।                                                                                              |
|----|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २० | •••• | सूत्र ६ — पांच धृत्तियों के नाम — परमाण, विपर्यय, विकल्प, निद्रा, स्मृति।                                                                                   |
|    |      | सूत्र ७ प्रमाण्युत्ति के तीन भेद प्रत्यत्त, अनुमान, आगम। न्याख्या                                                                                           |
| २१ | •••• | बोध, प्रमा, भ्रप्रमा, प्रमाण । प्रमा का लक्ष्म - प्रमा श्रीर पौरुषेय ज्ञान = पुरुष-                                                                         |
|    |      | निष्ठज्ञान = यथार्थे अनुभव = सत्य ज्ञान । प्रमा के करण प्रमाण चित्र पृश्ति के                                                                               |
|    |      | तीन भेद - प्रत्यक्त प्रमारा, श्रनुमान प्रमारा, श्रागम प्रमारा ।                                                                                             |
|    |      | प्रमाणों से पुरुष ज्ञान (फल-प्रमा ) के तीन भेद—प्रस्थन प्रमा, अनुमितिप्रमा,                                                                                 |
|    |      | शाब्दो प्रमा। प्रत्यत्त प्रमाण् व प्रत्यत्त प्रमा। अनुमान प्रमाण् व अनुमान प्रमा                                                                            |
|    |      | श्रथोत् श्रनुमिति ।                                                                                                                                         |
| २२ | •••• | धागम प्रमाण व श्रागम प्रमा।                                                                                                                                 |
|    |      | विशेष वक्तत्र्य—विज्ञानभिक्षु के योग वार्त्तिक की समातोचना करते हुये<br>प्रत्यत्त प्रमाण के, प्रमाण' प्रमेय, प्रमा, प्रमाता श्रौर सात्ती भेद से पांच पदार्थ |
|    |      | का सिद्ध करना                                                                                                                                               |
| २३ | •••• | अनुमान प्रमाण के तीन भेद - पूर्ववत्, शेषवत्, सामान्यतोदृष्ट । लिङ्ग लिङ्गी                                                                                  |
|    |      | का सम्बन्ध कराने वाला धर्म व्याप्ति ।                                                                                                                       |
| ₹४ | •••• | व्याप्ति ज्ञान अनुमान का मूल प्रत्यच । भ्रान्ति दोष के कारण । शब्द प्रमाण                                                                                   |
|    |      | श्राप्त पुरुष श्राचार्यों के वचन । उपमान, श्रर्थापत्ति, सम्भव, श्रमाव, ऐतिहा                                                                                |
|    |      | श्रीर संकेत का तीनों प्रमाणों के श्रन्तर्गत होना।                                                                                                           |
| २५ | •••• | सूत्र ८-विपर्यय प्रश्चि का वर्णन । न्याख्या-विपर्यय, मिध्याज्ञान, अतद्रुष,                                                                                  |
|    |      | प्रतिष्ठम् । विपर्यय प्रमाण् का भेद् ।                                                                                                                      |
| २६ | •••• | संशय विपर्यय के अन्तरोत; विपर्यय-संज्ञक चिस की वृत्ति अविद्या।                                                                                              |
|    |      | टिप्पणी—अविद्या, अस्मिता, राग द्वेष और अभिनिवेश होशों के सांख्य परि-                                                                                        |
|    |      | भाषा में क्रमशः राग, मोह, महामोह, तामिस्र और अन्धतामिस्र नामान्तर।                                                                                          |
|    |      | तामिस्न के बाठ भेद, मोह के बाठ भेद, महामोह के दस भेद, तामिस्न के बठा-                                                                                       |
| _  |      | रह भेद, अन्धतामिस्न के अठारह भेद ।<br>विद्योष वक्तव्य—विषयेय वृत्ति किस प्रकार चक्ठिष्ट रूप हो सकती है ? इस का                                              |
| २७ |      | विदाय वक्तव्य।वपयय शुरा किस प्रकार आष्ठण्ड रूप हा सकता हु १ इस का                                                                                           |
| २८ |      | विवयन ।<br>सूत्र ९—विकल्प वृत्ति का वर्णन । व्याख्या—विकल्प में प्रमाण और विपर्थय                                                                           |
| 46 |      | से भिन्नता ।                                                                                                                                                |
| २९ |      | विज्ञानभिक्षु के अनुसार सूत्र का अर्थ।                                                                                                                      |
| 7) |      | सूत्र १० – निद्रावृत्ति का वर्णन                                                                                                                            |
| ३० |      | स्त्र १०ानप्रशित का पर्यं।<br>ट्यास्या अभाव का अर्थ। नशा, क्लोरोफार्म आदि से ऋषम हुई मूर्छित                                                                |
| 43 |      | अवस्थाः निद्रावृत्ति के अन्तर्गत ।                                                                                                                          |
|    |      | ALLICIANS A ALALANA C                                                                                                                                       |

प्रष्ट

वियध

विशेष विचार-सुषुप्ति और प्रलय काल तथा असम्प्रकात समाधि और कैवर्ल्य 38 में भेद। वाचस्पति मिश्र श्रनुसार सूत्र का ऋथे।

सत्र ११ - स्मृति वृत्ति का वर्णन । व्याख्या।

- श्रनुभूत विषय, श्रसम्प्रमोष । ३२
- भावित स्मर्तेच्य स्मृति, श्रभावित स्मर्तेच्य स्मृति । विशेष विचार-स्वप्न श्रवस्था । 33 स्वप्न के तीन भेद।
- सूत्र १२-- अभ्यास वैराग्य द्वारा वृत्तियों का निरोध । व्याख्या-- अभ्यास वैराग्य 38 का सन्दर रूपक द्वारा वर्णन ।
- गीता में अभ्यास और वैराग्य का वर्णन। 34 सुत्र १३-व्याख्या-स्थिति, श्रभ्यास । सुत्र १४-श्रभ्यासकी दढता के साधन ।
- व्याख्या। विशेष विचार-तीन प्रकार की श्रद्धा। 3 &
- सूत्र १५ वशीकार वैराग्य का लक्त्सा। व्याख्या- दृष्ट श्रीर श्रानुश्रविक विषय। 30 चानुश्रविक विषय के दो भेद ।
- किसी विषय का केवल त्यागना मात्र वैराग्य नहीं है। वैराग्य के चार भेद-36 यतमान, व्यतिरेक, एकेन्द्रिय और वशीकार ।
- सुत्र १६-पर वैराग्य का वर्णन । ज्याख्या । ३९
- विशेष विचार-गुण्वैतृष्ण्यम्। Χo सूत्र १७-सम्प्रज्ञात समाधि का उसके चार श्रवान्तर भेद सहित स्वरूप निरूपग्।
- व्याख्या-भावना, भाव्य । वितर्क अनुगत प्राह्म समाधि, विचार अनुगत प्राह्म 88 समाधि, ज्ञानन्दानुगत केवल प्रहुण रूप समाधि, अस्मितानगत गृहीत रूप समाधि
- ४३ चतुष्टयानुगत, त्रितयानुगत, द्वचानुगत श्रौर एकानुगत सम्प्रज्ञात समाधि।
- तालिका-सम्प्रज्ञात समाधि के चार भेद। 88
- विशेष वक्तव्य-कोशों द्वारा अभ्यास की प्रणाली । सूत्र में बतलाई हुई चारों 84 भावनाओं तथा कोशों द्वारा असम्प्रज्ञात समाधि तक पहंचने की प्रक्रिया में भेद् ।
- चिमनियों के दृष्टान्त के साथ कोशों का विस्तार पूर्वक वर्णन । ४६
- कोश सम्बन्धी चित्र । Хœ
  - सूत्र १८-पर वैराग्यजन्य असम्प्रज्ञात समाधि का लक्त्या। व्याख्या।
- विशेष वक्तव्य-षारों भूमियों का वास्तविक अनुभव का विस्तारपूर्वक वर्णन પ્રવ
- स्त्र १९--भव प्रत्यय विदेह और प्रकृतिलयों का योग । व्याख्या । ५६
- गीता में विदेह और प्रकृतिलय योगियों का वर्णन। ५७

# पृष्ठ विशेष वक्तव्य—विदेह और प्रकृतिलयों का वास्तविक स्वरूप दिस्तलाने और सूत्र के यथार्थ अर्थ को बतलाने के उदेश्य से इस सूत्र के व्यास भाष्य का भाषानुवाद तथा बाचस्पति सिश के तस्त्र वैज्ञारी बहानिभिक्ष के योग वासिक का भाषानुवाद और जन पर समीजा।

- ६५ ···· सूत्र २०-विदेह और प्रकृतिलयों से भिन्न साधारण लोगों के लिए असम्भन्नात समाधि का खपाय से प्राप्त करना। व्याख्या-श्रद्धा, वीर्थ, स्पृति, समाधि श्रोर प्रज्ञा।
- ६६ ··· विशेष विचार—शद्धा वीये आदि से किस प्रकार असम्प्रज्ञात सम्प्रज्ञात समाधि प्राप्ति की जा सकती है।
- ६७ .... संगति हपाय प्रत्यय योगियों के नौ भेद ।
  सूत्र २१ अधिमात्र हपाय तीव्रसम्देगवः न् योगियों को शीव्रतम समाधि लाभ ।
  ब्यास्था —
- ६८ .... सूत्र २२-साधनों की प्रवलता से समाधि लाभ में विशेषता। व्याख्या।
- ६८ .... सन्न २३ ईश्वरप्रशिधान से शीव्रतम लाभ । व्याख्या-
- ६९ ः सूत्र २४—ईश्वर का स्वरूप निरूपण्, उस में अन्य पुरुषां से विशेषता। व्या-ख्या—क्षेश, कर्म, विपाक, आज्ञय, अपरासृष्ट।
- ७० .... (१) छेता, कर्म, विपाक आदि चित्त के धमे हैं, पुरुष ईश्वर के समान निर्लिप होने से ईश्वर में विशेषता मानना अधुक्त है। इस शंका का समाधान। (२) मुक्त और प्रकृतिलय आदि छेशों से सम्पर्क न रखने के कारण इश्वर के वाच्य हो सकते हैं। इस शंका का समाधान।
- ७१ .... (३) पुरुषों के उद्धार का सत्य संकल्प रूप ऐश्रंय थिन। चित्त के नहीं हो सकता और सदा गुक्त ईश्वर में चित्त के साथ स्वस्वामिभाव सम्बन्ध अयुक्त है। इस शंका का सामाधान।
- ७२ " (४) यदि ईश्वर में विशुद्ध सस्त्वमय चित्त के द्वारा सर्वोत्कृष्टता में श्रुति स्मृति को प्रमाण माना जाने तो श्रुति स्मृति में क्या प्रमाण है ? इस शंका का समा-धान। (५) यदि ईश्वर को न मान कर केवल प्रधान (मूल-५कृति) को ही पुरुष के भोग-श्वपवर्ग प्रयोजन के सम्पादनार्थ संसार-रचना में प्रधुत्त मानें तो क्या दोष है ? इस शंका का समाधान। अन्य क्रोटी-क्रोटी शंकाकां का समा-धान।
- ७३ .... विशेष विचार । सारांश ।
- ७४ ..... सूत्र २५—ईश्वर की सर्वज्ञता अनुमान प्रमाण द्वारा । व्याख्या—सातिशय, निर-विसंय, सर्वज्ञवीलम् ।
- ७५ ··· टिप्पणी—भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र २६—ईवर बाहि गुद्ध है । व्याख्या—

#### विषय 45 विशेष वक्तव्य--30 सूत्र २७-ईश्वर के वाचक श्रीश्म का वर्णन। ब्याख्या-विशेष वक्तव्य-91 ८१ सत्र २८-ईश्वर प्रणिधान का लक्षण । व्याख्या-विशेष विचार-उपनिषदों में बतलाई हुई प्रण्व उपासना । जामत श्रवस्था, स्वप्न श्रवस्था श्रथवा सम्प्रज्ञात समाधि, सुप्रित अथवा विवेक ख्याति । श्रास्मा तथा परमात्माका शुद्ध स्वरूप। शबल स्वरूप के तीन भेद। ८२ द्योश्म के चार पाद और मात्रायें। मात्रायों से खोश्म की उपासना। ૮ર उपनिषदों में परमारमा के शुद्ध खरूप का निषेधारमक रूप से वर्णन । विराम 68 'स्वरूपावस्थिति' में उपास्य उपासक भाव की निवृत्ति। स्थल, सुक्ष्म, श्रीर कारण शरीर का वर्णन। 64 श्रीकार का भावनामय चित्र। ८७ सूत्र २९-ईश्वरप्रियान से विशेष फल प्रत्यक्-चेतना का साज्ञात्कार; अन्त-66 रायों का स्थभाव । ज्याख्या—प्रत्यक्-चेतना । विशेष वक्तस्य-ረየ सूत्र ३०-योग के नौ विघ्नों का स्वरूप। व्याख्या-व्याधि, स्त्यान, संशय, प्रमाद, बालस्य, बावरति, भ्रान्ति दशेन, बालब्ध-भूमिकःव, बानवस्थितत्व । सूत्र ३१-विद्तेषों के सहकारी अन्य पांच योग के प्रतिबन्धकों का स्वरूप। ९० न्याख्या—दुःख, दौर्मनस्य, श्रङ्गमेजयस्व, श्वास, प्रश्वास। सूत्र ३२ - विहोपों और उपविहोपों को दूर करने के लिए एक तस्व का अभ्यास। ९१ ड्याख्या—टिप्पणी-चिणक प्रत्यय मात्र प्रत्यय नियत चित्त नहीं है किन्तु द्यानेक पदार्थों को विषय करने वाला सब प्रत्ययों का आश्रय एक स्थायी चित्र है। विशेष वक्तव्य--सन्न ३३- चित्त को निर्मल करने का उपाय। व्याख्या-राग-कालुष्य, ईर्ध्या ९५ कालच्य, परापकार चिकीर्षा-कालच्य, असुया-कालच्य, द्वेष-कालच्य, आमर्ष-कालुब्य । मैत्री भावना, करुणा भावना, मुद्दिता भावना, रुपेन्ना भावना। ९६ टिप्पणी-भोजवृत्ति चादि । ९७ सुत्र ३४--निर्मेल चित्त की स्थिति का उपाय प्राणायाम । " व्याख्या-केवल प्रच्छदेन और प्रच्छदेन-विधारण प्रक्रियायें। 96 विशेष वक्तव्य--प्राण का वास्तविक स्वरूप। प्राण का महत्व।

कार्यभेद से प्राण के दस नाम तथा इनका स्थान और कार्य।

रिय और प्राय, समध्ट प्रायः।

१०१ ····

| र्ष्ष       | विषय                                                                                                                                                                 |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १०२         | सूक्ष्म प्राण का वर्णन। सुषुम्नाः, ईडा, पिंगला नाडियों का वर्णन।                                                                                                     |
| १०३         | स्वर श्रीर उनकी चाल।                                                                                                                                                 |
| १०४         | स्वर-साधन-स्वर बदलने की क्रियायें।                                                                                                                                   |
| १०५         | तत्त्वों का वर्णन । तस्व पहचानने की रीति । तस्व-साधन विधि ।                                                                                                          |
| १०६, १०७    | स्वरसम्बन्धी तालिका।                                                                                                                                                 |
| १०८         | तत्त्वसम्बन्धी ताज्ञिका ।                                                                                                                                            |
| १०५         | पृथ्वी तत्त्व का साधन। जल तत्त्व का साधन। अग्नि तत्त्व का साधन। वायु तत्त्व                                                                                          |
|             | साधन । श्राकाश तत्त्व का साधन । सुषुम्ना नाड़ी । सुषुम्ना के श्रन्तर्गत सूक्ष्म<br>नाड़ियाँ । शक्तियों के केन्द्र । सात मुख्य पदा ।                                  |
| ११०         | चक्रों का वर्णन।—(१) मृलाधार चक्र।                                                                                                                                   |
| १११         | (२) खाधिष्ठान चक्र। —(३) मणिपूरक चक्र                                                                                                                                |
| ११२         | (४) श्रनाहत चक्र।                                                                                                                                                    |
| ११३         | (५) विशुद्ध चक्र ।                                                                                                                                                   |
| ११४         | (६) श्राज्ञा चक्र।                                                                                                                                                   |
| ११५         | (৩) सहस्रार चक्र। कुएडलिनी शक्ति।                                                                                                                                    |
| ११६         | कुराङ्गलिनी जागृत करने के उपाय ।                                                                                                                                     |
| ११७         | चक्र भेदन अथोत् कुएडलिनी योग ।                                                                                                                                       |
| ११८         | कुएडलिनी जागृत् करने का एक अनुभूत साधन।                                                                                                                              |
| ११९         | साधकों के लिए चेतावनी।                                                                                                                                               |
| १२३         | सूत्र ३५—निर्मल चित्त की स्थिति का दूसरा चपाय विषयवती प्रवृत्ति । व्याख्या—<br>गन्ध, प्रवृत्ति, रस प्रवृत्ति, रूप प्रवृत्ति, स्पर्शे प्रवृत्ति, खौर शब्द प्रवृत्ति । |
| १२४         | विशेष विचार । विषय प्रवृत्तियों द्वारा वितर्कानुगत, विचारानुगत, आनन्दानुगत<br>और अस्मितानुगत सम्प्रज्ञात समाधि ।                                                     |
| १२५         | सूत्र ३६—तीसरा चपाय 'विशोका वा ज्योतिष्मती'। व्याख्या।                                                                                                               |
| १२७         | सूत्र ३७चौथा उपाय वीतराग विषय चित्त । सूत्र ३८पाँचवा उपाय स्वप्न<br>तथा निज्ञा ज्ञान का त्रालम्बन ।                                                                  |
| १२८         | सूत्र ३९—छठा उपाय यथाभिमत भ्याम ।                                                                                                                                    |
| १२९         | सूत्र ४० — इन उपायों का फल। सूत्र ४१ — समाधि का स्राहर कीर विषय।                                                                                                     |
| <b>१</b> ३० | सूत्र ४२ – सवितर्क संहक स्थूल प्राद्ध समापित का लक्त्या। व्याख्याशब्द,                                                                                               |
|             | मधे, ज्ञान, विकल्प ।                                                                                                                                                 |
| १३१ ्       | परप्रत्यन्त ।                                                                                                                                                        |
| १३२ ं       | सूत्र ४३ – निर्वितर्क समापशि । व्याख्या—स्मृति परिशुद्धी, स्वरूपशुन्य इत्र ।                                                                                         |
|             | विशेष वि <b>चा</b> र ।                                                                                                                                               |

| <b>58</b> | विषय                                                                                      |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| १३३       | टिप्पर्गी । सूत्र ४४—सविचार और निर्विचार समापत्ति । व्याख्या ।                            |
| १३४       | टिप्पणीध्यान, सनितर्क तथा सनिचार सभापत्ति और समाधि में भेद                                |
| १३५       | सूत्र ४५ —सूक्ष्म विषय की श्रवधि । व्याख्या टिप्पर्शो ।                                   |
| १३६       | सूत्र ४५ — सबीज समाधि का स्वरूप। ज्याख्या। सबीज समाधि के छः भेद।                          |
| १३७       | विशेष वक्तव्य—सबीज समाधि के अवान्तर भेदों मं वाचरपति मिश्र और<br>विज्ञानभिक्ष का मत भेद।  |
| १३८       | सूत्र ४७—निर्विचार की निर्भलवा का फल। सूत्र ४८—ऋवस्भरा प्रज्ञाका<br>वर्णन।                |
| १३९       | सूत्र ४९ — ऋतम्भरा श्रह्मा-जन्य प्रत्यत्त ज्ञान की श्रेष्ठता ।                            |
| १४०       | सूत्र ५०ऋतम्भरा प्रज्ञाका फल                                                              |
| १४१       | सूत्र ५१ — निर्वीज समाधि का वर्गान । व्याख्या ।                                           |
| १४२       | विशेष विचार—निरोधपरिग्णाम                                                                 |
| १४३       | श्रीमान् महास्मा हरिभजन का संनिप्त परिचय । उनके श्रनुभव ।                                 |
| १४६       | स्वरूप स्थिति प्राप्त किये हुये योगी के लक्ष्म । समाधि स्थित श्रीर स्थित प्रज्ञ ।         |
| १४७       | खरूपस्थितिको प्राप्त कियं हुये दो प्रकारके योगियों की दो प्रकारकी भक्ति।<br>अथवतार        |
| १४९       | उपसंहार समाधिपाद का।                                                                      |
| १५१       | साधनपाद                                                                                   |
|           | सूत्र १—क्रिया योग का स्वरूप। व्याख्या—तप, स्वाध्याय, ईश्वर प्रशिधान।                     |
| १५३       | विशेष वक्तव्य-तप की व्याख्या-युक्ताहार (मिताहार)                                          |
| १५४       | युक्त विद्वार, युक्त कर्म चेष्टा, युक्त स्वप्नावबोध।                                      |
| १५५       | बाणी का तप, मन का तप।                                                                     |
| १५६       | स्वाध्याय—गायत्री मन्त्र की ध्याख्या ।                                                    |
| १५८       | सूत्र २ — क्रियायोग का फल । व्याख्या-समाधि-भावना, छेश तनूकरण सूत्र २ —<br>हेशों का खरूप । |
| १५९       | सूत्र ४ — क्रेशों का चेत्र और अवस्थायें। व्याख्या — प्रसुप्त, ततु, विच्छित्र और           |
|           | उदार होशा।                                                                                |

१६१ .... व्यासभाष्य का अर्थ।

जनक अर्थी का निराकरण।

१६२ .... भोजवृत्ति का अर्थ।

१६३ .... स्प्रंप—व्यविद्या का स्वरूप। विशेष वक्तम्य—सस्य पित्तों में अविद्या कास्थान।

१६० .... दग्ध बीज छेश। विशेष वक्तव्य -विदेह श्रीर ५क्कविलयों के सम्बन्ध में भ्रान्ति

| 22              | विषय                                                                                                     |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १६४             | सूत्र ६ — आस्मिता कास्त्ररूप । वि० व० ।                                                                  |
| १६%             | सूत्र ७-राग का लक्त्य। सूत्र ८-द्वेष का लक्त्या।सूत्र ९-द्यभिनिवेश कालक्त्या                             |
| १६७             | सूत्र १० – दग्धवीज क्रेशों की निवृत्ति ।                                                                 |
| १६८             | सूत्र ११ —तनुक्केशों के दूर करने का उपाय।                                                                |
| १६९             | सूत्र १२—क्टेश सकाम कर्नों के कारण हैं, जिनकी वासनायें वर्त्तमान जन्म वा<br>जन्मान्तरों में फलती हैं।    |
| १७०             | सूत्र १३ - कर्माशयों का फल जाति, श्रायु और भोग। ब्याख्या-                                                |
| १७१             | प्रधान कमीशय, उपस्रजेन कमाशय, नियत विपाक, श्रानयत विपाक। श्रानयत                                         |
| ,-,             | विपाकवाले उपसर्जन कर्माशयां की तीन प्रकार की गति। विशेष वक्तव्य-                                         |
|                 | सिश्वति कमे, प्रारब्ध कमे, क्रियमाण कमे।                                                                 |
| १७२             | विकासवादियों की इस शंका का कि मनुष्य से नीचे पशु आदि योनि में जाना                                       |
|                 | विकासवाद के विरुद्ध है, समाधान।                                                                          |
| <b>१७</b> ४ ··· | सूत्र १४जाति, त्रायु श्रीर भोग का फल, सुख दु:ख ।                                                         |
| १७६             | सूत्र १४-योगी की दृष्टि में विषय सुख भी दुःल ही है। व्याख्या-                                            |
| १७७ ···         | परिगाम-दुःख, ताप दुःख, संस्कार दुःख, गुगावृत्ति-विरोध ।                                                  |
| १७८             | सूत्र १६—हेय (त्यागने योग्य) क्या है ? टिप्पणी—योग दर्शन के चार प्रतिपादय                                |
|                 | विषयों की बौद्ध धमें के चार आयं सत्य के साथ समानता । सूत्र १७—हेय                                        |
|                 | (दुःख) का हेतु क्या है ?                                                                                 |
| ९७९             | टिप्पणी-व्यासभाष्य भाषार्थे ।                                                                            |
| १८०             | विज्ञानभिक्षु के योगवार्त्तिक का भाषानुवाद ।                                                             |
| १८४             | सूत्र १८ - दृश्य का स्वरूप श्रौर प्रयोजन । व्याख्या - गुणों का धर्म ।                                    |
| १८५             | गुर्णो का कार्य, गुर्णो का प्रयोजन, भोग, अपवर्ग। अनिष्ट भोग,                                             |
| १८६ "           | इष्ट भोग, श्रपवर्ग ।                                                                                     |
| १८७             | टिप्पणी-च्यासभाष्य का भाषानुवाद ।                                                                        |
| १८८             | विज्ञानभिक्षु के योगवार्त्तिक का आषातुवाद ।                                                              |
| १९५             | स्त्र १९ — दृश्य की अवश्यायें । व्याख्या—विशेष, अविशेष, लिङ्गमात्र, अलिङ्ग ॥                             |
| १९६             | विद्योप वक्तव्य—गुण पर्वाणि, जङ्गतत्व के तीन विभाग–प्रकृति अविकृति,<br>प्रकृति विकृति विकृति, अप्रकृति । |
| १९७             | सःकार्यवाद का सिद्धान्त । टिप्पणी-व्यासभाष्य का भाषानुवाद                                                |
| १९८             | विज्ञानभिक्षु के योग नार्त्तिक का भाषानुवाद।                                                             |
| २१०             | सुत्र २० — द्रष्टा का स्वरूप श्रीर उसका चित्त से सम्बन्ध ।                                               |
| <b>२११</b>      | ब्यास्या — दृशि मात्र, प्रत्ययानुपरय । टिप्पणी—                                                          |
| २१२             | <b>अ्यासभाव्य का भाषार्थ ।</b>                                                                           |
| २१३             | विज्ञानभिक्षु के वार्त्तिक का भाषानुवाद ।                                                                |

विषय

२१८ .... सूत्र २२ -- दृश्य के स्वरूप का प्रयोजन पुरुष के लिये हैं।

२१९ .... टिप्पणी-ज्यासभाव्य का भाषानुवाद । भाजवृत्ति का भाषार्थ ।

२२० .... सूत्र २२ -- एक पुरुष का प्रयोजन साध कर भी दृश्य खपने खरूप से नष्ट नहीं होता, किन्तु दूसरों का प्रयोजन साधने में लगा रहता है। टिप्पणी-स्यासभाष्य का भाषानुवाद। भोजवृत्ति का भाषार्थ।

२२१ .... सूत्र २३ — द्रष्टा और दश्य के संयोग के वियोग का कारण खशक्ति और खामि-शक्ति के खरूप की उपलब्धि।

२२२ .... टिप्पणी-ड्यास भाष्य का भाषानुवाद ।

२२४ .... भोजवृत्ति का भाषार्थ । विज्ञानिभक्षु के वार्त्तिक का भाषानुवाद ।

२२८ .... सत्र २४ - अदर्शनरूपी संयोग का कारण अविद्या।

२२९ .... टिप्पणी-व्यासभाष्य का भाषानुवाद ।

१३० .... भोजवृशि का भाषार्थ । विज्ञानिभक्षु के वार्त्तिक का भाषानुवाद ।

२३१ .... सूत्र २५--हान का लक्ष्ण और स्वरूप।

२३२ .... सूत्र २६ -- हान का खपाय। च्याख्या -- विग्नव सहित विवेक ख्याति, विग्नव रहित अथान् अविग्नव विवेक ख्याति।

२३३ .... टिप्पणी - व्यासभाष्य का भाषार्थ । विज्ञानिभक्षु के वार्त्तिक का भाषानुवाद ।

२२४ .... बौद्ध दर्शन — बौद्ध धर्म में 'हान' के स्थान में 'हतीय आर्थ सत्य' 'दु:स्न निरोध' ( निर्वाण )

२२५ .... सूत्र २७ — स्रविष्ठव बिवेक-स्थाति वाले योगी की कृतकृत्यता (सात प्रकार की प्रज्ञा )। ब्यास्या—कार्यविद्युक्ति प्रज्ञा सर्थात् क्षेत्र शून्य स्रवस्था, द्वेय शून्य स्रवस्था, प्राप्य प्राप्त स्रवस्था और चिकीषी शून्य स्रवस्था ।

२२६ .... चित्तविमुक्ति प्रज्ञा, गुण्लीनता, चात्मस्थिति। सूत्र २८—विवेक स्वाति का साधन योग चाक्नों का चातुष्ठान। व्याख्या। टिप्प्ली—कारण के नौ भेद।

२३७ .... सूत्र २९ - योग के व्याठ अङ्गों का वर्णन।

२२८ .... विशेष वक्तव्य-विहिर्भुखता श्रीर अन्तर्भु खता अर्थाम् अवरोह और आरोह काक्रम।

२२९ .... टिल्पणी—बौद्ध दर्शन—'ऋष्टांग योग' की बौद्ध धर्म के 'ऋष्टांङ्गिक मार्ग' के साथ समानता।

१४५ .... सूत्र ३०--यमों का वर्णन । व्याख्या-- श्राहिसा ।

२४७ .... सस्य।

२४८ .... असोय । अद्यार्थये । अपरित्रह ।

१४९ .... सूत्र ३१ — यमों के पालन की सब से खंबी **घक्स्था। विसेष** विचार-यमीं का स्थापक सक्त्य।

| 12          | विषय                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २५०         | व्यद्सिं। तीन प्रकार की हिंसा।                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>२</b> ५३ | सस्य।                                                                                                                                                                                                                                             |
| २५४         | राष्ट्र की सारी परिस्थितियों को ध्यान में रखते हुये योगीश्वर श्रीकृष्ण भगवान्<br>का सत्य भाषण का उपदेश (महाभारत कर्ण पर्व अध्याय ६९)।                                                                                                             |
| २६२         | अस्तेय का स्थापक स्वरूप। नदाचर्थ।                                                                                                                                                                                                                 |
| २६३         | न्नपरिग्रह का व्यापक खरूप । सूत्र ३२—वैयक्तिक धर्म रूप नियमों का बर्यान ।<br>व्याख्या—शौच ।                                                                                                                                                       |
| २६४         | सन्तोष ।                                                                                                                                                                                                                                          |
| २६५         | तप । स्वाध्याय । ईश्वरप्राणिधान । विशेष वक्तव्य                                                                                                                                                                                                   |
| २६६         | इठयोग की छ: क्रियाओं द्वारा शरीर शोधन । धौति—धौति के तीन भेद ।                                                                                                                                                                                    |
| २६७         | घेरएड संहिता श्रनुसार घौति के चार भेद ।                                                                                                                                                                                                           |
| २६८         | वस्ति ।                                                                                                                                                                                                                                           |
| २६९         | घेरएडसंहिता के अनुसार वस्ति के दो भेद। नैति—नैति के दो भेद—नौता।<br>नौता के तीन भाग।                                                                                                                                                              |
| २७०         | त्राटक — त्राटक के तीन भेद। कपालभाति। घेरपडसंहिता अनुसार कपाल<br>भाति के तीन भेद।                                                                                                                                                                 |
| २७१         | प्राकृतिक नियमों द्वारा शरीरशोधन अर्थात थिना औपिथ रोग दूर करने के उपाय। प्राकृतिक जीवन, खान, पान आदि के नियम। खास्थ्य युधारने, फेफड़ों, पसली, छाती आदि के रोगों के दूर करने के लिये प्रायायाम। जल-चिकिस्सा—हिप बाथ, सन बाथ, स्टीम बाथ, सिट्ज बाथ। |
| २७३         | शीच साफ लाने, आंव निकालने व फोड़े फुन्सी आदि के दूर करने के खपाय।                                                                                                                                                                                 |
| 104         | सूर्यविद्यान—सूर्य चिकित्साः । विशेष-विशेष श्रीं का सूर्य की किरयों द्वारा क्या<br>शरीर में लाभ पहुंचाने के खपाय।                                                                                                                                 |
| २७४         | रंगों का प्रयोग-किस-किस रोग में कौन-कौन से रंगों का प्रयोग।                                                                                                                                                                                       |
| २७५६        | श्चन्यप्राक्तिक चिकित्सायें—व्वर श्वादि, सिर का ददें, सिर का चक्कर, बादी का<br>बुक्तार, कोष्ठबद्ध, दन्त रोग, चक्कु रोग, रक्त विकार तथा मस्तिष्क के कार्य से<br>थकावट, नींद न काने स्नादि की स्रवस्था में उपयोगी कियायें।                          |
| २७७         | सम्मोहन शक्ति और संकल्प शक्ति द्वारा शरीर शोधन। सम्मोहन शक्ति, उसका<br>मुख्य स्थान और प्रयोग। सम्मोहन शक्ति के विकास करने के नियम।                                                                                                                |
| २७८         | सम्मोहन शक्ति के हास के कारण। बाकर्षण शक्ति को बढ़ाने के साधन।<br>मन को एकाम करने का अभ्यास। शरीर की बान्तरिक क्रियाओं तथा रक्तन्<br>प्रवाहनी नाड़ियों के वशीकार करने का बभ्यास।                                                                  |

| A8          | विषय                                                                                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| २७९         | त्राटक का त्रभ्यास । प्राग्णायाम का ब्रभ्यास । त्रारोग्यता और खारध्य की                      |
|             | हद भावना । इष्ट (अच्छी) प्रकृतियों का प्रहण् और अनिष्ट (बुरी) प्रकृतियों का                  |
|             | परित्याग ।                                                                                   |
| २८१         | आकर्षेणशक्ति का प्रयोग। सूचनायें अर्थात् आदेश (Suggestions)।                                 |
| , . ,       | मार्जन क्रिया (Passes) के प्रयोग करने की विधि ।                                              |
| <b>१८२</b>  | त्राटक श्रीर फुँक।                                                                           |
| २८३         | दूरबैठे रोगी का इलाज (Post Hypnotism)। अपने रोग का खं इलाज                                   |
|             | करना । दूसरे की पीड़ा को वस्त्र में स्वीचना । कृत्रिम निद्रा (Hypnosis).                     |
| २८४         | कृत्रिम निद्रो उत्पन्न करने की कई सरल विधियां ।                                              |
| २८५         | कृत्रिम निद्रा द्वारा रोग निवारण् । कृत्रिम निद्रा की श्रवस्थायें ।                          |
| २८६         | Clairvoyance   Spiritualism                                                                  |
| २८७         | Telepathy । संकल्प शक्ति (Will power) । वेदों में संकल्प शांच-                               |
|             | सम्बन्धी मन्त्र।                                                                             |
| २९१         | प्राणिमात्र की भलाई की प्रार्थना। वेदों में निर्भयता की प्रार्थना। वेदों में                 |
|             | संसार के कल्याण और शान्ति की प्रार्थना।                                                      |
| <b>२९</b> ५ | बात्मविश्वास श्रौर श्रास्तिकता। सूत्र ३३-यम तथा नियमों के पालन में विभ्नों                   |
|             | के रोकने का उपाय। व्याख्या-प्रतिपत्त भावना।                                                  |
| <b>२९६</b>  | व्यासभाष्य अनुसार प्रतिपत्त भावना । सूत्र ३४- वितर्को के स्वरूप, उनके                        |
|             | भेद श्रीर उनके फल सहित प्रतिपत्त भावना । टिप्पर्गा-भोजवृत्ति ।                               |
| <b>१९८</b>  | सूत्र ३५-व्यहिसा में सिद्धि का फल। सूत्र ३६- सत्य में सिद्धि का फल।                          |
| २९९         | सूत्र ३७ अस्तेय में सिद्धिका फल। सूत्र ३८ अझचर्यसिद्धिका फल। सूत्र                           |
| •           | ३९- व्यपरिमहसिद्धि का फल।                                                                    |
| ३००         | नियमों की सिद्धिके फल । सूत्र ४०- शौच की सिद्धि का फल। सूत्र ४१- आभ्यन्तर                    |
| ३०१         | शौच सिद्धि का फल ।<br>सूत्र ४२- सन्तोष का फल । सूत्र ४३- तप का फल । सूत्र ४४ खाध्याय का फल । |
| २०१<br>३०२  | सूत्र ४५- ईश्वरप्रियान का फल। सूत्र ४६ स्थासन का लक्ष्य। व्याख्या-                           |
| 401         | स्त वर्षासन।                                                                                 |
| ३०३         | सिद्धासन, समासन, पद्मासन, बद्धपद्मासन, बीरासन, गोमुखासन, बजासन।                              |
| ₹°8         | आसन सम्बंधी विशेष बातें । विशेष वक्तव्य-अभ्यास के उपयोगी खान इत्यादि।                        |
| ३०५         | बन्ध और वेध-मृल-बन्ध, उड्डीयान-बन्ध, जालन्धर-बन्ध।                                           |
| ३०६         | महाबन्ध, महाबेध । मुद्रायें- (८) खेचरी मुद्रा ।                                              |
| ₹o७         | (२) महामुद्रा ।                                                                              |
| ३०८         | (३) ऋश्विनी मुद्रा (४) शक्तिचालिनी मुद्रा (५) <b>योनिमुद्रा</b> (६) योगमुद्रा ।              |
|             | 4.13.4                                                                                       |

| 28         | <b>विषय</b>                                                                                                                                                                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३०९        | (७) शाम्भवी मुद्रा (८) तङ्गागी मुद्रा (९) विपरीतकरणी मुद्रा (१०) बज्जोली<br>मुद्रा ।                                                                                                      |
| ३१०        | श्चासन—चित लेटकर करने के श्वासनः (१) पादागुष्ट-नासाम स्पशासन (२) पश्चिमोत्तानासन (२) सम्प्रसारण-भू- नमनासन ।                                                                              |
| <b>388</b> | (४) जानुशिरासन (५) श्राकरो धनुषासन और उसकी चार प्रक्रियार्थे (६)<br>शीर्षपादासन (७) हृदयसन्भासन्।                                                                                         |
| ३१२        | (८) उत्तानपादासन और उसकी नौ प्रक्रियायें।                                                                                                                                                 |
| ३१३        | (९) इस-पादागुष्ठासन (१०) स्नायु-संचालासन (११) पवन-मुक्तासन (१२)<br>उप्ये-सर्वागासन ।                                                                                                      |
| ३१४        | (१३) सर्वागांसन (इलासन) (१४) कर्णपीड़ासन (१५) चक्रासन (१६) गर्भासन (१७) शवासन (विश्रामासन)। पेट के बल लेटकर करने के आसन–(१८) मस्तक पादागुष्ठासन (१९) नाभ्यासन ।                           |
| ३१५        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                     |
| ३१६        | महित. (२५) वृश्चिकासन, (२६) उष्ट्रासन ।                                                                                                                                                   |
| ३१७        | सन्। (३१) सिंहासन (३२) वकासन ।                                                                                                                                                            |
| ३१८        | (३३) लोलासन । पद्मासन लगाकर करने के व्यासन । (३) ऊर्ध्वपद्मासन,<br>(३५) उत्थित पद्मासन, (३६) कुक्टुटासन, (३७) गर्भासन, (३८) कूमासन,<br>(३९) मरस्यासन, (४०) तोलागुलासन, (४९) त्रिबन्धासन । |
| ३१९        | गहहासन, (४५) द्विपादमध्यशीषांसन, (४६) पादहस्तासन, (४७) हस्तपादा-<br>गणासन ।                                                                                                               |
| ३२०        | (४८) कीग्णासन । विशेष घासनों से विशेष लाभ वठाने की विधि ।                                                                                                                                 |
| <b>३२१</b> | आसन का उठना। आसन डठाने की विधि। गुफा में वैठना। गुफा में वैठने<br>की दो विधियाँ।                                                                                                          |
| ३२२        |                                                                                                                                                                                           |
| ३२३        | 0 C-C 100 manuscrit                                                                                                                                                                       |
| ३२६        |                                                                                                                                                                                           |
| 190 ···    | •                                                                                                                                                                                         |

- कुम्मक के आठ भेव-शाणायाम में बन्धों का प्रयोग, प्राणायाम में श्रंगुलियों का प्रयोग।
- सगर्भ (सबीज) और निर्गर्भ, सहित-कुम्भक । सगभे प्राणायाम की विधि । सात सहित-क्रम्भकों का वर्णन। (१) साधारण सहित अथवा अनुलोम विलोम कुम्भक।
- ३३० .... डपर्युक्त प्राणायाम में मात्रात्रों के बढ़ाने की विधि। तालयुक्त प्राणायाम।
- (२) सूर्यभेदी कुम्भक; चन्द्रभेदी प्राणायाम (३) उजाई कुम्भक । ३३१ ....
- दीचेसूत्री उजाई। () शीतली कुम्भक, शीतकारी प्राणायाम, काकी प्राणायाम, ३३२ .... भुजंगी प्राणायाम । (५) भिक्षका कुम्भक, (क) मध्यम भिक्षका ।
- 333 .... (ख) वाम भिरत्रका (ग) दिल्ला भिरत्रका (घ) अनुलोम विलोम भिष्मका।
- भिक्षका के अन्तर्गत दो प्राणायाम । आमरी कुम्भक। 338 ....
- श्रनुलोम-विलोम भ्रामरी प्राणायाम; ध्वन्यात्मक प्राणायाम। (७) मृच्छो कुम्भक **3**34 .... (षएमुखी सर्वद्वार बन्द मुद्रा) (८) प्रावनी कुम्भक, केवल कम्भक ।
- केवल कुम्भक की विधि हठयोग द्वारा। केवल कुम्भक की विधि राज योगद्वारा। ३३६ .... विशेष सूचना।
- ३३७ .... सूत्र ५१- चौथे प्राणायाम का लक्त्या । व्यासभाष्य ।
- चौथे प्राणायाम की चार विधियाँ। ३३८ ....
- विशेष वक्तव्य पांचवीविधि । सूत्र ५२-प्राणायाम का फल । ३३९ ....
- ३४० .... सूत्र ५३-प्राणायाम का दूसरा फल । सूत्र ५४- प्रत्याहार का लज्ञ्ण।
- ३४१ .... सूत्र ५५- प्रस्याहार का फल।
- ३४२ .... साधनपाद का उपसंहार।
- ३४३ .... परिशिष्ट-श्रीषधि द्वारा शरीरशोधन (श्रारोग्यता)। कोष्ठबद्ध दूर करने की सात अनुभूत औषधियां।
- वातविकारनाहाक तथा रेचक तीन ऋनुभृत श्रीपियां; कफनाहाक, पाचक व 388 ···· रेचक श्रीपिध, बिगड़े हुये जुकाम, खांसी, सब प्रकार के मस्तिष्क व पेट के विकारों को दूर करने के िये अनुभूत औषधियाँ।
- साधारण जुकाम के लिये काढ़ा। भजन (शाणायाम, ध्यान आदि किया) से उत्पन्न होने वाली ख़श्की दूर करने के लिये तीन अनुभूत श्रीपधियाँ।
- आंव के रोग मरोड़ व पेविश के लिये पांच अनुभूत औषधियाँ। ज्वर के प्रश्चात् निर्यलता दूर करने के लिये चूर्ण। खांसी की श्रीपधियाँ।
- ३४७ ....
- श्वास, दमा के १४ अनुभूत नुसस्ते । अजीर्यो, दस्त व के आदि के लियं अमृतधारा तथा सर्वावनी वटी के नुसस्ते ३४८-९ तथा अन्य ओषधियाँ। संप्रहृशी के दो नुसले।

₹**⋴**₿ ....

#### विषय 78 हैजे का नुसखा। श्रम्जिपत्त से हाजमा ठीक न रहने के लिये श्रविपत्तिकरचूर्ण। 340 .... वातविकार के लिये रेचक वातारि गूगल, ऋरएडी पाक तथा अन्य श्रीषधियाँ। श्राधेसिर का दर्द, नथने बन्द रहने, सिर के भारी रहने की श्रनुभूत श्रीषधियाँ। 348-2 प्रमेह, पेशाब में शकर आना, स्वप्नदोष आदि बीये विकार के लिये चन्द्रप्रभा वटी, सूर्यप्रभा वटी, ब्रह्मा घृत की दो विधियाँ तथा अन्य अनुभूत औषधियाँ। स्रोते समय पेशाय निकल जाना; पेशाय के साथ शकर श्राना; बहुमूत्र । इनकी श्रीषधियाँ । हर प्रकार के बुखार के लिये श्रीषधियाँ। ३५४ .... तपेदिक के लिये तीन अनुभूत श्रीपधियाँ। पायोरिया, दाद का दर्द, तथा दांतों के ३५५ ... सब रोगों के लिये श्रीषधियाँ। फोड़े, फुन्सी, रक्तविकार आदि सम्बन्धी औषधियाँ। ३५६ .... सफेद कोद, छाजन, लाहौरी, घुरादादी फोड़े तथा अन्य दादों की अनुभृत ३५७ ... श्रीषधियाँ । र्भैसिया श्रर्थात् काले दाद, छाजन, चम्बल, नासूर, भगन्दर। कमर के अन्दर ३५८ ... के फोड़े तथा गांठ वाले फोड़ों की अनुभूत श्रीपधियाँ। भगन्दर तथा गुदा के रोगों, अर्श (बवासीर), मस्सों के माइने की दवायें। ३५९ ... तिहा, दर्द गुर्दे की दवाइयाँ। ३६० .... पथरी तोइकर निकालने, बन्द पेशाब के खोलने, दक-दक कर पेशाब आने, 3 6 8 .... बायु गोला, पेट के कीड़े, दिमारा के कीड़े सम्बन्धी दवायें। गठिया; आंखों से सम्बन्ध रखने वाले रोगों की द्वायें। ३६२ .... कान का दर्दे; मुंह के छाले के लिये दवायें। दिल की धड़कन सम्बन्धी अनुभूत 363 .... द्वायें। पागलपन या उन्माद की द्वा। नीन्द का न आना। बुद्धिवर्धक सरस्रती चूर्ण । पारा बांधना । ३६४ ... विभूतिपाद । सूत्र १--धारणा का लक्तण । व्याख्या-देश, बन्ध, ध्येय । ३६५ .... सूत्र २--ध्यान का लक्त्ए। व्याख्या-प्रत्यय, एकतानता । सूत्र ३-समाधि का लक्त्या । व्याख्या-खरूप ३६६ ··· शून्यम् इव, श्रर्थमात्र निर्भासम्। विशेष वक्तव्य-त्रिपुटी, धारणा, ध्यान स्रौर ससाधि में भेद । ३६७ .... सूत्र ४-संयम का लक्ष्ण । सूत्र ५-संयम का फल । प्रज्ञालोक । सूत्र ६-संयम ३६८ .... का विनयोग । ३६९-३७२ विशेष बक्तव्य-संयम का महस्त्र।

सूत्र ७-चोग के अन्तरंग । सूत्र ८-चोग के बहिरंग । संगित-धर्म-परिग्राम, जन्मग्-परिग्राम, अवस्था-परिग्राम ।

| 28      | विषय                                                                             |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ३७५     | स्त्र ९—चित्त का निरोध-परिणाम । व्याख्या—निरोध, खभिभव, प्रादुर्भाव,              |
| , ,     | निरोधन्तृण्चित्तान्वयः । निरोध-परिणाम ।                                          |
| ३७७     | सूत्र १०निरोध संस्कार का फल। सूत्र ११चित्त में समाधि-परिखाम।                     |
| ३७८     | समाधि-परिणाम श्रीर निरोध परिणाम में भेद । सूत्र १२-एकामता-परिणाम।                |
| ३७९     | सूत्र १३भूत और इन्द्रियों में धर्म, लक्षण और अवस्था-परिणाम ।                     |
| ३८१     | टिप्पणी-ज्यासभाष्य का भाषानुवाद ।                                                |
| ३८३     | विचानभिक्षु के वार्लिक का भाषानुवाद ।                                            |
| ३९२     | सूत्र १४-धर्मी का लक्त्या। शान्त, उदित, अञ्यपदेश।                                |
| ३९३     | टिप्पर्णा न्यासभाष्य का भाषानुवाद ।                                              |
| ३९४     | विज्ञानभिक्षु के योगवार्त्तिक का भाषानुवाद।                                      |
| ३९९     | सूत्र १५ — एक धर्मी के अनेक परिणाम किस प्रकार होते हैं व्याख्या।                 |
| ४००-४०१ | चित्त के प्रत्यत्त रूप और सात अप्रत्यत्त रूप परिसाम । सूत्र १६                   |
|         | तीनों परिग्णामों के संयम का फला भूत श्रीर भविष्यत् का ज्ञान । सूत्र २७ —         |
|         | शब्द, अर्थ श्रौर ज्ञान के विभाग में संयम करने का फल, सब प्राणियों की             |
|         | बोली का झान।                                                                     |
| ४०२     | टिप्त्यो-रफोटवाद । भोजवृत्ति का भाषानुवाद ।                                      |
| ४०३     | व्यासभाष्य का भाषानुवाद।                                                         |
| 808     | विज्ञानभिक्षु के योगवास्तिक का भाषानुवाद ।                                       |
| 8११     | विशेष वर्णन्।                                                                    |
| ४१२     | सूत्र १८ - संस्कार के साम्रात् करने का फल, पूर्वजन्म का झान । टिप्पर्गी।         |
| ४१३     | सूत्र १९, २०—दूसरे के चित्त का ज्ञान।                                            |
| 868     | स्त्र २१-सामने होते हुए दिखलाई न देना। सूत्र २२-सत्यु का झान। स्रोप-             |
|         | क्रम, निरुपक्रम, चरिष्ट ।                                                        |
| ४१५     | सूत्र २३ — मैत्री आदि में संयम का फल।                                            |
| ४१६     | स्त्र २४ - हाथी आदि के बल्की प्राप्ति। स्त्र २५ - स्क्म दृष्टि की प्राप्ति।      |
|         | सूत्र २६ — सूर्य में संयम करने से भुवनों का ज्ञान।                               |
| ४१७     | टिप्मणी – व्यासभाष्य का भाषानुवाद । मुवनों का वर्णन । व्यासभाष्य का स्पष्टीकरण । |

सूत्र २७ — चन्द्रमा में संयम करने से ताराब्यूह का झान । सूत्र २८ — भुव में संयम करने से तारों की गति का झान । सूत्र २९ — नाभि चक्र में संयम करने से शरीर के ब्यूह का झान । सूत्र २० - कराठकूप में संयम करने से भूख-व्यास की निवृत्ति । सूत्र २१ — कूर्म नाक्षी में संयम करने से श्यिरता । सूत्र ३२ — मुद्धी-ज्यों कि में संयम करने से सिद्धों के दर्शन । विशेष विचार ।

| AB.         | विषय                                                                                                                                    |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ४२६         | सूत्र ३३ प्रातिभ से सब बातों का ज्ञान। सूत्र ३४हृदय में संयम से विका                                                                    |
|             | का ज्ञान। सूत्र ३५ — खार्थ संयम का फल पुरुष विषयक ज्ञान।                                                                                |
| <b>४२७</b>  | विशेष वक्तस्य ।                                                                                                                         |
| ४२८         | भोज वृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र ३६—पुरुष विषयक ज्ञान से पूर्व होने<br>बाली छ: सिद्धियाँ—प्रातिभ, श्रावण, वेदना, खादर्श, खास्वाद, बाता । |
| ४२९         | सूत्र ३७—ये सिद्धियां समाधि में विन्न, ब्युत्थान में सिद्धियां हैं। सूत्र ३८—<br>चित्त का दूसरे के शरीर में श्रावेश ।                   |
| ४३०         | टिष्पणी—भोजनृत्ति का भाषार्थ। सूत्र ३९ — उदानजय का फल जलादि में असंग रहना और उर्ध्वगति।                                                 |
| ४३१         | विशेष वक्त व्य १ अन्तः करण की दो प्रकार की वृत्तियां। विशेष वक्त व्य २                                                                  |
| ४३२         | मृत्यु के समय लिङ्ग शरीर की चार अवस्थायें। पितृयान व देवयान।                                                                            |
| ४३३         | पितृयान, दित्तग्।यन ।                                                                                                                   |
| ४३५         | देवयान ।                                                                                                                                |
| ४३६         | मुक्ति के दो भेद। क्रममुक्ति श्रौर सद्योमुक्ति।                                                                                         |
|             | सूत्र ४०—समान के जीतने से दीप्तिमान् होना ।                                                                                             |
| ४३७         | सूत्र ४१ — श्रोत्र श्रौर श्राकाश के सम्बन्ध में संयम करने से दिव्य श्रोत्र होना।                                                        |
| ४३८         | सूत्र ४२ – हारीर और आकाहा के सम्बन्ध में संयम करने से आकाहागमन                                                                          |
|             | सिद्धि। सूत्र ४३ — बहिरकल्पिता वृत्ति से प्रकाश के आवरण का नाश।                                                                         |
| ४३९         | सूत्र ४४—पाँचों प्राह्म भूतों के स्थूल खरूप, सूक्ष्म, श्रन्वय श्रीर श्रथंबत्व में                                                       |
|             | संयम का फल, भूतजय । टिप्पणी—व्यासभाष्य की व्याख्या ।                                                                                    |
| ४४२         |                                                                                                                                         |
|             | के धर्मों की रुकावट का दूर होना। व्याख्या—श्राणमा, लिघमा, महिमा,                                                                        |
|             | प्राप्ति, प्राकाम्य, वशित्व,  ईशितृत्व,  यत्रकामावसायित्व ।                                                                             |
| ४४३         |                                                                                                                                         |
| 888         | सूत्र ४७—प्रहण्—इन्द्रियों के प्रहण्, खरूप, श्वस्मिता, श्रन्वय, श्रर्थवरव में                                                           |
|             | संयम का फल इन्द्रियजय । टिप्पणी ज्यासभाष्य का भाषानुवाद ।                                                                               |
| ४४५         | सूत्र ४८—इन्द्रिजय काफल मनोजित्तित, विकरण भाव और प्रधान जय।                                                                             |
| ୪୪६         | चौर सर्वज्ञाद्व । टिप्पणी—व्यासभाष्य का भाषानुवाद, योगवात्तिक का                                                                        |
|             | भाषानुवाद ।                                                                                                                             |
| ጸጸ९         | भाष्यका भाषानुवाद।                                                                                                                      |
| <b>ሄ</b> ሄ९ | सूत्र ५१ — स्थानधारियों के आदरभाव पर योगी लगाव व घमगढ़ न करे।                                                                           |

५५३

## \_\_\_\_

विषय

बोगियों की चार भूमियां—प्रथम काल्पिक । मधुभूमिका, प्रज्ञाज्योति,

४५० ..... सूत्र ५२ — ज्ञ.स. चौर उसके क्रमों में स्थम करने का फल विवेकज झान। टिप्पसी — भोजबृत्ति का भाषानुवाद।

४५१ .... सूत्र ५३ — विवेकज ज्ञान के मुख्य फल से पूर्व श्रवान्तर फल — जाति, लत्त्रण, देश से भेद का निश्चय न होने से दो तुल्य वस्तुओं का विवेकज ज्ञान से निश्चय होना।

४५२ .... सम्र ५४ — विवेकज ज्ञान का स्वरूप।

४५३ .... सत्र ५५ - चित्त श्रीर पुरुष की समान शुद्धि होने पर कैवल्य। उपसंहार।

४५५ ... कैवल्य पाद।

सूत्र १—पाँच प्रकार की सिद्धियाँ। जन्मजा सिद्धि, श्रौषधिजा सिद्धि, मन्त्रजा सिद्धि, तपजा सिद्धि, समाधिजा सिद्धि।

४५६ .... भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र २ - जात्यन्तर परिणाम का वर्णन । प्रकृत्यापूर ।

४५७ .... टिप्पणी-भोजवृत्ति का भाषार्थ। सूत्र ६-- प्रकृतियों के बदलने में धर्म स्रोधर्म का काम।

४५८ .... भोजवृत्ति का भाषानुत्राद । विशेष वक्तव्य ।

४५९ .... निर्माण चित्तों का वर्णन । विशेष विचार ।

४६१ .... सत्र ५- निर्माण चित्तों का प्रेरक अधिष्ठाता चित्त । विशेष विचार ।

४६२ .... अपवर्ग के उपयोगी चित्त का वर्णन। सूत्र ७— कर्मों के चार भेदों में से योगी के अशुक्त अकृष्ण कर्म

४६३ .... सत्र ८-कर्मों के फलों के अनुकल वासनात्र्यों का उत्पन्न होना।

४६४ .... सूत्र ९ — दूसरा जन्म देने वाली वासनाओं के उदय होने में जाति, देश और काल की ककावट नहीं होती है। सूत्र १० — वासनाओं के अनादि होने का वर्णन।

प्र६५ .... विशेष वक्तव्य । व्यासभाव्य का भाषार्थ तथा स्पष्टीकरण तथा चित्त के परि-ग्राम के सम्बन्ध में दार्शनिक विचार ।

४७० .... सूत्र ११ — अनादि वासनाओं के दूर होने में युक्ति। व्यास भाष्य का भाषानुवाद

४७१ .... भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र १२ — अतीत और अनागत खरूप से रहते हैं क्योंकि धर्मों का काल से भेर होता है। विशेष वक्तव्य — पाँच प्रकार का अभाव।

४७२ .... भोजवृत्ति का भाषानुवाद ।

४७३ .... सूत्र १३ -- सारे प्रकट और सूक्ष्म (धर्म) कार्य गुरा स्वरूप हैं।

४७४ .... हत्र १४--परिगाम के एक होने से वस्तु की एकता। विशेष वक्तव्य ।

|             | 7                                                                                                                                               |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| যুদ্ধ       | विषय                                                                                                                                            |
| ४७५         | सूत्र १५—चित्त स्त्रीर विषय का भेद । भोजवृत्ति का भाषानुवाद। विज्ञानः<br>वादियों की शङ्का का समाधान।                                            |
|             |                                                                                                                                                 |
| ४७६         | विशेष वक्तव्य<br>सूत्र १६—प्राह्म वस्तु एक वित्त के श्रधीन नहीं । व्यासभाष्य का भाषानुवाद ।                                                     |
| ४७८<br>४७७  | सूत्र १६—आह्य वस्तु एक । परा क अवान नहा । ज्यासमाब्य का माबानुवाद ।<br>सूत्र १७ — उपराग की अपेदा से चिरा को बाह्य वस्तु ज्ञात और अज्ञात होर्त   |
| ४७८         | सूत्र र७—उपराग का अपना सामय का माख पस्तु झात आर अझात हात<br>है। भोजवृत्ति का भाषानुवाद।                                                         |
| <b>ሄ</b> ဖ९ | हा माजवारा का मावासुवाद।<br>सूत्र १८—पुरुष को चिरा की वृत्तियाँ सदा ज्ञात रहती हैं।                                                             |
| 890<br>802  | सूत्र १८—पुरुष का गयस का ग्रास्था स्था क्षांत रहता है।<br>भोजग्रीस का भाषानुवाद । सूत्र १९—चित्त स्वप्रकाश नहीं।                                |
|             | भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र २० चित्त को एक समय में दोनों चित्त श्रीः                                                                         |
| ४८१         | नाजगुरा का नापानुवाद । सूत्र २००० परा का एक समय म दाना । चरा आव<br>विषय का ज्ञान नहीं हो सकता । भोजगृत्ति का भाषानुवाद ।                        |
|             | सूत्र २१—एक चित्त दूसरे चित्त का प्रकाश्य नहीं । भोजवृत्ति का भाषानुवाद                                                                         |
| ४८२         | सूत्र २२—एक चित्त दूसर वित्त को अकारय नहां। साजपुरित को सावानुवाद<br>सूत्र २२—स्व प्रतिविभिन्नत चित्त के आकार की प्राप्ति होने से पुरुष को अपने |
| ४८३         | विष्य भूत चित्त का ज्ञान रहता है।                                                                                                               |
| 828         | भोजवृत्ति का भाषानुवाद । सूत्र २३—चित्त का सारे अर्थी वाला दोने के कारर                                                                         |
|             | चिति श्रौर बाह्य विषयों के न मानने में भ्रान्ति ।                                                                                               |
| ४८६         | भोजवृत्ति का भाषानुवाद ।                                                                                                                        |
| 8८८         | विशेष वक्तव्य ।                                                                                                                                 |
| ४९०         | सूत्र २४—चित्रा का संहत्यकारी होने से परार्थ सिद्ध होना। भोजवृत्ति क                                                                            |
|             | भाषानुवाद ।                                                                                                                                     |
| ४९१         | सूत्र २५—विवेठ ख्याति द्वारा चित्त और पुरुष में भेद दर्शन से आत्मभा<br>भावना की निवृत्ति ।                                                      |
| ४९२         | सूत्र २६-भेद देशन के उदय होने पर चित्त की निर्मलता।                                                                                             |
| ४९३         | सूत्र २७-विवेक ज्ञान के बीच-बीच में पिछले संस्कारों के कारण व्युत्थान क                                                                         |
| - • •       | वृत्तियों का उदय होना । सूत्र २८व्युत्थान के संस्कारों की निवृत्ति का उपाय                                                                      |
| ४९४         | सूत्र २९ — धरमेघ समाधि । सूत्र ३० — धर्ममेघ समाधि का फल क्लेश औ<br>कर्म की निवृत्ति ।                                                           |
| ४९५         | सूत्र ३१-क्लेश और कर्म की निवृत्ति पर चित्त के प्रकाश की अनन्तता।                                                                               |
| ४९६         | सूत्र ३२ — कृतार्थ गुणों के परिणाम के क्रम की समाप्ति। सूत्र ३३ — क्रम व<br>स्वरूप।                                                             |
| ४९८         | स्वरूप ।<br>टिप्पर्णा । भोजवृत्ति का भाषानुवाद । विशेष वक्तव्य ।                                                                                |
| 899 ····    | सूत्र ३४ — कैवल्य का स्वरूप — पुरुषाथे से शून्य हुये गुर्णो का अपने कारा                                                                        |
|             | में लीन होना अथवा चिति शक्ति का अपने खरूप में अवस्थित होना।                                                                                     |
| 400         | भोजवृत्ति का भाषानुवाद ।                                                                                                                        |
|             |                                                                                                                                                 |

| A8         | विषय                                                                                                                                       |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ५०१        | श्रात्मा चिएक विज्ञान नहीं है। श्रात्मा संसार दशा श्रौर मुक्ति श्रवस्था में एक<br>रूप है।                                                  |
| <b>५०२</b> | श्रात्मा विज्ञान से विलत्त्रण स्वयं प्रकाश ज्ञान स्वरूप है।                                                                                |
| ५०३        | आत्मत्वादि जातियों से भिन्न आत्मा अधिष्ठान चेतन रूप है। आत्मा आहं<br>प्रतीति का विषय नहीं किन्तु केवल चिद् रूप है।                         |
| ५०४        | श्रात्मा श्रव्यापक, शरीरपरिमाणवाला और परिणामी नहीं है। श्रात्मा में<br>साञ्चात कट्टेल धर्म नहीं है। श्रात्मा विमर्श रूप से जैतन्य नहीं है। |
| ५०५        | <b>उ</b> पसंहार ।                                                                                                                          |

# शुद्धचशुद्धि-पत्रे

# परिशिष्ट ४

आज्ञा की गई थी कि इस दूसरी आवृत्ति में अञ्जुद्धियां न होने पायेंगी किन्तु प्रेस बालों के प्रयरन करने पर भी ऐसा न हो सका और यह ज्ञुद्धि-अञ्जुद्धि पत्र लगाकर पाठकों से इस के अनुसार पुस्तक को ठीक करने के लिए निवेदन करना पड़ा।

कहीं-कहीं जो निम्नलिखित साधारण प्रेस की भूलें रह गई हैं वे पढ़ते समय खासानी से ठीक की जा सकती है खत: उनको इसमें नहीं दिया गया है:—

- (१) 'त्त ' के स्थान में 'त ' यथा—तत्त्व, सस्य, महत्तस्य, वार्त्तिक, वर्त्तमान कत्तो, वृत्ति, प्रवृत्ति, प्रवर्त्तित, निमित्त, चित्त, वेत्ता, कर्त्तव्य, अर्थवत्त्व इत्यादि।
- (२) 'त' के स्थान में 'त्त' यथाः— स्थान, व्युत्थान, इत्यादि, बहुत्व एकत्व. अत्यावश्यक, अत्यन्त।
- (३) आकार की मात्रा का छूट जाना यथा:—व्यावहारिक, स्वाभाविक, प्रत्याहार, षाहार
- (४) ' व ' के स्थान में ' व ' यथा:— बन्ध, बृहस्पति, बृहस्परियक, शब्द, शबल, बीज, निर्वीज, बोधन, बाधा इत्यादि
- (५) 'व' के स्थान में 'व'यथाः— वृत्ति, विचार, वाद, व्यवकाश, कर्मविपाक ब्याख्या, भावना, वही, वचन, सर्वे, तीव्र इत्यादि ।
- (६) 'ट'के स्थान में 'ठ' यथाः— ब्यष्टि, षष्टी, समष्टि, व्यष्टाध्यायी, दृष्टि, दृष्टा, इष्ट ।
  - (७) 'ठ' के स्थान में 'ट' यथाः विष्ठा
- (८) (्) इतन्त के चिन्ह का छूट जाना यथाः—जगत्, अर्थात्, स्पर्शवान्, प्रथक्, प्रथक्त, किंचित्, रजस्, तमस्, अनुगमात्, प्रस्युत्, विद्युत्
- (९) (१) कपर रकार का छूट जाना यथा:—व्यर्थात्, वर्णन, कत्तो, व्यकत्तो, स्पर्श, कर्म, सर्वेद्ग, व्यंतर्गत, प्रदर्शक, यथाथे, निर्माण, सम्पूर्ण, पदाथे, पर्याय ।
- ( १० ) ( 🕳 ) श्रतुखार का छूट जाना यथा:— नहीं, संस्कार, में, हैं, फांसों, हिंसा, सबीगासन ।
- (११)( ़) के स्थान में ( ॢ) यथाः—वृष्ठ, रूप खरूप, निरूपण, रूपेण, रूपे, सारूष्य ।
- (१२) परिगात के स्थान में परिगाित; दु:स्त के स्थान में दुख; परिच्छित्र के स्थान में परिच्छित्र; नदा के स्थान में नदा; 'थे' 'बे' बहुवचन के स्थान में 'यह' 'वह' एक वचन; तथा 'यह' 'वह' एक वचन के स्थान में 'थे' 'वे' बहुवचन; विराम के चिन्ह के स्थान में (,) तथा (,) के स्थान में विराम का चिन्ह (।) इस्यादि छोटी-छोटी भूतें।

# षड्दश्नसमन्वय

|           |                     |            |                       | 1240.                        | ••     |                |                           |                            |
|-----------|---------------------|------------|-----------------------|------------------------------|--------|----------------|---------------------------|----------------------------|
| <b>18</b> | <del>र्</del> दक्ति | ,          | <b>ম</b> গুৱ          | গুৱ                          | gg     | रंक्ति         | ঋগুৱ                      | গুৱ                        |
| 58        | 71.44               |            |                       | 2                            | १५     | 6              | विपय                      | विषय                       |
| ٤         | १६                  | यहां       | ्यहा उपान             | षद्का अर्थ                   | १५     | १०             | तेजसे दृढः                | तेजसेद्धः                  |
| *         | १७                  | <b>इस</b>  | में                   | इन में                       | १५     | રે૦            | कहलाती                    | कहलाते                     |
| २         | १५                  |            | ा, पुरुष              | શ્રાત્મા પુ <b>રુષ</b><br>મી | १६     | २२             | "तत् , जहा, प             | (र <b>ब्रह्म</b> )' ''तत्' |
| ą         | Ę                   | मी         |                       | कर्प                         | ,,     | • • •          | 61                        | 'ब्रह्म'' परब्रह्म         |
| 3         | १४                  | क्ल        |                       |                              | १०     | २२             | अन्दर नहीं के             | : ह्यागे 'उसके             |
| 3         | १५                  | श्रीत      | सूत्र के आ            | गृध्यसूत्र,<br>धर्मसूत्र     | ,,,    | • • •          | बा                        | हर कुछ नहीं',              |
|           |                     |            |                       |                              |        | રૂપ            | सुसुक्ष्मं                | सु <b>स्</b> रमं           |
| ą         | १५                  | योग        | Ī                     | याग                          | १७     | <del>ر</del> ۲ | <i>चुजुर</i> ः<br>सुश्रुम | श्रुम                      |
| 3         | ર૪                  | प्रा       |                       | प्राप्त<br>द्द्यीन           | १८     | ૧૨             | खुः<br>द्रब्या            | द्रव्यों                   |
| 8         | 2                   | त् र       |                       | <b>વરાન</b><br>              | १८     | 88             | निर्देश                   | निर्देश                    |
| 8         | ११                  | कस्        | यममे                  | काम्यकर्म                    | १८     | ₹0             | श्रपारगामी                | _                          |
| 8         | १७                  |            |                       | पासनाकाराड<br>इप्टि          | २०     | રેલ            | स्थापित करव               | हं स्थापित करके)           |
| ч         | २०                  |            |                       | इ।ट<br>लोको                  |        | v v            | •                         | विद                        |
| Ę         | १०                  |            | को                    | लाका<br>करते                 |        | ۷              | जैगीशव्य                  | जैगीषव्य                   |
| Ę         | २४                  | _          |                       | यगरत<br>देवाः'               | 1      | ११             |                           | श्राचार्यो                 |
| v         | २१                  |            | बा:<br>               | प्रात <b>र</b> चन            |        | 8.             | २ उनसूत्रों क             | भाष्यकार ×                 |
| 6         | १०                  |            | त्तग <b>द्यम्</b><br> |                              | 1      | 3:             |                           | स्त्ररूप                   |
| ٩         | Ę                   | ų          | <b>बग</b> प्युयन्यास  | पन्यासार                     |        |                | ६, २८, चित                | चित्                       |
|           |                     |            | 0                     | बलिक                         |        | ·              | 38                        |                            |
| १०        |                     | •          | वलिका                 | वालक<br>बारह                 | . 1    | 2              | ७, २८ ऋचित                | अचित्                      |
| १०        |                     |            | बाहरवें               | मारहः<br>स्प                 | 1      |                | <b>3</b> 8                |                            |
| 88        | -                   | •          | स्पट                  | म <b>रा</b> मा               |        | ર              | ९ व्यार्थात्              | चर्थात्                    |
| 88        | •                   | १८         | ब्रह्मप्राति          | नकारा<br>किया है             | 1 38   |                | मानन                      | मानने                      |
| 91        |                     | २५         | किया है               |                              | 38     |                | ५ विधर्मियों              | विधर्मियों                 |
| 8         |                     | 33         | अभि                   | અમિ                          |        |                | . तद                      | तद्                        |
| \$.       |                     | १७         | ञान<br>न्नोपादान      | निमित्तोपाद                  |        | -              | } नामिः                   | नामिः                      |
|           | <b>ર</b>            | १८<br>२६   | भाषावान<br>मिध्मा     | मिश                          | 1      |                | १८ विज्ञानीय              |                            |
|           | २<br>:२             | <b>२</b> ५ | सङ्ग्प                |                              | द्रप ३ |                | २१ सम्प्राज्ञात           | सम्प्रकात                  |
|           | 8                   | 4          | भनवा<br>भिनवा         | )<br> <br> <br>              |        |                | ३० पुढिय                  | <b>बु</b> खि <b>श्र</b>    |
| ,         | . •                 | •          | 1-1-1-41              | -                            |        |                |                           |                            |

|        | ٠.c |                     |                 |            | ••       |                |                  |
|--------|-----|---------------------|-----------------|------------|----------|----------------|------------------|
| 58     | कि  | ঋগুৱ                | शुद्ध           | 58         | पंक्ति   | ষয়ুৱ          | शुद्ध            |
| ३५     | -   | तम्यरा              | ऋतम्भरा         | ४३         | ዓ        | भन्यत्रभावात्  | भ्रन्यत्रा-      |
| ३५     | २१  | बहवी:               | वद्धीः          |            |          |                | भावास्           |
| ३६     | ዓ   | <b>स्यक</b>         | <b>व्य</b> क्त  | ४३         | १०       | (रुणादिवत)     | (तृगादिवत्)      |
| ३६     | १८  | सृयते               | सूयते           | 88         | १८       | पद             | पा <b>द</b>      |
| ३६     | २६  | नि <b>वन्न</b> न्ति | निबञ्जन्ति      | ४५         | ११       | प्रवर्तत       | <b>प्रव</b> तंते |
| 38     | २६  | महावाहो             | महाबाहो         | 84         | २८       | वन             | <b>ब</b> न       |
| ३७     | Ę   | योगधि               | योगाधि          | ४८         | ц        | समबायनां       | समवायानां        |
| ३७     | ዓ   | मयानध               | मयानघ           | ४८         | Ę        | वैधम्याभ्यां   | वैधम्योभ्यां     |
| ३७     | १५  | परमर्षि             | परमर्षिः        | ४८         | 6        | होती           | होता             |
| ३७     | २३  | ऋषि                 | ऋषिः            | ४९         | २२       | ( રારા९)       | (बै० रारा९)      |
| "      | 19  | विभर्ति             | बिभति           | ४९         | २८       | (રારા૧૦)       | (बै० रारा१०)     |
| ३७     | २६  | गोड्पाद             | गौड़पाद         | ५०         | १३       | (७।१।२२)       | (बै० ७।१।२२)     |
| ३७     | २९  | जठी                 | जटी             | ५०         | २२       | चतला           | चलता             |
| ३८     | ę   | निराकारण            | निराकरण         | <b>પ</b> દ | ३३       | की             | का               |
| ३८ .   | २९  | सूज्ञमं             | सूक्ष्मं        | ५०         | 38       | रहती           | रहता             |
| ३९     | 8   | भूतोन्द्रय          | भूतेन्द्रिय     | ५२         | १६       | पार्थिक        | पार्थिव          |
| ३९     | ٩   | वर्धाः—             | અર્થઃ—          | ५३         | १५       | <b>18</b>      | सुस्वं इष्ट      |
| ३९     | ٩   | ( क्रेयस्वा )       | ( झेयत्वा       | 48         | <b>9</b> | भावना          | भावना            |
| "      | 19  | मी                  | भी              | વક         | १७       | वर्षेण         | वस्रेपग्र        |
| ,,     | १०  | ध्यये               | ध्येय           | 48         | १८       | (१।१।१०)       | (बै० शशाश्व)     |
| 55     | १७  | निचाय               | निचाच्य         | વષ્ઠ       | રૂષ્ટ    | <b>चा</b> मत्व | <b>আন্ন</b> ৰে   |
| 11     | २३  | पदार्थी का          | पदार्थी         | ५५         | Ę        | मञ्यत्वदि      | द्रश्यःवादि      |
| 13     | 78  | वर्णन उत्तर         | वर्गान = उत्तर  | ५५         | ३१       | प्रागभोव       | प्राग <b>भाव</b> |
| So<br> | १   | <b>সন্থা</b> ০      | গন্ধা০          | ५५         | રૂજ      | श्रन्योऽन्यभ   | ाव छन्यो-        |
| ४०     | १३  | मृल                 | मूल             |            |          |                | <b>ऽन्याभा</b> व |
| ૪૦     | २०  | <b>नुशेते</b>       | <b>ऽ</b> नुशेते | ξo         | १        | द्यनित्यस्वा   | ध्यनित्य देखा    |
| "      | 93  | जन्हा               | जहा             | ६१         | ११       | वहे भी         | वह भी            |
| "      | "   | नुत्त               | मुक्त           | ६१         | ११       | विद्या-नियम    | - विद्या-विनय-   |
| 88     | ዓ   | क्ष                 | वच              | Ęę         | 9        | किगा           | किया             |
| 88     | १६  | मी                  | भी              |            | •        |                | कमि <b>का</b>    |
| 88     | १७  | আকাহাপা             | <b>সাকাহ্য</b>  | ६४         | १३       | ऊर्मिका        |                  |
| ૪ર     | १८  | नुपपेत्तश्च         | नुपपसेश्च       | ६४         | १४       | वित्तके        | चित्त के,        |
| 84     | 4   | म० ०२।              | त्र० सू० २।     | é8         | १६       | बुद्धिः,       | - बुद्धि,        |

| <b>EB</b>  | पंक्ति    | শগ্রুৱ               | গুৱ                 | Яã        | ণ <del>্ডি</del> | ষগুৱ               | গুৰ            |
|------------|-----------|----------------------|---------------------|-----------|------------------|--------------------|----------------|
| ĘS         | ३०        | विरोधीच              | विरोधाच             | υĘ        | १०               | वाघास्या           | वा घा स्था     |
| Ęų         | १४        | 8,                   | ₹1                  | હફ        | ११               | इहा शिषा           | इहाशिष:        |
| ξų         | २८        | षष्ठतमी              | षष्ठतमो             | હફ        | २२               | तग्द्त             | तद्गत          |
| ĘĘ         | १५        | मानी                 | समभी                | 99        | २                | श्चिष              | જાર વિં        |
| ĘĘ         | २१        | (पा. ४।१।१९)         | (न्याय-             | w         | १५               | আৰুৰ্য             | द्माचार्य      |
|            |           | •                    | ४।१।१९)             | ૭૭        | ३१               | भावागनेश           | भावःगर्गेश     |
| ξų         | २६        | सस्वऽपि              | सत्त्वेऽपि          | ७८        | २८               | গুর                | सूत्र          |
| Ęw         | ٩         | तद्वचन               | तद्वचन              | ७९        | १८               | गनेश               | गर्गाश         |
| ६७         | १०        | प्रानायान            | प्राणायाम           | ی         | १९               | विद्यान            | विज्ञान        |
| ६८         | १०        | मन्येत               | मन्येत              | ८०        | २६               | निरति              | निवृत्ति       |
| 86         | ११        | शृग्बन्              | श्र <b>्वन्</b>     | ८१        | 4                | <b>रं</b> रे       | रमरे           |
| ६८         | ११        | न्नश्वन्             | <b>न्नश</b> ्नम्    | ८२        | 4                | प्रक्रित           | प्रकृति        |
| Ę۷         | ११        | श्वसत्               | श्वसन्              | ८२        | 9                | श्चवञ्चक्त         | श्रब व्यक्त    |
| ६८         | १२        | गृह्वन               | गृह्वन्             | ८२        | १०               | चनुमन              | घनुमान         |
| <b>§</b> ८ | १३        | न्द्रियोर्थेषु       | न्द्रियार्थेषु      | ८२        | १९               | <b>हे</b>          | ₹              |
| <b>§</b> ८ | २१        | विभू                 | विभु                | ८१        | २८               | बाध्क              | बोधक           |
| ६९         | Ę         | परमात्मा पर          | मात्मा के शबल       | ८२        | ३२               | विपर्ध             | विपर्य         |
|            |           |                      | स्वरूप              | ૮ર        | 9                | चस्यतिष्ठ          | घत्यतिष्ठ      |
| ६९         | Ę         | समष्टि               | समष्टिजगत्          | ८३        | १५               | शररों              | शरीरों         |
| 90         | v         | श्वेतना              | श्चेतना             | ८३        | १६               | करणों              | करण            |
| 90         | १०        | सर्व पारौः           | सर्वपाशैः           | ८३        | २२               | सद्धत्             | तद्वत्         |
| 90         | १४        | बेतान्त              | वेदान्त             | ८३        | २२               | मृग्गः (देषु       | मृगादिषु       |
| 90         | <b>२२</b> | ह्ये                 | ह्रौ                | ८३        | २८               | <b>चेत्रध्वेव</b>  | सेत्रेध्वेव    |
| ७२         | 8         | कोई                  | कोई                 | ૮ર        | २९               | वभूव               | <b>ब</b> भूव   |
| ७२         | १         | प्रारम्भ             | प्रारम्भ            | <b>C8</b> | १०               | है।                | × ×            |
| ७२         | १३        | घारणा                | धारणा               | 68        | **               | गुर्गे             | र्गुणै         |
| ७२         | 68        | <b>भ</b> सम्प्रज्ञान | श्रसम्प्रज्ञात      | 58        | १२               | निगुग्।            | निर्गुषः       |
| ७२         | १६        | स्वरूपावस्वितः       |                     | 68        | १४               | बार्क्तिक          | वार्त्तिक      |
| હરે        |           | -                    | स्त्रह्मपावस्थिति   | 58        | २९               | <b>घट्टेत</b>      | <b>घ</b> द्वैत |
| A8         | १५        | इद्रिन्यादि          | इन्द्रिया <b>दि</b> | 64        | १६               | <b>चात्मापिएड</b>  | चास्मा पिग्रह  |
| 48         | १८        | <b>चसक्त</b>         | <b>चासक</b>         | 64        | २२               | <b>जातर्व</b> तासु | प्रतिदेवतासु   |
| 98         | ३०        | मु <u>ख</u> ीथा      | <b>मु</b> श्वीथा    | 64        | २५               | बिसुकः             | विसूक्तः       |
| wq         | २२,२४     | . वभूव               | वभूव                | ده ا      | •                | इंबर               | <b>ई</b> यर    |

| Яã        | पंकि       | ষয়ুত্ত           | शुद्ध                 | as.   | पंक्ति     | ব্যুত্ত                        | गुर                  |
|-----------|------------|-------------------|-----------------------|-------|------------|--------------------------------|----------------------|
| 66        | २          | प्रतिविसिंबत      | प्रतिविम्बित          | ९७    | २९         | सत्तर                          | सत्तरह               |
| <b>CC</b> | ११         | रुष               | गुण                   | ९८    | 9          | सत्रह                          | सत्तरह               |
| 66        | ११         | तनमात्रा          | तन्मात्रा             | 80    | १५         | नवधा                           | नवधा                 |
| ૮૮        | २३         | संगतिशंका र       |                       | 19    | २४         | <b>चम्यात्मक</b>               | घाध्यात्मिक          |
| 66        | २९         | कीई               | कोई                   | ९९    | 8          | परावार                         | पारापार              |
| ሪዓ        | ą          | प्रकृति           | प्रकृति               | "     | 8          | <b>ञ</b> नुत्तमाभ्यः           | <b>ञ</b> नुत्तनाभ्य  |
| <b>دع</b> | २१         | षष्ठीतन्त्र       | षष्टितन्त्र           | ,,    | ષ          | उत्तमाभ्यः                     | <b>उत्त</b> माभ्य    |
| ९०        | २          | निर्मल सत्त्व     | चेतन तस्व             | १००   | १५         | फिर                            | ×                    |
| 98        | <b>१</b> ४ | रतने              | रत्ने                 | १०१   | ११         | चक्रभूमि                       | चक्रभ्रमि            |
| ९१        | १७         | श्राभ्यान्तर      | भाभ्यन्तर             | ,,    | २४         | रशना                           | रचना                 |
| ९१        | ર૪         | तैतिरेय           | <b>तै</b> त्तिरीय     | ,,    | ३१         | पदार्थ                         | पुरार्थ              |
| ९१        | ३१         | विकृत             | विकृत                 | १०२   | <b>२</b>   | न्ही है।                       | नहीं है)।            |
| ९२        | १०         | विभाजक            | विभाजक                | 51    | १६         | योनश्च                         | योन्यश्च             |
| 93        | १०         | होती              | होता                  | १०३   | ٩          | सन्प्रज्ञात                    | सम्प्रज्ञात          |
| 98        | २          | छान्दोय           | छान्दोग्य             | १०३   | १८         | <b>चनुवा</b> क्य               | <b>ध</b> नुवाक       |
| 98        | १३         | यह प्राणी         | यद्त्रहाणों           | >>    | २३         | <b>घा</b> नानज                 | घात्रानज             |
| 98        | १४         | होरोत्तंविदो      | होरात्रविदो           | ;;    | ३२         | <b>घ</b> जानज                  | আজানস                |
| 98        | १५         | द्वयत्त्वः        | द्व्यक्तयः            | १०४   | ९,१०       | सम्प्रज्ञान                    | सम्प्रज्ञात          |
| 98        | १५         | सर्वा             | सर्वाः                | 19    | १७         | योगो                           | बोर्ग                |
| 98        | १६         | राज्यागमे         | राज्यागमे             | 19    | २२         | समय                            | समय-समय              |
| 98        | १७         | भूतग्नामा         | भूतप्रामा             | ,,    | २५         | <b>भ</b> भ्यु <del>र</del> थान | व्यभ्युत्थान         |
| 94        | ą          | <b>चावा</b> न्तर  | <b>घ</b> वान्तर       |       | ३१         | <b>अ</b> सम्प्रज्ञान           | <b>यसम्प्रज्ञा</b> त |
| 94        | 3          | <b>દેં</b>        | ŧ.                    | १०५   | १४         | भूत                            | भूत                  |
| 94        | १८         | दु:क              | दु:ख                  | १०६   | 4          | वैज्ञ।निक                      | वैकारिक              |
| 94        | ર્વ        | निन्द्रा          | निद्रा                | , ,,  | 88         | विह                            | ্ৰি                  |
| ९६        | १८         | इदय               | <b>इ</b> त्य          | 1 ))  | २४         | चरिताधेस्वात                   | चरितार्थस्वा         |
| ९६        | २०         | इन्द्रियों        | <b>१</b> न्द्रियों के | · ,,  | <b>ર</b> ૪ | विनिष्टती                      | विनिवृत              |
| ९७        | १          | ह्दय              | <b>हृद्</b> य         | । १०७ | २९         | समभी                           | समकी                 |
| 90        | 4          | पी०               | , वि०                 | ( ,,  | "२         | छन्य                           | . ?                  |
| 90        | १०         | <b>च</b> पस्थत्   | <b>१</b> पस           |       | 2          | सां०                           | ( सां                |
| 90        | २०         | <b>चन्धन</b> ।मिर |                       | 1     | Ę          | সন্ত                           | মন্ত্রা              |
| 91        | २०         | समा०              | सा                    |       | G          | विकृति है                      | স <b>ক্ত</b> বি      |
| 19        | २६         | ŧio               | सांव                  | । १०९ | 93         | सृष्टि की 🗒                    | सृष्टिष              |

| नारासह     | ٦          |                       | 20 - 20.                       |     |        |                           |                               |
|------------|------------|-----------------------|--------------------------------|-----|--------|---------------------------|-------------------------------|
| <b>48</b>  | वंक्ति     | <b>খ</b> গুৱ          | शुद्ध                          | 48  | पंक्ति | সমূৱ                      | गुद                           |
| १०९        | २२         | दवाकर                 | द्वाकर                         | १२५ | २१     | कारण                      | करण                           |
| ११०        | १४         | उन्नेजना              | उत्तेजना                       | १२६ | १९     | वै                        | ŧ                             |
| १११        | १८         | <b>मृ</b> ल           | मूल                            |     | રેષ્ઠ  | थोडे                      | घोड़े                         |
| •          | , <u> </u> | द<br>विराम            | विषम                           | १२८ | २०     | क्रियात्मिक               | क्रियात्मक                    |
| ) <b>)</b> | २५         | द्वेप                 | द्वेष                          |     | २७     | <b>च</b> तुःसूर्ची        | चतुःसूत्री                    |
| ११४        | १३         | सन्पूर्ण              | सम्पूर्ण                       | १२९ | 8      |                           | इसके कार्ण                    |
| "          | . `<br>२३  | रहता है।              | रस रहता है।                    |     |        | 2                         | ह चित्त और                    |
| ११५        | २३         | श्रविहरू              | श्रविरुद्ध                     |     |        |                           | चेतन पुरुष                    |
| ११६        | १६         | पु <b>रु</b> प        | पु <b>रुष</b>                  | १३३ | १२     | <b>ञ्चनगिन</b> ती         |                               |
| "          | 28         |                       | श्चात्मौपम्येन                 | १३४ | 3      | वशेष                      | विशेष                         |
| 15         | २७         | श्रारा                | श्रात्मा                       | ,,  | १३     | वाद्य                     | वाद्य                         |
| ११७        | १०         | पृथ±वेन               | पृथक्खेन                       |     | १४     | होता                      | होती                          |
| "          | १८         | जानना                 | जानता                          | 1   | २१     | का भा                     | का भी                         |
| ११८        | 88         | <b>ई</b> श्व <b>द</b> | ईश्वर                          | १३४ | २७     | रहत                       | रहते                          |
| ,          | २६         | वध्नास्यात्म          | <b>वध्नात्यात्मा</b>           | १३५ | ધ      | सम्प्रज्ञात               | सम्प्रज्ञात                   |
| ११९        | 4          | विज्ञातारं            | रे विज्ञातारमरे                | 1   | •      | समाधि                     | समाधि और                      |
| "          | ġ          | <del>उसी</del>        | इसी                            |     |        | ** *** *                  | श्रसम्प्रज्ञात                |
| "          | १९         | (चित्र                | ( चित्त                        | 1   |        |                           | समाधि की                      |
| 19         | २९         | <b>न्ययहित</b>        | व्यवहित                        |     |        | ě                         | ीच की श्रवस्था                |
| १२०        | 4          | मनुब्यों              | मनुष्यों                       | 034 | १८     | कैवल्यः मुत्ति            | प्रति प्रसव                   |
| ,,         | <b>२३</b>  | कर्मकल                | कर्मफल                         | १३५ | १८     | कवस्थः शुःस<br>(स्वरूपाव- | श्रात त्रसप<br>श्रामीत् चित्त |
| 19         | 28         | पावं                  | पापं                           |     |        | (स्वस्पाप-<br>स्थिति)     | अपात् । परा<br>को बनाने वाले  |
| "          | २८         | भू <b>त</b>           | ×                              |     |        | leald )                   | लीन गुर्णों की                |
| 33         | २९         | सान्नित्य             | सान्निध्य                      |     |        |                           | श्रपने कारण                   |
| १२१        | Ę          | 8                     | है।। १६॥                       |     |        |                           | में लीन होने                  |
| 11         | १७         | दोता है               | होता है                        |     |        |                           | की अवस्था।                    |
| **         | ર૪         | हूए                   | हुए                            |     |        | 4                         | मा जनला ।<br>यो               |
| १२२        | २६         | <b>उदासीन</b> को      |                                |     | ३३     |                           | •••                           |
| १२४        | १५         | (सी० द०               | ( सां० द०                      |     | ે 8    | यागानुशास                 | न'' योगानु <b>द्या</b> -      |
| 33         | १९         | ( क्रेषादि )          | ( क्वेशादि )                   |     |        |                           | सनम्"                         |
| १२५        | १७         | कारन                  | कारग                           |     | 4      | <b>शब्दानुशा</b> स        | न'' शब्दानुशा-                |
| 93         | १८         | वैराग्य देतु          | वैराग्य की प्राप्ति<br>के लिये |     | ٩      | पुर्में।रिचे              | सनम्"<br>तन पुर्माश्चेतनं     |

| <b>48</b>   | पंक्ति     | ষয়ুৱি            | গুৱ            | রিষ্ট  | पंक्ति   | ষয়ুৱ               | গুৱ            |
|-------------|------------|-------------------|----------------|--------|----------|---------------------|----------------|
| <b>१३</b> ६ | १३         | ठेहरा             | ठहरा           | १३९    | १८       | करें                | करे ।          |
| 13          | २८         | पश्चिन            | पागिनि         |        | २०       | मुमुच               | मुमुका         |
|             | २९         | सपोऽहम            | ''सपोऽहम्''    | १४०    | १३-१६    | निधिष्या            | निविभ्या       |
|             |            | •                 | पातञ्जल        | योगप्र | दीप      |                     |                |
| १           | १४         | ř                 | हैं।           | 4      | ३०       | कुम्भव              | कुम्भक         |
| 33          | २६         | बनन               | बन्धन          | ે ९    | 8        | सष्ठे               | सूयेाष्ठ       |
| 2           | २          | श्रसम्प्राज्ञात   | श्रसम्प्रज्ञात | ዓ      | 4        | सायोगा              | सोर्योगा       |
| ર           | २२         | सन्बन्ध           | सम्बन्ध        | १०     | १३       | <b>भान्तरिके</b>    | चान्तरिक्      |
| 3           | ą          | याज्ञवल्क         | याज्ञवल्क्य    | १०     | १९       | से                  | . में          |
| ą           | १९         | यजु० प्र०         | यजु० ଅ०        | १०     | 38       | सरंग्यान्           | संख्यान        |
| 3           | २०         | हिरणगभे           | हिरग्यगभे      | ११     | १        | শহ্যৱ               | घशुद्ध तथा     |
| 3           | २२         | हिरगयश्म्         | <b>हिर</b> एयम | ११     | 4        | कहत                 | कहते           |
| ર           | २३         | छान्द             | छान्दो०        | ११     | ч        | प्रकार              | प्रकार         |
| ع           | ર૪         | सु <b>नहर</b>     | सुनहरा         | "      | १०       | द्वा                | द्वा           |
| 8           | १९         | विवर्जित          | विवर्जित       | १२     | 4        | चश्चलता             | चव्यलता        |
| 8           | <b>₹</b> 9 | योम               | योग            | १२     | ₹        | सच्ब                | सस्व           |
| 8           | 30         | योगान्निमय        | योगाग्निमय     | १२     | १५       | प्र <b>तिष्ठ</b> ति | प्रतिष्टिति    |
| ų           | ેષ         | न रोग है,         | न रोग है,      | 33     | १५       | योजियों             | योगियों        |
| •           | •          | •                 | न जरा है       | १३     | १२       | तलवाया              | बतलाया         |
| 4           | 6          | मृद्या            | मृदयो          | १३     | 38       | कारण। है            | कारण है।       |
| 4           | ९          | तद्वोऽ            | तद्वाऽऽ        | १४     | ą        | परिखान              | परियाम         |
| 4           | १३         | हा                | हो             | 88     | Ę        | समन्ध               | सम्बन्ध        |
| 4           | २६         | विरोध             | निरोध          | 88     | v        | 'तै जस्'            | 'तैजस'         |
| 4           | २९         | श्चाप्य           | ऋप्यय          | 88     | २०       | द्राद्रा            | <b>র</b> ন্থা  |
| Ę           | १२         | त्यानं            | त्मानं         | ,,     | ર૪       | परिया               | परिगाम         |
| Ę           | १३         | <b>म</b> ह        | प्रह:          | ,,     | २४       | मपरस्पर             | परस्पर         |
| Ę           | १७         | चिद्धतं           | च्छ्रितं       | ,,     | २६       | वायू                | पायृ           |
| Ę           | <b>ર</b> હ | <b>व्रत</b> े     | त्रते          | १५     | <b>y</b> | श्रहंकार            | <b>चहं</b> कार |
| Ę           | २८         | चित्तो            | वित्ती         |        | રજ       | कस्पयतः             | कल्पयर         |
| v           | ११         | <b>भुवोम</b> ध्ये | भुवोर्मध्ये    |        | ३०       | योगवा               | योग्यत         |
| u           | १६         | निहद्ध            | े निरुष्य      | १७     | १३       | विकृति              | विकृति         |
| u u         | રવ         | प्रयोजा           | प्रयोजन        |        |          |                     | महत्तर         |

| গুরি         | শহ্যত্তি       | <del>पंक</del> ि | 58            | গুৱি          | <b>দহাত্তি</b>   | ъ <b>ч</b>       | पंति                    |
|--------------|----------------|------------------|---------------|---------------|------------------|------------------|-------------------------|
| महामोइ       | माहमोह         | 6                | 19            | में           | में              |                  | 3                       |
| साधन         | स्राधन,        | २७               | 11            | होती          | हाती             |                  |                         |
| पारमार्थिक   | पारथार्मिक     | २९               | 35            |               | कहे जायेंगे कई   | , ,<br>२०        |                         |
| त्रिगुणात्मक |                | 91               | 33            | अर्थात        | श्र <b>यात्</b>  |                  |                         |
| विप्येय      | विपर्य         | 30               |               |               | के शीर्षक में स  | <b>7</b> 4       |                         |
| (भन्न        | मिन्न          | ३१               | २७            | नहीं होना     | ना चाहिये चौथा   | 88               | 9                       |
| तस्व से आत्म |                | ३३               | ,,,           | चाहिये।       | ता चारिय नाना    | ξl               |                         |
| इसलिये इससे  | इसलिये इर      | ц.               | २८            |               | शीर्षक में पाँच  | . 4.             |                         |
| विकल्प       | विकव्य         | ą                | २९            |               | होना चाहिये      | ५० कः<br>क्रमासन |                         |
| श्रयोत्      | <b>અર્ધાત્</b> | ٩                | 93            | (२।१२)        | (318)            | छटा सूर<br>६.    | स्थ¦न मा<br><b>२</b> ०. |
| मिध्या       | मिध्मा         | 11               | 39            | ষ্টি          | किष्ट            | ٠.<br>ن          |                         |
| विकल्पः      | विल्पः         | २९               | ,,            | (૪૧૨૭)        | (४।२६)           | र.<br>२०         | 11                      |
| जाप्रत       | मामत           | Ę                | ३०            | (साधना)       | (साधन)           | 32,              | 19                      |
| इस्रलिये     | इसिये          | १२               | ,,            | त्र के स्थान  | तिर्धेक में छटेस | २१ के इ          | ,,<br>वाह्य             |
| पुरुष        | पुरुष          | 4                | 38            | •             | प्राना चाहिये।   | वांसत्र व        | में सात्र               |
| महत्तस्व     | मस्व           | Ę                | ,,            | , जिस         | जस "             | 8                | २१                      |
| वा           | ब              | <b>१</b> ४       | ,,            | पुरुषनिष्ट    | पुरुष निष्ट      | 8                | 19                      |
| पब्          | श्रंकुरित हो   | २६               | ,,            | २–ज           | जो               | ११               | ))<br>))                |
| ××           | चिस वृत्ति     | २७               | ,,            | कर्ग          | कारण             | १७               | ۰,<br>عو                |
| जात          | जाती           | 19               | ,,            | <b>द्र</b>    | द्रष्ट           | १९               | 33                      |
| đ            | वह अनुभूत      | 19               |               | £17           | द्मयं            | ३२               | 39                      |
|              | पदार्थ के      |                  |               | वास्तविव      | वास्तव           | 4                | २३                      |
|              | आकार से        |                  |               | <b>चप</b> रोस | <b>दरोक्त</b>    | १४               | 11                      |
|              | को रंगकर       | २७               |               | पुरुषनि       | पुरुषनिष्ट       | १५               | 33                      |
| ि विषयक''    | तदाकार ही      |                  | î             | कहलार         | कहलावा           | ३२               | ,3                      |
|              | বিস্কা         |                  |               | देस           | सके              | १०               | २४                      |
|              | कर देता है     | २८               | ,,,           | भ्र           | 74               | २५               | २४                      |
| <b>জা</b> বা | _              | _                |               | त             | तट               | 6                | २५                      |
| प्रमा        | प्रग्रम        | २९               |               | लक्           | ल्इ              | <b>१</b> ३       | 19                      |
| 9            | पूर्च          | २७               | 1             | मिध्य         | मिध्या           | १३               | ,1                      |
| শূ           | <b>भूमि</b>    | २८               | - 1 ''        | भ्रमा         | प्रणाम           | 4                | २६                      |
| ्वार         | बाल            | 4                | 1 -           | सामि          | तामि <b>ञ</b>    | २८               | 11                      |
| चाःया        | भ्यास          | १६               | ₹   ,,<br>489 | त्रक          | शकार             | 8                | २७                      |

| <b>AB</b>   | पंक्ति     | <b>অ</b> হ্যৱ         | গুৱ                   | SB    | पंक्ति `    | ষয়ুৱ            | গুৱ              |
|-------------|------------|-----------------------|-----------------------|-------|-------------|------------------|------------------|
| ३६          | २८         | द्दं भूमि             | दृढ़ भूमि             | 48    | ९           | मष्ट             | नष्ट             |
| 31          | ३२         | श्र                   | 72                    | 19    | १७          | 'সা্আ            | प्राणा           |
| 30          | 8          | र्<br>प्रवृतिम-लिका   | प्रवृत्ति-            | 91    | <b>ર</b> ૪  | मति              | गति              |
|             |            | •                     | मूलिका                | ५५    | १८          | तथा              | तथा—             |
| ४०          | २६         | श्रनुगमात             | अनुगमात्              | 33    | २४          | ऋषिः             | <b>ૠ</b> વિં     |
| ,,          | 38         | वितकोनुगतः (          |                       | ६३    | v           | <b>ଅ</b> नुष्टान | <b>अनुष्ठा</b> न |
| 88          | 3          | जिसने                 | जिससे                 | 11    | २०          | सूचिक प्रह       | सृचिकटाह         |
| ४१          | à          | चा <del>रि</del> मता  | श्रक्षिता             | ६४    | <b>9</b>    | निरोधावस्थ       | निरोधावस्थित     |
| "           | Ę          | छो <b>डकर</b>         | छोड़कर<br>-           | 91    | ዓ           | यन्त्रत          | यन्त्रित         |
| 88          | ર૪ે        |                       | जि.सम्<br>न्द्रिय आदि | 91    | २३          | र्निगुन          | निर्गुग          |
| "           | २९         | <b>तैया</b> लीस       | तैंतालीस              | ६५    | રવ          | रूची             | <b>रु</b> ची     |
| ४२          | <b>૨</b> ೪ | अभ्यास                | ऋधास                  | ,,    | ३१          | जागृत्           | जागृत            |
| ४३          | 4          | ये                    | यह                    | ६६,१० | ,११,१७      | निचिली           | निचली            |
| "           | Ę          | चाहिये।               | चाहिये)।              | "     | २०          | 'नरने            | भरने             |
| ૪૫          | રફ         | श्रम्प्रज्ञात         | सम्प्रज्ञात           | ६८    | २           | भाज              | भोज              |
| ४६          | G          | पिय                   | प्रिय                 | ,,    | ११          | श्राप            | अपि              |
| 86          | ३०         | श्रभास                | श्रध्यास              | >3    | १४          | मध्म             | सध्य             |
| 19          | ३२         | <b>श</b> लम्बन        | श्रालम्बन             | ,,    | 91          | वाला             | वालों            |
| ४९          | २२         | श्रसक्ति              | श्रासक्ति             | ,,,   | २५          | <b>বুৰা</b> ক    | पूर्वोक्त        |
| ४९          | २९         | <b>স্থ</b> ন্গরি      | उन्नति                | ६९    | १८          | छश्न             | हिश्न            |
| 48          | १          | सङ्गस्या              | सङ्गरमया              | ,,    | २६          | (રાર)            | (२।१३)           |
| ,,          | ષ          | चित्र १               | चित्त                 | ဖစ    | 8           | निलर्प           | निर्लेप          |
| ,,          | २६         | ५०                    | 4                     | ဖစ    | <b>રે</b> ૦ | दाचिंगिक         | दान्निगिक        |
| 42          | १६         | न्दियम्               | न्द्रियम्             | , ७१  | १६          | नहीं है          | नहीं है।         |
| ,,          | २२         | <b>ये</b> गी          | योगी                  | હશ    | २३          | विशद्ध           | विशुद्ध          |
| ,,          | <b>३</b> २ | <b>निंधर्मस्वा</b> त् | निर्धमेलात्           | ७२    | 4           | <b>ईश्वर</b> ,   | ईश्वर            |
| પ <b>રે</b> | , ·<br>ą   | चित्र                 | वित्त                 |       | ዓ           | <b>च्समें</b>    | में              |
| "           | ų          | के लिये               | × ×                   | 68    | २९          | तीसरे            | दूसरे            |
| 93          | <b>२२</b>  | विदेही                | विदेहों               | હફ    | ३०          | विष्ठा           | प्रतिष्ठा        |
| 91          | २२         | <b>अस्मिताओं</b>      | व्यस्मिता             |       | <b>३</b> १  | बढ़ने            | बढ़ाने           |
| "           | २७         | द्वेश                 | द्वेष                 |       | <b>३</b> ३  | सारे पश्चों      | सारे प्रपंषीं    |
| 48          | 26         | बासनाएँ               | वासमार्थे;            | 68    | ११          | द्वोभ्यं         | द्वो भयं         |
| -           |            |                       | •                     | 484   |             |                  |                  |

| 11/14/5   | ,    |                   |                                |         |            |                           |                                      |
|-----------|------|-------------------|--------------------------------|---------|------------|---------------------------|--------------------------------------|
| प्रष्टि   | વંજિ | <b>খ</b> য়ুৱ     | গুৱ                            | ब्रिष्ट | पंक्ति     | ষ্মগুৱ                    | গুৱ                                  |
| ७९        | १३   | ( रे बै० छप०      | ) १४(শ্ব <b>০</b><br>इप० ঋ० १) |         |            |                           | श्रादि बौद्धधर्म<br>के पश्चात् के कई |
| 9)        | १७   | ध्यान             | ध्यान                          | ९२      | १७         | गमा                       | गमन                                  |
| <u>،"</u> | २१   | ऋराम              | ऋचम                            | ९४      | १२         | प्रत्यये-नियत             | प्रत्यय नियत                         |
| હ         | २१   | प्रोत्यो          | <b>प्रोत्योमित्ये</b>          | ९७      | १६         | डपकारण                    | <b>उपकारक</b>                        |
| 11        | २२   | रमे-तद            | रमेतद                          | "       | २८         | प्राग्रह्थ                | प्राग् <b>स्य</b>                    |
| "         | 19   | (लाइनझाइ)         | (छान्दो०                       | ,,      | २४         | योय                       | योग                                  |
| •         |      | , ,               | (કાષ્ટ્રાષ્ટ્ર)                | ९८      | २६         | प्रक्रिया                 | प्रक्रियार्थे                        |
|           | 33   | भय                | મયં                            |         | २९         | प्रकार                    | इसप्रकार                             |
| ८०        | १    | पाप्र             | पाप्र                          | ९९      | २०         | श्रात्मत <del>स्</del> व  | श्रात्मतत्त्व है                     |
|           | १८   | शिवा              | शिवो                           | १००     | ٩          | <b>न्याजानात्</b>         | व्यजाना <b>त्</b>                    |
| ८१        | २४   | शास्त्र           | হান্ত                          | ,       | २७         | ब्रह्मराट                 | त्रह्मार्ग्ड                         |
| ८२        | Ę    | श्रात्मा के इस    | ×                              | १०२     | 8          | प्रवेश                    | प्रवेश होना                          |
| ८२        | १५   | कारण प्रकृति      |                                | 13      | २१         | जुहूवति                   | जुह्बति                              |
|           | १९   |                   | है। प्रकृति से                 | १०५     | 4          | सूर्योस्त                 | सूयोस्त से                           |
|           |      |                   | पर्मात्मा का                   | १०५     |            |                           | पश्चात् निम्न                        |
|           |      |                   | नर्गुण व्यर्थात्<br>।रूप है    |         |            |                           | छपने से रह                           |
| ८५        | १०   | सा                | सारे                           |         |            | गया है:—                  | £                                    |
|           | १५   | संकल्प            | संकल्प                         |         |            |                           | धि—श्रातःकाल<br>                     |
| ८६        | २६   | विभू              | विभु                           |         |            |                           | समय से ढाई<br>के हिसाब से            |
| .Cu       | २८   | 'हिरखयगर्भ'       | 'हिरग्यगर्भ'<br>डपास्य         |         |            | ढाइ थड़ा '<br>क्रमशः एक   | काइसाय स<br>एक नथुने से              |
| ८९        | १९   | श्रनबश्चितत्त्व : |                                |         |            | खाभाविक स                 |                                      |
| -         | २८   | काकरने की         |                                | १०५     | <b>१</b> ३ | लीयं                      | तीयं                                 |
| 1)        | २९   | _                 | घनुष्ठान का                    | ,,      | २०         | <b>उं</b> गलियों          | <b>श्रंगु</b> लियों                  |
| 33        | 38   | विपय              | विषय                           | १११     | 86         | खाद देने                  | खाद लेने                             |
| ९०        | २८   | आथि दैविक         | ष्ट्राधि देविक                 | ११३     | १२         | ( दलों )                  | धूम्र व्यथवा                         |
| ९१        | v    | चित्र             | चित्त                          |         | ३१         | (१५) (१५)                 | चक्र पर ध्यान<br>काफलः               |
| 11        | १७   | मित्र             | मिश्र                          | ११५     | १२         | WTOTT                     |                                      |
| 11        | २४   | इस सूत्र में      | इस सूत्र में                   |         | १९         | श्रहर<br>च                | श्रद्धरः                             |
|           |      |                   | व्यास भाष्य                    | ११६     | 4          | न<br>प्रयोग से            | चन्द्र<br>प्रामेश के                 |
|           |      |                   | हें स्थाधार पर<br>ाचस्पति मिश  | ११८     | १५         | त्रयाग स<br><b>समान्य</b> | प्रयोग के                            |
|           |      | ٦                 |                                | 116     | "          | anled.                    | सामान्य                              |

| গুৱ           | শহ্যুদ্র          | क्ति | ů       | प्रष्टि | গুৱ                | क <b>अ</b> शुद्ध | पंचि | प्रष्टि |
|---------------|-------------------|------|---------|---------|--------------------|------------------|------|---------|
| ब्युस्थान     | <b>ट्यु</b> त्थात | 4    | ·       | १४३     | होरेब              | होरप             | १३   | ११९     |
| पूर्व-जन्म    | पूर्व-जम्म        | 0    | १०      | १४३     | तथा तीक्ष्म        | तीच्चग्          | २१   | १२०     |
| पर जो         | से पर जो          | •    | 20      | ,,      | त्रांतों में       | तो द्यांतों में  | ३२   | **      |
| <b>জৰ</b>     | जब जब             | •    | 20      | ,,,     | सं० १६             | सं० १५           | ३०   | १२१     |
| स्वरूपश्चिति  | स्वरूपिथिथि       | 8    | १४      | 888     | एक                 | एक एक            | २२   | १२२     |
| कोशमयी        | को शमयी           | •    | २०      | ,,      | शरीर न हो          | शरीर नहीं        | ३०   | 33      |
| । हो जाता है" | हो जाता है।       | 3    | २३      | ,,      | सबमें              | स <b>वको</b>     | २    | १२४     |
| चौथे श्लोक से |                   |      |         | १४५     | प्रथम              | <b>पृ</b> थक     | २८   | १२४     |
| चाहिये        | ऊपर द्यानी च      |      |         |         | त्येवं             | त्येव            | ٩    | १२६     |
| श्लोक से ऊपर  | वीं पंक्ति ५४ व   | २    | १२      | १४६     | न्तो               | न्ता             | v    | १२९     |
|               | आनी चाहिये        |      |         | !       | मगोर्प्रहीतृ       | मरोप्रहीतृ       | २४   | 19      |
| बोलता         | बोसला ं           | 3    | १४      | १४६     | तद्रप              | त्रूप            | ३३   | 19      |
| इससे छन सब    |                   |      | १५      | 880     | बिल्लीर            | विल्लेर          | 8    | १३०     |
| जानतीं        | जानते             | 4    | १५      | ,,      | ज्ञान के           | ज्ञान            | १९   | ,,      |
| मर्थादा       | मर्थादा           | Ę    | १६      | १४८     | संकेत              | संव              | १५   | १३१     |
| Я             | पज्ञ              | 4    | 6       | १५०     | निर्भासा           | निभासा           | ३१   | १३२     |
| चभ्यास<br>-   | वैराग्य तथा ड     | 3    | 8       | १५१     | <b>व्या</b> ख्याता | ग्याख्याता       | २५   | १३३     |
| त वैराग्य तथा | श्रभ्यास          |      |         |         | तन्मात्राये        | तन्मात्र         | ९    | १३४     |
| इन्द्रियों    | इन्द्रियां        | 9    | १७      | 93      | विकरूपों           | विकल्षों         | ३१   | ,,      |
| वासना से      | वासना से          | ₹    | २२      | "       | सूक्ष्मता          | समता             | २८   | १३५     |
| चित्रित       |                   |      |         |         | माह्य              | <b>मा</b> ह्य    | 4    | १३६     |
|               | (पीड़ीकार)        |      | २६      | "       | तथा                | तघा              | २३   | **      |
| ारक) न हो।    |                   |      |         |         | चाहिए              | चाहिये           | ११   | १३७     |
| . संख्य       | संख्या            |      | ३०      | "       | होता है            | होता, है         | ३१   | ,,      |
|               | १८४ तक पृष्टों    |      |         |         | <b>बहक्कार</b>     | श्रङ्कार         | ३५   | १३७     |
| में साधन पाद  | पाद के स्थान में  |      |         |         | जो श्रामा          | जब श्रात्मा      | १२   | १३८     |
|               |                   |      | गहिये । |         | व्यर्थात्          |                  |      |         |
| मा            | या                |      | २८      | १५२     | रहता है            | हदा है           |      | "       |
| नाम से        | नाम               | _    | ۷       | १५३     | प्रकाशस्त्रहरूप    | काशस्वरूप        |      | १३८     |
| नैव           | नेव               |      | २६      | "       | श्रनुमान           | <b>अ</b> नुभाव   |      | १३९     |
| डपवासी को     | कि चपवासी         |      | २७      | **      | जाता है            | जाती हैं         |      | १४२     |
| मात्रा        | मात्र             |      | १२      | १५४     | कर्त्ताव्यों       | कर्त्ताव्यों     | २१   | 19      |
| रहे और        | रहे ।             |      | २५      | 19      | हारहता किन्तु 🖟    | नहीं रहता ना     | ३१   | 19      |

| परिशिष्ट (                 | 4                |                                | গু <b>র প</b> ন্             | ্যন্ত দঙ্গ |            |                    | पातश्वर          | । यागत्रदाप      |
|----------------------------|------------------|--------------------------------|------------------------------|------------|------------|--------------------|------------------|------------------|
| प्रिष्ठ                    | पंक्ति           | ষয়ুৱ                          | शुद                          | क्षिक      | पंत्ति     | ऽ च                | গুৱ              | গুৱ              |
| বৃত্ত                      | १५५ में          | इटी और                         | सातवीं पंक्ति                | १७०        | २४         | क्लेसों            |                  | क्लेशों          |
| मिली हु                    |                  |                                |                              | ā.         | १७१        | क्ति ३ में         | ''चित्ता में     | " के प्रधात्     |
| १५५                        | ે ૧ેર            |                                | शनैः शनैः                    | निम्नलि    | खित भ      | ाग छपरे            | से रह            | गया है:-         |
| 58                         | १५६ व            | १५७ के ऊप                      | र के शीर्षक                  |            |            |                    |                  | घारहें हैं।      |
| में मनु                    | के श्लोक         | केस्थान में य                  | ोगदर्शन साध-                 | जब जि      | न कर्मा    | शयों के व          | संस्कार <b>ि</b> | चेत्त में        |
|                            |                  | । सूत्र आना प                  |                              | १७१        | ધ          | होकर               | ह                | किर उनको         |
| १५६                        | ٩                | स्त्                           | सतिस्रो                      | 15         | G          | <del>चनकी</del>    |                  | <b>उ</b> तनी     |
| 19                         | १६               | ऋमग्रह                         | ऋ० म०                        | 19         | २९         | नित                |                  | जिन              |
| ,,                         | २८               | मकार                           | मकार:—                       | १७३        | २          | तथाः-              | -                | यथाः             |
| १५७                        | १०               | सवितु                          | सवितुः                       | १७३        | 4          | र्जयाते            |                  | र्जायते          |
| **                         | २३               | प्रवृक्त                       | प्रवृत्त                     | ,,         | ٩          | मगडुक              |                  | मु <b>ग्डक</b>   |
|                            |                  |                                | र्षक में तीसरे               | 91         | १७         | प्रभाव             |                  | 5 मार्ग          |
| सुत्र के स                 | धान में          | दूसरा सूत्र हो                 | ना चाहिये                    | ,,         | ३२         | नियम               |                  | नियम से          |
| १५९                        | २८               | विन्छित्र                      | विच्छिन्न                    | १७५        | 6          | है। तो             |                  | है तो            |
| १६०                        | 8                | न्याग्युप                      | न्यग्न्युप                   | १७५        | १४         | ठिदुरते            |                  | ठिठुरते          |
| १६२                        | Ę                | जो                             | जब                           | "          | २१         | मनुष्म             |                  | मनुष्य           |
| "                          | २०               | असमर्थ है।                     | श्रसमर्थ हैं                 | 19         | २९         | कमचे               | _                | कर्मयः           |
| १६२                        | २९               | अंकुरित्त                      | श्रंकुरित                    | 11         | ३३ के      | <b>अथात्</b>       | को अर्थ          | त् अज्ञानी       |
| 11                         | ३०               | सम्बन्ध निश्चि                 |                              |            |            |                    | पुरुष द्वार      | ा किये हुये      |
| 465                        |                  |                                | भी निश्चित                   |            |            |                    | सम्पूर्ण ।       | क्रियाच्यों के   |
| १६३                        | ષ                | द्यवयाथे<br>विषय               | अन्व <b>यार्थ</b>            |            |            | _ <                | 8                | याग में भी       |
| 11                         | २०<br>२४         | ।वषय<br>पुरुष                  | विषम<br>पुरुष चौर            | १७६        | 4          | कर्मपला            |                  | कर्मकला          |
| 11                         | <b>२</b> ४<br>३२ | पुरुष<br>म्रांन्थि             | पुरुष चार<br>प्रंन्थि        | १७७        | २७         | जाला               |                  | जाला भी          |
| ॥<br>१६५                   | २५<br>२०         | आन्य<br>जम्म                   | भान्य<br>जन्म                | १८०        | १९         | <b>बुरुष</b>       | _                | पुरुष            |
|                            |                  |                                | का"(इथवा                     | १८३<br>१८३ | १३<br>१९   | पश्चसिख<br>भेत्र   | ī                | पश्चशिखा         |
| सम्प्रज्ञाः<br>सम्प्रज्ञाः |                  |                                | काः (अथवा<br>५ में ''क्रिया  | १८४<br>१८४ | १९<br>१९   |                    |                  | भेव              |
|                            |                  | प) पाल<br>होना चाहिये          |                              | १८४        | ۲ <i>۲</i> | <b>₹</b>           |                  | <b>.</b>         |
| १६८                        | 721/L            | ्रशासाद्य<br>प्रतिपाट <b>क</b> | प्रतिपादक                    | १८६        |            | सत्व               |                  | सब               |
|                            | २९               |                                | नाजनायम<br>तनु क्लेश हैं     |            |            | प्र <b>वृ</b> ति   |                  | प्र <b>कृ</b> ति |
| "                          | ''               | આ તાલુ જા                      | । ततु क्लश ह<br>वै तनु       | १८९<br>१९० |            | द्क्यों<br>स्टि    |                  | द्रव्यो          |
| १६९                        | २७               | पेसे                           | વ તતુ<br><b>પે</b> સી        | 868        | ४<br>१     | श्रुति<br>वृथिबी   |                  | भुति             |
| १ <b>७</b> ०               | २३               | चादुः                          | <b>य</b> सा<br><b>भा</b> युः | 666        | ११         | शुथवा<br>गुर्जो का | ,                | पृथिवी           |
| ,••                        | 17               | -11.2.                         | _                            | 67.        | "          | युक्ता का          |                  | गुणों की         |

|      |                  |                        | i                 |                   |              |                  |                              |
|------|------------------|------------------------|-------------------|-------------------|--------------|------------------|------------------------------|
| 58   | पं <del>चि</del> | <b>খ</b> সূত্র         | গুৱ               | 58                | वंसि         | হ হায়ুৱ         | গুত্ত                        |
| १९२  | u                | गुणात्मान              | <b>गुणात्मानः</b> | २२६               | Ę ·          | क्त              | <b>5</b> 05                  |
| १९२  | C                | गुगानाम्               | र्गुगानाम्        | 17                | હ            | वह               | है वह                        |
| 99   | १८               | श्रोतादिना             | श्रोत्रादिना      | . 19              | 6            | नि               | होने                         |
| १९३  | १३               | चोकमिति                | चोक्तमिति         | २२९               | 9            | २४               | २४—                          |
| . ,, | १७               | पुरुप                  | पुरुष             | २२९               | ११           | वही              | (वही                         |
| १९४  | १२               | (ऐसा विशेषण            |                   | ,,                | २०           | में              | में                          |
|      |                  | ऐसा विशेष              | ाण दिया है)       | 33                | ३३           | नहीं है)         | नहीं है                      |
| 1,   | २०               | कर्तत                  | कर्त्तव           | २३०               | ५,७          | २४               | ₹8—                          |
| १९५  | ३२               | नह                     | नहीं              | 99                | २४           | <b>a</b> )       | ₹)                           |
| १९६  | ११               | प्रकृत्ति              | प्रकृति           | २३३               | २०           | यद               | यह                           |
| ,,   | १७,३२            | <b>अप्रकृति विकृति</b> | विकृति,_          | २३४               | ٩            | जमत              | जमता                         |
|      |                  | _                      | श्चप्रकृति        | ,,                | २०           | मिक् <b>खवे</b>  | [भिक्सवे                     |
| 59   | २६               | चिह्नमात्र             | चिह्नमात्र        | ,,                | 19           | येव व            | येवव                         |
| १९९  | १०               | लषग्                   | लच्च्या           | ,,                | २१           | परि              | पटि                          |
| २००  | Ę                | सानम्                  | सानम्             | 59                | ३२           | पवेघे            | पवेधे                        |
| २००  | १५               | म्यजं                  | <b>ब्य</b> श्च    | २३७               | पृष्ठ र्त    | ोन पंक्ति में '' | वा श्रविद्या संयोग           |
| 39   | ३०               | ञाषय                   | श्राशय            |                   | की च         | त्पत्तिकाका      | रण है।" इसको                 |
| २०४  | 3                | स्त्यात्व              | सत्यत्व           |                   | <b>चौ</b> थी | पंक्ति के अन्त   | में ले जावें।                |
| २०५  | २७               | शोभ                    | न्नोभ             | २३८               | ११           | सूत्र २६         | सूत्र २९                     |
| २०६  | १७               | मपने                   | श्चपने            | २३९               | २            | के               | ×                            |
| २०८  | २५               | पर इयालमा              | पर-ष्यात्मा       | २४०               | १९           | श्रियग्रीय       | भाश्रयगीय                    |
| २०९  | ą                | ज्याती                 | क्योती<br>• •     | 55                | २०           | ₹ .              | <b>I</b>                     |
| २०९  | २६               | <b>अहं</b> कारं        | <b>अहंका</b> रं   | ,, ۹              | १०,२१        | स्रो हो          | स्रोड्डो                     |
| २१७  | २०               | सकान्त्                | संकान्त           | ,,                | २२           | જાો              | <b>ब्ब्रो</b>                |
| "    | २४               | स्याश्चेति             | तस्याश्चेति       | ,,,               | २३           | एतंति            | एतं हि                       |
| २१९  | २०               | <b>श्र</b> नुमा        | श्रनुमान          | २४०               | २३           | परिप्            | पट्टिप                       |
| 91   | २५               | <b>अध्यय</b>           | <b>अन्व</b> य     | २४१               | 4            | वराने            | वर्णन                        |
| 19   | 38               | पर्दाथ                 | परार्थ            | 93                | २७           | रेना             | टेना                         |
| 17   | ३३               | <b>२</b> ०<br>•        | <del>- ۲</del> ۶  | 19                | 38           | मन्त्रहि         | मन्तिधि                      |
| २२१  | _                | संयाग-                 | संयोगः =          | 33                | ३२           | सम्मो            | धम्मो                        |
| 19   |                  | द्रष्ट                 | द्रष्ट            | "                 | ३३           | (धम्मपद् २       | । ५) (धम्म <b>पर</b><br>१।५) |
| २२१  |                  | ₫                      | <del>त्</del>     | 2120              | 0 =          | 1123818          | र १२ <i>)</i><br>मुसाबाद     |
| 19   | ् २८             | द्रष्ट हरय             | द्रष्टा रस्य      | २४२<br><b>५६९</b> | १६           | मुसवाद           | श्रुवाषाय                    |
| ,    | ७२               |                        |                   | 797               |              |                  |                              |

| ब्रीप्र     | q                | क्ते अशुद्ध                  | গুৱ                            | प्रष्टि | , q    | क्ति           | ষয়ুৱ        | शुद             |
|-------------|------------------|------------------------------|--------------------------------|---------|--------|----------------|--------------|-----------------|
| २४२         | 91               | गन्छति                       | गच्छति                         | २६४     | ३०     | रस,            | रूप          | रूप, रस         |
| <b>૨</b> ૪૨ | १८               | सुरा में                     | सुरामे                         | 58      | २६५ वं | क्ति २९        | का           | 'विशेष वक्तन्य, |
| ,,          | १९               | <b>इं</b> डे                 | इधे                            |         |        | क्ति ३०        |              | रम्भ में छाना   |
| 11          | २०               | १०। १२। १३                   | १८। १२। १३                     | }       |        |                |              | चाहिये          |
| २४३         | २१               | वे                           | के                             | २६६     | १०     | ाठकों          |              | पाठकों          |
| 11          | २६               | (২)                          | (३)                            | २६७     | 3      | इव्च           |              | इध्य            |
| २४३         | २६               | धर्मनुपरयना (४)              | धर्मनुष्श्यना                  | ,,      | 6      | विद्व          |              | विद्व           |
| <b>२४</b> ४ | २                | श्राये चतुः सत्य             | व्यार्थ <b>च</b> तुः           | २६८     | 4      | ोना            |              | होना            |
|             | ٠.               | <b>\$</b>                    | सत्य                           | ,,      | २८     | मक्ख           | न            | या मक्स्वन      |
| 91          | १८               | मान्य है                     | मान्य है।                      | २६९     | १३     | স্থাবি         |              | श्रादि में      |
| **          | २७               | सुत्त ३२                     | सुत्त ३१                       | २७०     | 29     | लिख            |              | लिखे            |
| 31          | ३ <b>२</b><br>२९ | लवान<br>प्रकुत्येव           | शीलवान<br>प्रकृत्येव           | २७१     | 39     | रूत्र          |              | सूत्र           |
| २४७<br>२४८  | <b>88</b>        | प्रशुस्यव<br>स्व <b>रु</b> प | प्रकृत्यव<br>स्व <b>रू</b> प्- | २७२     | २३     | वेवल           |              | केवल            |
| र४८<br>२५१  | १४               | करना                         | खरूप-<br>होना                  | २७३     | २१     | <b>उन्ह</b> ने |              | <b>उन्हो</b> ने |
|             | ९७<br>१५         | करना<br>स्वधर्मपि            | हागा<br>स्त्रधर्ममपि           | ,,      | २२     | भी।            | થાપના        | भी स्थापना      |
| **          | १८               | चपे <b>छा</b>                | अयमगप                          | "       | २६     | बंरके          |              | करके            |
| २५३         | २६               | च्यंघों<br>इयंघों            | "શંધોં                         | २७५     | ३१     | खपाम           | ΠĘ           | <b>अपमा</b> र्ग |
| 244         | Ę                | धम                           | धर्म                           | २७६     | 6      | <b>उड</b> ीय   | ान           | <b>उड्डीयान</b> |
| २५६         | <b>२</b> २       | यथः'''विभागविर               |                                | 93      | २९     | लगादें         |              | लगावे           |
|             | ٠,<br>٤٥         | संबे                         | सर्व                           | 11      | ३०     | बांधो          |              | बांघे           |
| "<br>२५८    | १६               | वूर्व <b>क</b>               | पूर्वक                         | 33      | 38     | जाप            |              | के जाप          |
| २५९         | <b>२</b> ०       | सम्मनित                      | सम्मानित                       | २७७     | Ę      | होता ह         | <del>}</del> | होता है।        |
| २६०         | ` <b>१</b>       | श्रुतना                      | श्रुतीना                       | २७७     | २०     | Hypo           | tism i       | Hypnotism       |
| 9)          | Ę                | तद महि                       | तद् ब्रुहि                     | २७८     | २      | धैय,           |              | धैर्य,          |
| "           | १०               | <b>ब्रयाः</b>                | त्रयाः                         | २७८     | १५     | रत्तप्रव       | गहिनी        | रक्तप्रवाहिनी   |
| 33          | १५               | स्व                          | ैखं                            | 11      | २६     | रही ह          |              | रही है          |
| २६१         | १                | त्रयाञ                       | त्रयान                         | २८०     | Ę      | इत्यावि        | 1            | इत्यादि )       |
| 19          | ११               | वेदत                         | वदेत्                          | २८०     | २८     | इष्ठ प्रव      | <b>ह</b> ति  | इष्ट्रप्रकृति   |
| 11          | १७               | नियामित                      | नियमित                         | २८१     | १०     | सायंक          | ल            | सायंकाल         |
| २६२         | १०               | सुवर्ग                       | सवर्ग                          | २८५     | 3      | देकर           |              | देकर रोग        |
| "           | १५               | राजनौतिक                     | राजनैतिक                       | 17      | १९     | बिना           |              | बिना पलक        |
| २६४         | १६               | वाद्य                        | वाद्या                         | २८६     | 3      | Clia           | r            | Clair           |

| पाराश्चष्ट ५         |                        | શુદ્ધવર્                 | द्वयञ्जास पत्र पात्र जल यागप्रदाप |              |                      | ल यागअदाप            |
|----------------------|------------------------|--------------------------|-----------------------------------|--------------|----------------------|----------------------|
| पृष्ठ पंक्ति         | শগুৱ                   | গ্র <b>ত</b>             | . A.B                             | र्वक्ति      | <b>অ</b> গুৱ         | গুৰ                  |
|                      | Nagnet                 | Magnet.                  | पो                                | स्त तुरुंज व | ो तोला, पर्गः        |                      |
| ,, २९,३०,३           | ₹ Nedium               | Medium.                  |                                   |              | _                    | तोला ।               |
|                      | <b>धारा</b> ऍ          | धारा में                 | ३४६                               | २            | भौर                  | भौर आर्था            |
|                      | करती है                | करता है                  | ₹8⁄9                              | 8            | Coillana             |                      |
| ,,                   | Shrit                  | Spirit                   | "                                 | 33           | Lubclia              | Labelia              |
|                      | है। क्योंकि            | है क्योंकि               |                                   | १५           | Arth                 | Asth                 |
|                      | होने लेगे              | होने लगे                 | ३४८                               | १८           | रती<br>>>            | रसी                  |
| २८८ २७<br>२९१ २७     | जलप्राया<br>जलप्राया   | जल, प्राग्               | ३५०                               | २२           | छः तोले              | ्दस तोले             |
|                      |                        |                          | ३५२                               | २२           | दो सेर               | दो सेर रस            |
| २९३ ३                | श्रणुयाम<br>> <b>-</b> | शृणुयाम                  | ३५५                               | ३१           | षीसकर                | पीसकर                |
| २९७ १४               | य नाप्रका              | रकी यहनी                 | ३५६                               | २२           | तेंल तीन             | तेल नौ               |
|                      |                        | प्रकार की                | ३५९                               | १३           | एक एकदिन             | पक एक                |
| ३०८ ३, ४, १          | १ श्रोधनी              | જાશ્વિની                 |                                   |              | ₹                    | तप्ताह के पश्चात्    |
| ,, २५                | कुडरालिनी              | कुराडलिनी                |                                   |              |                      | एक एक दिन            |
| ३०९ ३                | भ्रमध्य                | भ्रमध्य                  | ३५९                               | १७           | एक, अनु              | ( एक-घनु             |
| ३१४ ३४               | सममूत्र                | समेसुत्र                 | ३६१                               | 8            | (२)                  | ` (₹)                |
| ३१५ ४                | उठाय                   | च्ठाये                   | ,,                                | 11           | <b>श</b> द्          | यहुद                 |
| ,, १२                | इनमा                   | एनिमा                    | 33                                | વ            | तुरव्मा              | तुरूम                |
| ३१६ ३                | •                      | २३ धनुषासन               | 33                                | १४           | मासे                 | माशे                 |
| રેરેલ શે             | उसका<br>-              | इसकी                     | 33                                | १८           | पेड                  | पेडू                 |
| 0.6                  | \$                     | 3                        | ३६२                               | વ            | (७)                  | (१)                  |
| ,, १५<br>३२८ ७       | गोरथ                   | गौरन्न                   | ३६२                               | Ę            | बराबर म              | टर के बराबर          |
| 6.2                  | गार्थ<br>वंधो          | गारक<br>१ <b>व</b> न्धों |                                   | १७           | innection            | injection            |
| **                   | _                      |                          | ३६४                               | १            | qr                   | gr                   |
| ,, २१                | इममे                   | इसमें                    | ३६५                               | २            | <b>उतमा</b> धिकारी ' | उत्तमाधिकार <u>ी</u> |
| ३३० २                | ६ मात्रासे             |                          | ,,                                | ११           | <b>अन्व</b> याथ      | <b>छन्वयार्थ</b>     |
|                      | ्मा                    | त्रासे कुम्भक            | ३६७                               | २८           | शुन्येवार्थ निर्भ    | सा शुन्ये-           |
| " "                  | ८ मात्रा से र          | चिक ६ मात्रा             | ļ                                 |              | `                    | वार्थमात्र-          |
|                      |                        | से रेचक                  |                                   |              |                      | નિર્માસા             |
| प्रष्ठ ३४३ से ३६:    | ४ तक पृष्ठों के इ      | विषेक पर सूत्र           | ٠,                                | "            | १।४२                 | 8183                 |
|                      | ंसूत्र ३२ हो           |                          | ३६९                               | હ            | विचार श्रनुगत        | •                    |
| ३४५ १                |                        | (हिंजल)                  |                                   | •            | <b>धानन्द</b>        |                      |
| प्रष्ठ ३४५ पंक्ति    |                        |                          |                                   |              |                      | फिर विचार            |
| <b>छपने से रह गई</b> | <b>*:-</b>             |                          |                                   |              |                      | चनुगत, फिर           |
|                      | ₹.                     |                          |                                   |              |                      | <b>भानन्द्</b>       |

| ब्रुष्ट     | पंक्ति     | ঋগুৱ                 | गुद्ध                    | бВ       | पंक्ति          | সমূত্র                | गुढ                   |
|-------------|------------|----------------------|--------------------------|----------|-----------------|-----------------------|-----------------------|
| ३६९         | 6          | श्रमुगत फि           | अनुगत                    | पृष्ठ ३  | ८९ से ३९१       | तक शीर्षक्            | ं सूत्र १४            |
| 441         | •          | •                    | और फिर                   |          | के स्थ          | ान पर १३ <b>हो</b> ।  |                       |
|             | <b>२</b> ४ | आध्यात्मके व         |                          | ३८९      | १२              | श्राप के मन           | श्राप का              |
| 19          |            | कि                   | ×                        | ,,       | २२              | धर्मी की              | धर्मों के             |
| _           | २७         | क<br>सम्बधी          | सम्बंधी                  | 95       | २३              | कि चेति               | कि चेति               |
| ३७०         | २८         |                      | कामना                    | 33       | ३३              | यथेति                 | यथैति                 |
| ३७२         | ११         | मना<br>र्ख           | मूर्ख                    | ३९०      | २३              | बोल                   | बोले                  |
| <b>₹</b> ,, | १२         | ख<br>जिसमें          | यूज<br>उसमें             | ३९१      | २९              | दशाते                 | दर्शाते               |
| ३७४         | १९         | ।जसम<br>संस्कारो का  | नंकारों की               | 99       | 3,8             | निर्दश                | निर्देश               |
|             | २४, ३०     |                      | सरकारा का<br>प्रष्टुत्ति | ३९२      | १९              | गले                   | गोले                  |
| ३७७         | १२         | प्रवृत्त             | 79171                    | 31       | રવ              | बर्चन दूट क           | ् वर्त्तन             |
| ३७७         | २१         | च् <b>यी</b> दयो     | चयोदयी                   |          | ३१, ३२          | श्रम्यपदेश श्र        | <b>ज्यपदेश्य है</b> , |
| ३७९         | १८         | निरोध-परिए           |                          | 398      | 4               | श्रव्यपदेश १          | प्रव्यपपदेश्य         |
|             |            |                      | परिग्णाम में             |          | १८-१९           | व्यपदेश               | <b>व्यपदेश्य</b>      |
|             |            |                      | धमेपरिणाम                | 394      | , ० . ,         | वैधर्य,               | - वैधम्ये             |
| ३७९         | Ę          |                      | धमें- लज्ञ्              | 1        | 48              | यथा'                  | यथा                   |
| ३७९         | ११         | चाहिये               | चाहिये।                  | 19       | ٠<br><b>٩</b> ٩ | <b>रह</b> हैं         | रहे हैं               |
| ३८०         | ३०         |                      | रूप धमे का               | ा<br>३९८ | ``              | कलाप्मक               | कलात्मक               |
|             | ३१         | भ्रो                 | श्रीर                    |          | १४,१५,१६        | उपित                  | उत्पत्ति              |
| ३८१         | १६         | ल <b>ज्ञ</b> रा परिय | ए।म लच्चरा               |          | १८,१९           | ( हमारे शर्र          |                       |
|             |            | <b>निरोध</b> त्रिल   | वण परिणाम                | - "      | 10111           | नहीं होती             | )   ×′× ×             |
|             |            |                      | निरोध<br>विकास           | . 1      | . १९            | श्रभिव्यक्ति          |                       |
|             |            |                      | त्रिल <b>च्च</b> ण       |          | , ,,            | श्रभिव्यक्ति          |                       |
| ३८३         |            | लच्चग                | लन्नग् से<br>(विनाश)     |          |                 | जानव्या ः<br>होती     | से सर्व               |
|             | , ३३       |                      |                          |          |                 | Sign.                 | प्राशियों             |
| ३८          |            | परिमा                | परिमाग                   | . 1      |                 |                       | की उत्पत्ति           |
|             | ,, ३३      | विनाशर               | विनाशरूप                 |          |                 |                       | नहीं होती)            |
| ३८          |            |                      | व परिगामत्व              |          | २३              | खतन्त्र               | स्वतन्त्रता           |
| ३८          | ६ १        | सत्वादिपुर           |                          |          | ,,              | परिणामों              | परिखामों में          |
|             | 19 11      |                      | में पुरुष पूर्व          |          | , ર૪            | पारस्माना<br>सिद्ध ही | पारकामा प<br>सिद्ध    |
| 30          |            |                      | कह                       |          |                 | ।सस्र हा<br>इसके      | । लक्ष<br><b>उनके</b> |
|             | ,, 83      |                      | ×                        | 1        | ,, १३           | 26A                   | स्तकारण ज <b>ब</b>    |
| <b>३</b> ८  |            | भूपर                 | भपर                      | . 1      |                 |                       | स्थ कारचा जन<br>होता  |
| ३८          | :૮ ફ       | और रूप               | ता रूपत                  | 11 , 8c  | ३ १४            | होना                  | €1a1                  |

| : গুৱ           | <b>घ</b> शुद्ध   | पंक्ति | মঞ্জ | शुद्ध                                 | <b>मशुद्ध</b>          | पंसि               | पृष्ठि      |
|-----------------|------------------|--------|------|---------------------------------------|------------------------|--------------------|-------------|
| ० देखो वि०      | वि० व०           | ३३     | ४२५  | वाचक है।<br>"वाच्याका                 | वाचक।<br>वाच्यका हैं " | २८                 | ४०३         |
| व० में देखो     | •                | _      |      | याजा का<br>श्रजापय (घोड़े             |                        | १३                 | ४०४         |
| वृत्तिः'        | वृत्तिः          | Ę      | ४२९  | अजापय (बाङ्<br><b>बकरी, दूध</b> ) दूध |                        | *4                 | 808         |
|                 | पुरां लोक        | १      | ४३२  | ममरा, पूचा पूच<br><b>प्रह</b> रा      | मह                     | হও                 | _           |
|                 | श्चादित्य        | 8      |      | -                                     | न्ह्<br>प्रमाग्त ह     | १३                 | ५०६<br>१०६  |
| पितृ            | पित              | १८     | ,,   | রন্স অবহিজ্ঞান                        |                        | ,,,                | 800         |
| ঋস              | श्रङ्ग           | ३१     | ४३३  | त्राध्य के योग-                       | ग्रीर्धक में विज्ञान   | -                  |             |
| के              | की               | ષ      | ४३४  |                                       | षानुवाद' कं स्थ        |                    |             |
| की              | को               | 33     | "    |                                       |                        | <sup>1</sup> होनाच |             |
|                 | कम्मशियों        | २१     | 13   | ) धनुसार                              | णव्य<br>अनुसार )       | १८                 | <b>४</b> १२ |
| बाले हैं, वे    | वाले हैं         | 4      | ४३५  |                                       | शिर्षक में सूत्र १     |                    |             |
| શુક્ર:          | গ্ৰ              | १२     | 55   |                                       |                        | १९ होना            |             |
| दिन,से दिनको,   | दिनको दिः        | २४     | ,,   | क्योंकि                               | योंकि                  | 32                 | ४१३         |
| दिन से          | • •              |        |      | इन दोनों कर्मी                        | इन् दोनों              | १०                 | ४१५         |
| मार्ग है )      | मार्ग है         | ३०     | 55   | में संयम करने                         | कर्मी में              |                    | -           |
|                 | यथा—             | २०     | ४३६  | से उनका साज्ञा-                       |                        |                    |             |
| होते हैं) । यथा | हरेतं हैं।) हो   | २५     | 33   | त् हो जाने पर                         | 7                      |                    |             |
| ા ૧૦ ૪ારા૧૦     | ७।३।१            | २६     | ,,   | योगीको।                               |                        |                    |             |
| धारण''          | धारगा            | २६     | ४३८  | कहते                                  | करहते                  | १२                 | ४१८         |
| श्चन्वय ।       | श्रन्वप          | ९      | ४३९  | स्थित                                 | तिस्थ                  | २१                 | 11          |
| से । भूत-जयः    | से भूत-जय        | ዓ      | ४३९  | दिशा                                  | दिज्ञा                 | १६                 | **          |
| का              | को               | १७     | ४३९  | e···•Pacific                          |                        | १३                 | ४२२         |
| है का जो भेद है | का भेद है        | २५     | ४४०  | e Atlantic                            |                        | 88                 | ,,          |
| वह              | <b>बह</b> '      | ३२     | ,,   | Arctic                                | Arctie                 | १५                 | ,,          |
| प मात्ररूपमें   | मात्र रूप        | २५     | ४४६  | Antarctic                             |                        | १६                 | ,,          |
| पुरुष की        | पुरुष को         |        | 880  | anian Me-                             |                        | १८                 | "           |
| परिग्णामन       | परिण्मन          |        | ४४७  | ditranian                             |                        | _                  |             |
| ऐश्वयं          | <b>ऐश्</b> वर्थर |        | ४४९  | योगी                                  | योग                    | ą                  | ४२४         |
| विवेकज          | विवेकज्ञ         | २०     | ४५०  | प्रतिपादन                             | ्र प्रदिपाध            | <del>2</del> 8     | ४२४         |
| वह              | व                | • • •  | ४५१  |                                       | शीर्षक में 'स          |                    | ЯЯ          |
| न्नास्ति        | न्तास्ति         | -      | ४५२  |                                       | में 'विभूतिपाद'        |                    |             |
| चिति            | चित्ति           | ૪      | ४५५  | सर् <sup>ध</sup>                      | सर्व                   | १५                 | ४२५         |

| gg.          | पंक्ति     | ষয়ুৱ               | গুর                                      | gg                | पंकि                 | च्युद         | <b>3</b> ₹                    |
|--------------|------------|---------------------|------------------------------------------|-------------------|----------------------|---------------|-------------------------------|
| <b>ઝ</b> ષ્ષ | २३         | स्त्राध्याया        | खाध्याया-                                | ४७२               | <b>₹</b> 8           | ( सूक्ष्म     | (सूक्ष्म)                     |
| 847          |            | यदिष्ट देवता:       | 1                                        | ,,                | २६                   | देते हैं।     | देती है।                      |
|              |            | यादण्ट दनजा<br>योगी | योगी के                                  | »;                | 38                   | धम-धर्मी का   | धर्म-धर्मी की                 |
| ४५७          | <b>3</b>   | यागा<br>जस्यंत₹     | जात्यन्तर                                | »<br>૪ <b>૭</b> ૫ | २६ .                 |               | , वा                          |
| 19           | <b>२३</b>  | जायवर<br>कार्य      | काम                                      | ४७६               | , 80                 | व             | বা                            |
| ४५८          | <b>२</b> ० |                     | हटाने                                    | ४७९               | २३                   | बारह          | बाहर                          |
| 11           | २७         | हटाते<br>में        | <b>२</b> ०।ग<br>से                       | 850               | १६                   | तात्पर्थे     | तात्पये                       |
| "            | २८         |                     | भीर पुरुष                                | ४८१               | 33                   | <b>ड्यापा</b> | व्यापारों                     |
| ४५९          | २९         | पुरुष               | मार <u>उ</u> ष्प<br>सूत्र <sup>े</sup> र | ४८३               | , १३.                |               | , चितेः                       |
| ४६०          | 3          |                     |                                          | 91                | . २०                 | प्रतिबिम्ब    | प्रतिविम्बित                  |
| ४६१          | 8          | निमाण चि            | ास ।नमाण-<br>चित्तानि                    | 1                 | <b>٦</b> ٩           | <b>E</b>      | हो                            |
|              | 8 ફ        | ıc                  |                                          | ,,                |                      | कहा गया है।   | कहा गया                       |
| 11           |            |                     | श्चस्मितामात्रात्<br>(भोजवृत्ति)         | 878               | <b>ب</b><br>خ        |               | है। मिम्न बाक्य               |
| ४६२          | 68         |                     |                                          | '                 |                      |               | से चेतन को                    |
|              | ١,, ,      |                     | है।(भोजवृत्ति)                           |                   |                      |               | बुद्धिष्टुस्यविशिष्ट          |
| ४६६          | ) ફ        |                     | परिमाण                                   | .                 | ,                    |               | कहा गया है:                   |
| ४६८          | १४         |                     | परिणाम                                   | .,                | 0                    |               | क्शांगमा <i>र</i> ा<br>₹क्तम् |
| 12           | २:         | १ प्रकृति           | प्रकृति                                  | 878               | 38                   | रक्तम         |                               |
| ४६९          | १ः         |                     | श्रुतेः                                  | 878               | २०                   | (नित्य चिद्   | (नित्य उदित)                  |
| ४६९          | . 80       |                     | घंटवत्                                   |                   | , ३०                 | विपया         | बिपयया                        |
| ४७०          | ं २        | १ १२                | . 88                                     | 130.0             | २७                   | प्रभवी न      | - प्रश्न तीन                  |
| ४७०          | , <b>ર</b> | ५ - द्वेष           | राग-द्वेष                                |                   | <b>२</b> ८           | नियत          | नियम                          |
| ४७१          | <b>३</b>   | ३ वस्त्रघ           | बस्ता में अभाव                           |                   | <del>१</del> ८<br>१२ |               | वा                            |
|              |            | •                   | ध्योर वस्र का घ                          | इ ४९८             |                      |               | भ <del>ोक्ता</del>            |
|              |            |                     | में अभाव है।                             |                   |                      |               | सर्व                          |
| ४७३          | २ १        | ० उतना              | <b>्</b> तना                             | । ५०२             | 44                   | राप           | \(\frac{1}{2}\)               |

# **ज्ञा**सनचित्र

ष्ट्रष्ठ ३१९ पर २१. (ग) मुजंगासन को २१. (स्र) मुजंगासन व्योर २१. (स्र) मुजंगासन को २१. (ग) मुजंगासन पहिबे। पृष्ठ ३१८ पर ३४. उम्बे पद्मासन के स्थान पर कुक्कुटासन का ही चित्र भूल से इप गया है।

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रोय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### ससूरी MUSSOORIE

अवाध्ति सं• 1207 13

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| to an extend on deliterative deliteration of the second section of the section of the second section of the second section of the second section of the section of the second section of the sect |                                             |                | No. 1 - Albert authoritestation and the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                | · Marine and the country of the coun |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u> </u>                                    |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



अवारित सं ० 14188 ACC. No..... पुस्तक स. Class No .. ..... Book No ..... लेखक Author. शोवंक पातंजल बोगपदोष ...... ....... . .. िर्ना निर्मांक । जन्नारकर्ता की स. LIBRARY

#### LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration सामान MUSSOORIE

120713

Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgen-

An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.

3. Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian. 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.

S. Books lost defected or injured in say way shell have to be replaced or its souble price shell be paid by the barrower. Lis baok fresh, clean & ma